
ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 2024 3

ROR, N° 2, 2024, 3-9

https://doi.org/10.3917/ror192.0003

EDITORS’ CORNER 
LES COMMUNS :  

UN ÉCLAIRAGE RÉFLEXIF

 Celine BERRIER-LUCAS (elle/she/her)
Professeure Associée
Institut Supérieur de Gestion – ISG Paris, France
celine.berrier-lucas@isg.fr
https://orcid.org/0000-0002-3039-9935

 Charlène ARNAUD
Enseignante-chercheure
Laboratoire de Gestion et des Transitions Organisationnelles (LGTO) – Université Toulouse-III Paul-Sabatier
Chercheuse associée à l’URM AGIR INRAE Toulouse
https://orcid.org/0000-0003-1474-5022
charlene.arnaud@iut-tlse3.fr

RÉSUMÉ
Cet essai se propose de contribuer à l’appel lancé par Philippe Eynaud, Clément Feger et Corinne 
Vercher-Chaptal (2024), dans leur article introductif de ce numéro spécial, de considérer les « angles 
morts » de la recherche contemporaine sur les communs. Nous mobilisons les approches critiques en 
management afin de mettre en lumière la face sombre des communs, les communs négatifs (Mies & 
Bennholdt-Thomsen, 2001 ; Monnin, 2021), qui dans le contexte actuel de crises socio-écologiques 
et d’injustices prolifèrent (Tsing, 2015b). Cette critique prometteuse – et à travers elle, cet essai – 
constitue ainsi une invite à politiser les communs négatifs comme constitutifs du capitalisme moderne.
Mots-clés : communs ; communs négatifs ; approche critique

ABSTRACT
This essay is a response to Philippe Eynaud, Clément Feger and Corinne Vercher-Chaptal’s (2024) 
invitation in their opening article of this special issue to examine the “blind spots” in current research 
on the commons. We use critical perspectives to unveil the harmful aspects of the commons, their 
dark side, known as negative commons (Mies & Bennholdt-Thomsen, 2001; Monnin, 2021), which 
are increasing in the midst of contemporary socio-ecological crises and injustices (Tsing, 2015b). 
This insightful critique – and, by extension, this essay – offers an opportunity to politicize negative 
common within modern capitalism.
Keywords: commons; negative commons; critical management studies

***

INTRODUCTION

Depuis la publication du numéro spécial 
« Communs » publié par la ROR en 2012 (https://www.
cairn.info/revue-de-l-organisation-responsable-2012-2.
htm), la notion de communs a connu un essor spec-
taculaire (Eynaud et al., 2024). Le projet de l’équipe 

éditoriale invitée est de poursuivre la réflexion entamée 
en 2012 en dévoilant les points invisibles du courant 
des communs. Ce numéro spécial s’inscrit dans la 
ligne réflexive et critique placée au cœur du projet 
éditorial de la ROR (Arnaud et al., 2023 ; Blanchet & 
Berrier-Lucas, 2021 ; Ramboarisata et al., 2022), car il 
adopte une approche transdisciplinaire permettant ainsi 



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 20244

Editors’ Corner. Les Communs : un éclairage réflexif

d’envisager de nouvelles possibilités d’actions. Dans cet 
essai, préambule inscrit dans les perspectives critiques 
en management, nous souhaitons contribuer à l’appel 
formulé par Philippe Eynaud, Clément Feger et Corinne 
Vercher-Chaptal « […] de ne pas éluder les angles morts 
qui demeurent dans la recherche contemporaine [en se 
donnant] les moyens d’analyser les effets réels, souvent 
inattendus et parfois problématiques, produits sur le 
terrain par les approches qui se revendiquent des com-
muns » (2024, p. 10).

Classiquement défini par Élinor Ostrom autour du 
triptyque i) une ressource partagée ; ii) gérée par une 
communauté ; iii) se donnant pour cela des règles et 
une gouvernance, le commun a pour vocation d’isoler 
certains types de biens d’une appropriation/captation 
exclusive par une minorité au détriment d’une majorité 
(Cornu et al., 2017). Comme le précisent Dardot et 
Laval :

« Terme central de l’alternative au néolibéralisme, le 
“commun” est devenu le principe effectif des combats 
et des mouvements qui, depuis deux décennies, ont 
résisté à la dynamique du capital et ont donné lieu 
à des formes d’action et de discours originaux » 
(Dardot & Laval, 2015, p. 17).

Depuis les travaux sur les Commons Pool Resources 
(CPR)1, l’héritage ostromien s’est vu renouvelé par 
l’introduction d’approches critiques – certes rares, 
mais essentielles dans leur capacité à interroger l’onto-
logie moderne, la posture épistémique eurocentrée, les 
influences théoriques ou encore les limites empiriques 
des recherches menées au sein de ce courant (Baron et 
al., 2011). Dans cet essai, nous retiendrons la double 
critique faite à l’égard des attributs utilitaristes et natu-
ralistes du courant.

Inscrits dans une cosmologie moderne, les CPR 
s’appuient sur des fondements utilitaristes, constitutifs 
d’un rapport instrumental aux ressources, et s’appuient 
sur des catégories de biens (privés, publics et communs) 
dont la nature est pré-déterminée et rationnalisée. En 
cela, les approches critiques caractérisent les sous-jacents 
des CPR de conservateurs, d’ambigus en matière d’an-
crage théoriques et se conjuguant avec le maintien, par 
certains aspects, dans une logique capitaliste d’extrac-
tion et d’accumulation (Baron et al., 2011 ; Dardot & 
Laval, 2015).

1. Courant qui s’est construit autour de la figure d’Elinor Ostrom et du cadre méthodologique élaboré par les chercheuses et chercheurs de l’école de 
Bloomington travaillant au sein du Workshop in Political Theory and Policy Analysis de l’Université d’Indiana (USA).
2. Non sans malice, nous reproduisons ici un verbatim dont nous avons été témoins lors de ce qui aurait dû s’annoncer comme une soirée éloignée de 
toutes considérations de recherche : « Tu sais j’aime beaucoup mon entreprise, mon travail a du sens et je considère ma boîte comme un bien commun. 
D’ailleurs, c’est ma boîte qui me protège notamment quand je suis malade. Je reste payée ». Faisant fi de ce que Cailleteau décrit comme un tour de force, 
« Avec l’assurance maladie, le droit de la sécurité sociale accomplit le tour de force de transformer la perception séculaire de l’état de santé ; un bien dont 
chaque individu est doté selon les hasards de la nature ; en une valeur de l’ordre juridique, un bien commun, celle du droit à la santé imposant le droit à 
la prise en charge des frais de santé » (Cailleteau, 2023, p. 33), notre interlocutrice nous a interpellé dans notre posture de chercheuse (Mandard, 2021, 
p. 163). Qu’elle soit ici remerciée, car cet essai est aussi le fruit de notre réflexivité sur cet échange.
3. Sur la formulation historique de cette objection fondamentale en économie, voir l’article de Fabien Locher (2013). « Les pâturages de la Guerre froide : 
Garrett Hardin et la « Tragédie des communs ». Revue d’histoire moderne & contemporaine, 60-1 (1): 7-36. [DOI] https://doi.org/10.3917/rhmc.601.0007.

Ayant pour point de départ l’insatisfaction, qu’au 
final, tout pourrait finir par devenir bien communs, y 
compris l’agent entreprise2, en raison d’un amalgame 
entre « commun » et « libre accès »3, un des principaux 
apports de ce renouvèlement théorique critique réside, 
selon nous, dans la distinction entre le libre accès, tel 
que l’a défendu Hardin, d’une organisation collective i.e. 
une régulation collective auto-organisée qui témoigne 
du caractère construit des communs.

Afin de faire face aux défis et urgences que la planète 
traverse, élaborer des connaissances de rupture est une des 
contributions possibles à l’effort terrestre de transition 
(Blanchet & Berrier-Lucas, 2021). Ces connaissances 
de rupture invitent à mobiliser les approches critiques 
comme socle analytique des crises socio-environne-
mentales. Ici, nous choisissons d’aborder les approches 
critiques selon deux perspectives combinées : d’une part, 
l’analyse critique de la modernité, et, d’autre part, la 
critique transdisciplinaire. L’analyse de la modernité 
(Charbonnier, 2015 ; Descola, 2005 ; Latour, 1991) 
fournit des outils conceptuels puissants pour dévoiler 
les sous-jacents conceptuels et (re)situer les connais-
sances dans une cosmologie spécifique. Ici, il s’agira 
donc d’explorer l’héritage moderne de la notion de 
commun. Puis, d’analyser comment cette inscription 
moderne dans l’approche utilitariste conduit à éclairer ce 
que Mies & Bennholdt-Thomsen (2001) puis Monnin 
(2023) nomment des communs négatifs. Ensuite, la 
critique transdisciplinaire essayera de reproblématiser 
le champ des communs (Tsing, 2015b ; Tsing et al., 
2020), en particulier en proposant de le faire entrer 
dans l’ère du Plantationocène (Berrier-Lucas et al., 
à paraître ; H. Davis & Todd, 2017 ; J. Davis et al., 
2019 ; Ferdinand, 2019 ; Haraway, 2015 ; Haraway 
et al., 2016) et d’en observer les conséquences. Outil 
critique de l’anthropocène, nous préférons la notion 
de Plantationocène (pensée par Haraway et Tsing) à 
celle d’Anthropocène mais aussi à celles proposées par 
Malm (traduction française, 2018), le Capitalocène, 
et Vergés (2017), le Capitalocène racial, pour qualifier 
notre ère géologique actuelle. Le Plantationocène permet 
de (re)donner à notre ère les dimensions historiques 
et politiques, absentes de l’Anthropocène, tout en 
discutant la perception homogénéisée de l’humanité 
anthropocénique qui nie les rapports de dominations 
établis par l’Occident. Datant la période de bascule à 
la colonisation des Amériques, et non à la révolution 
industrielle, le Plantationocène désigne les logiques pré-
datrices touchant au vivant (humain et non-humain) et 



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 2024 5

Celine BERRIER-LUCAS, Charlène ARNAUD 

pointe le fait que la modernité économique occidentale 
s’est bâtie sur une conception extractiviste, esclavagiste 
et de spoliation des ressources (naturelles comme les 
terres, humaines comme les corps). Articulant les rap-
ports sociaux et environnementaux, le Plantationocène 
propose donc de relier ensemble les exploitations des 
ressources naturelles aux exploitations humaines, avec 
le capitalisme, la modernité et les colonisations.

Dans cet article, nous revenons sur ces ouvertures 
critiques afin d’en explorer les potentiels émancipatoires. 
Dans un premier temps, nous revenons sur l’ancrage 
moderne de l’héritage ostromien et ses conséquences. 
Puis, nous tentons d’éclairer l’apport des communs 
négatifs. Enfin, nous proposerons de relier ces approches 
autour de la notion de féralité proposé par Anna Tsing 
et ses collègues afin de faire entrer les communs dans 
le « crassier » (Duperrex, 2018) et d’y entrevoir des 
manières d’atterrir (Latour, 2017).

MODERNITÉ ET COMMUN

Théorie parfaitement contemporaine du néolibéra-
lisme, les CPR se fondent sur une vision naturaliste des 
biens (Dardot et Laval, 2015) qui, par leurs caractéris-
tiques propres, seront gérés plus rationnellement par 
l’action collective (biens communs), le marché (biens 
privés) ou l’État (biens publics). Bien qu’Elinor Ostrom 
fasse une grande place à la diversité des configurations, 
elle décrète a priori le mode de gouvernance le mieux 
adapté, à des fins de pérennisation d’un système d’ex-
ploitation. En effet, la définition séminale des Communs 
s’enchevêtre avec la notion de ressource. Ici, la ressource 
est perçue selon une approche utilitariste où les entités 
naturelles sont instrumentalisées et maximisées selon des 
calculs rationnels dans le but de servir un intérêt général. 
S’appuyant très majoritairement sur l’individualisme 
méthodologique et les théories du choix rationnel (Baron 
et al., 2011), cette dimension d’utilité de la ressource 
est au cœur de tous les objets étudiés par Ostrom et 
les membres de son école, conférant ainsi à la théorie 
des communs une certaine positivité fondamentale 
et une vision anthropocentrique des enjeux socio- 
environnementaux. Défait de toute approche rela-
tionnelle, l’environnement n’est compris que comme 
un ensemble de ressources à gérer grâce à sa valeur 
instrumentale, dans le but de générer un maximum 
de bien-être.

Cet héritage utilitariste benthamien, par son consé-
quentialisme moral, confère également aux communs les 
principes d’agrégation, d’impartialité et d’universalisme. 
Concrètement, le principe d’agrégation conduit la 
théorie des communs à intégrer la notion économique 
d’externalité négative où le dommage est conçu ex post 
selon une évaluation comptable réparatrice. Comme le 
souligne Monnin (2023), l’introduction de l’externalité 

négative dans la théorie des communs lui confère un 
double cadrage d’une part, dépolitisant, car l’impact 
est analysé comme inattendu et non issu d’une cause 
structurelle inhérente au modèle économique capita-
liste ; et d’autre part, partiel, car l’impact est limité à 
une minorité dite lésée, et non compris dans ses enche-
vêtrements entres entités reliées. La taxe pigouvienne 
pouvant alors être mobilisée pour compenser la réalité 
en commun avec toutes les limites d’une internalisation 
du coût social de la pollution.

L’impartialité et l’universalisme se retrouvent éga-
lement dans le projet théorique des communs lorsque 
certaines ressources naturelles sont nommées « bien 
commun mondial » comme l’air ou l’eau douce. L’idée 
sous-jacente est que certains attributs de cette ressource 
peuvent conduire à l’extraire de son historicité, de 
son localisme et de ses communautés dans le but de 
contribuer à un bien-être général (impartial) univer-
sellement partagé. Ressource qui, généralement, se 
situe géographiquement dans l’hémisphère sud (Mies 
& Shiva, 1993 ; Shiva, 1993). Le commun devient 
alors un outil de plus de domination du Nord global 
sur le Sud global (Mies & Bennholdt-Thomsen, 2001 ; 
Monnin, 2023).

Ainsi posée, la théorie des communs s’inscrit dans 
le dualisme classique caractéristique de la Modernité de 
Latour (1991) ou du naturalisme de Descola (2005). 
Cette inscription dans l’ontologie moderne conduit à 
penser le commun comme une « réalité bucolique » 
(Bonnet et al., 2021) où les entités naturelles, selon leur 
catégorie d’appropriation, pourraient être soit exploitées, 
soit préservées pour éviter leur surexploitation et leur 
épuisement. �  
En s’appuyant sur les perspectives décoloniales, et les 
travaux de Walter Mignolo (2011) en particulier, on 
peut poursuivre les analyses de Bruno Latour et Philippe 
Descola en reliant la modernité au capitalisme et au 
colonialisme. Dès lors, on peut mettre en lumière des 
nœuds complexes où le projet moderne de civilisation 
eurocentrique et pacifiée fait montre, finalement, d’une 
brutalité sauvage lors du déploiement généralisé de son 
modèle capitaliste.

La théorie des communs ostromienne correspond 
à une intégration des enjeux socio-environnementaux 
dans la théorie économique en raison des impacts des 
activités humaines sur les environnements terrestres 
typiques de la période post Guerre Froide (Locher, 2013). 
Néanmoins, dans le contexte du Plantationocène, où 
les dichotomies classiques sont réfutées au profit d’une 
approche relationnelle et où les enchevêtrements entre 
Modernité, capitalisme et colonialisme sont démontrés 
par les crises multiformes que nos sociétés traversent 
actuellement, le renouveau théorique proposé par les 
communs négatifs permet de questionner fondamen-
talement la « ressource » du triptyque classique de la 
théorie des communs.



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 20246

Editors’ Corner. Les Communs : un éclairage réflexif

COMMUNS, FEMMES ET NATURE :  
LES COMMUNS NÉGATIFS

Le commun négatif met en exergue qu’aux ressources 
utiles des communs ostromiens, comme les forêts, les sols 
et les rivières, doivent être imbriqués les forêts déboisées, 
les sols contaminés et les rivières polluées, tout ce dont plus 
personne ne veut la propriété et dont il faut malgré tout 
prendre soin (Maurel, 2023 ; Monnin, 2023). Attribué 
en 2001 aux sociologues écoféministes Marie Mies et 
Veronika Bennholdt Thomsen, le concept de commun 
négatif a pour objectif de mettre au jour les traces des 
activités productivistes au sein de ces ressources partagées, 
traces que l’on tente de dissimuler, voire d’ignorer. Dans 
la littérature, les communs négatifs sont souvent décrits 
comme des déchets ou rebuts dont nous héritons, et 
qui témoignent des excès du système productiviste, par 
exemple le Continent de plastique, les infrastructures et 
déchets nucléaires ou les friches industrielles. Autrement 
dit, le commun négatif permettrait de dévoiler la face 
cachée du commun, celle de sa charge. En effet, s’il est 
vecteur de bienfait, le commun contient également des 
résidus dont on doit aussi s’occuper, y compris lorsque 
les communautés auront cessé de l’exploiter. Comme le 
présente Alexandre Monnin (2023), le texte du chercheur 
japonais Sabu Kohso (2018) consacré à la catastrophe 
nucléaire de Fukushima explique avec acuité l’apport 
théorique du commun négatif. Kohso indique :

« Le réchauffement climatique comme d’autres types 
de pollution ont été déclarés irréversibles et la catas-
trophe nucléaire de Fukushima est une manifestation 
de la tendance du progrès humain à submerger 
son dehors au point de le détruire. De là découle 
cette crise des “communs” que nous vivons, c’est-
à-dire la contamination par les radiations invisibles 
des ressources naturelles, et la perte qui en résulte 
d’un lien permanent avec la terre. […] L’économie 
capitaliste s’est construite sur l’expropriation et la 
marchandisation des communs, ainsi que sur le 
transfert des déchets vers les territoires des plus 
pauvres. Plus les sociétés capitalistes se développent, 
plus elles perdent leur capacité à recycler ce qu’elles 
produisent en excès, reléguant ainsi le négatif au 
domaine de l’invisible – l’air, l’océan, le sous-sol, 
les territoires économiquement inférieurs.

Si on nomme “communs négatifs” les déchets ne 
pouvant être recyclés, la contamination radioac-
tive post-Fukushima en constitue peut-être le pire 
exemple jamais connu. »4

Pour penser le commun négatif, Mies et Bennholdt 
Thomsen ajoutent la dimension genrée de la face cachée 
des communs ostromiens. En s’inscrivant dans le courant 
écoféministe (Hache, 2016 ; Merchant, 1989, 1990, 

4. Les éditions des mondes à faire ont rendu entièrement disponible le texte inédit de Sabu Kohso ici : https://lundi.am/Fukushima-ses-invisibles

2006 ; Mies & Shiva, 1993 ; Plumwood, 1993), elles 
mettent en avant l’assimilation moderne du genre 
féminin à la nature conduisant à son exploitation. C’est 
parce que la dichotomie moderne sépare et hiérarchise 
les genres masculin et féminin, autorisant la domination 
de l’un sur l’autre selon une visée patriarcale (car le genre 
masculin est assimilé au Sujet pensant et que le genre 
féminin est lui assimilé à l’Objet non pensant) ; que 
la Nature objectivée est donc assimilée au genre fémi-
nin ; que l’on attribue à la Nature la caractéristique de 
ressource à exploiter afin de créer une production. Dès 
lors, le commun négatif permet de mettre en lumière 
la domination du genre féminin dans les rebuts et le 
traitement – le care – qu’on leur accorde. Autrement 
dit, Mies et Benholdt Thomsen soulignent que ce 
sont en première ligne des communautés féminines 
qui héritent et prennent soin des communs négatifs, 
renforçant ainsi les dominations multiples auxquelles 
elles sont soumises.

« HABITER LE CRASSIER » (DUPERREX, 2018)

Il s’agit donc de faire entrer en relation la théorie 
des communs avec notre époque où l’activité humaine 
devient l’équivalent d’une force géologique – l’An-
thropocène (Bonneuil & Fressoz, 2013 ; Latour, 2014, 
2015) ou le Plantationocène (Banerjee & Arjaliès, 
2021 ; Berrier-Lucas et al., à paraître ; Bigé & Citton, 
2021 ; Ferdinand, 2019 ; Haraway, 2015 ; Haraway 
et al., 2016) que nous lui préférons pour l’éclairage 
modernité/colonialité qu’il convoie – en tirant toutes 
les conséquences de cette rencontre et ainsi reconfigu-
rer le champ des savoirs. Pour certain·es, cette entrée 
dans le Plantationocène, sera aussi l’occasion pour les 
communs d’un approfondissement démocratique où ces 
héritages de ruines « ruinées » (vestiges du passé) et/ou 
« ruineuses » (actives) devront faire l’objet de dialogues 
collectifs au sein des communautés concernées (Monnin, 
2021 ; Stavo-Debauge, 2023).

C’est sur cette dimension centrale de la notion de 
déchets érigés en ruines constitutives du capitalisme 
moderne et en héritage de son activité qu’Anna Tsing 
et son équipe mobilisent les entités férales pour relier 
les communs négatifs aux enjeux décoloniaux dans un 
projet collectif d’atlas renouvelé (Tsing, 2015b, 2015a ; 
Tsing et al., 2020). Les entités férales, assemblages à 
la fois naturel et culturel, élevées et transformées par 
les infrastructures capitalistes survivent et prolifèrent 
au-delà du contrôle humain. Il peut s’agir, par exemple, 
d’arbres qui réinvestissent des territoires, dont ils avaient 
été exclus par des infrastructures, ou des organismes 
introduits, qui se diffusent dans de nouveaux territoires 
détruisant les écologies natives, ou encore des guerres 
qui estropient les métabolismes et les écosystèmes. Les 



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 2024 7

Celine BERRIER-LUCAS, Charlène ARNAUD 

similitudes avec l’approche latourienne sont fortes à 
ceci près que les nœuds d’avec le système capitaliste et 
la matrice coloniale sont ajoutés. L’atlas5 invite donc 
à déplacer nos rapports à la nature, à décoloniser nos 
connaissances et nos praxis, et à réévaluer nos lieux 
d’habitation grâce à une poétique de la prolifération : 
l’atlas n’est plus seulement une vue d’ensemble donnant 
à voir et à penser le monde connu et celui à connaître. 
En suivant une entité férale imbriquée dans un contexte 
général (les différents régimes historiques de la moder-
nité) selon la perspective des savoirs situés de Donna 
Haraway (1988), l’atlas devient une occasion d’entrai-
nement collectif à se représenter les « lieux » (Lussault, 
2017) tels que nous les vivons, dans leurs dislocations 
multiples (effets des colonisations) et avec leurs forces 
de résistances (projets d’émancipations) (Dutrait, 2022).

Assemblés, les communs négatifs et la féralité font le 
pont entre les critiques de la Modernité, du capitalisme 
et celles portant sur la colonialité et la matrice coloniale. 
Ainsi sont dévoilées les dynamiques écocidaires et épis-
témicides dans lesquelles les infrastructures socio-tech-
niques du capitalisme produisent des « proliférations » 
impactant nos environnements (Citton, 2023). En 
effet, ce monde de ruines, historiquement localisé 
dans le Sud Global prolifère de partout ; ce monde de 
domestications déborde de son cadre genré, racialisé et 
de classes initial (Mies & Bennholdt-Thomsen, 2001 ; 
Tsing, 2015b). L’Occident n’étant plus considéré comme 
le centre de gravité du rapport au monde, les héritières 
et les héritiers des ruines apparaissent aux marges d’un 
monde en pleine prolifération capable de coloniser la 
machine modernisatrice (Dutrait, 2022). Grâce au récit 
situé nos modalités d’apprentissages et de production 
de connaissances de ruptures permettent d’appréhender 
l’incertitude et ainsi d’entrevoir des inspirations pour 
se repérer dans les controverses actuelles.

CONCLUSION

Le renouveau théorique actuel témoigne, non d’un 
abandon de l’approche par les communs, mais d’une 
inscription dans les urgences de transitions socio-écolo-
giques et de justice épistémique. Parce qu’ils permettent 
d’atterrir (Latour, 2017), les communs négatifs appa-
raissent comme une des alternatives la plus prometteuse 
du champ (Citton, 2023 ; Maurel, 2023).

L’écriture de cet essai est partie d’une anecdote 
illustrant la récupération opérée par la pensée domi-
nante de la notion de commun. Elle nous a guidé sur le 
potentiel analytique du commun négatif, nous invitant 
à interroger aussi notre domaine professionnel. En 
effet, la connaissance a, elle aussi, été assiégée par des 

5. Site web publiant les résultats du projet collectif porté par Anna L. Tsing, Jennifer Deger, Alder Keleman Saxena et Feifei Zhou au sein de l’université 
de Standford https://feralatlas.org
6. Le second mouvement – le premier s’étant produit dans les campagnes de l’Europe occidentale entre les XVe et XIXe siècles.

phénomènes d’enclosures6 propre au modèle capitaliste 
qui limitent l’accès, le partage et l’horizontalité des 
savoirs et pratiques. Cela parce que « nous vivons dans 
une “société de la connaissance”, largement dominée 
par une “économie de la connaissance”, dans laquelle les 
savoirs deviennent des enjeux de pouvoir et de richesse » 
(Crosnier, 2018, paragr. 30). Or, l’un des enjeux fon-
damentaux est de politiser l’invisible en communs 
négatifs (Monnin, 2023) afin de reconnaître le caractère 
« inapproprié », « impropre », « malpropre » des activités 
productivistes capitalistes (Maurel, 2023, p. 60). Ainsi en 
va-t-il, notamment, des mesures d’économie néolibérale 
et des doctrines managériales (Monnin, 2023) qui ont 
envahi notre champ, faisant du capitalisme académique 
la norme dominante (Gagnon, 2013 ; Jessop, 2018 ; 
Letiche et al., 2017), détruisant les organisations comme 
les individus.

Ce numéro spécial est le fruit d’un travail scienti-
fique, collectif, mené sur plusieurs années. Ses prémisses 
remontent à l’organisation du 17e congrès annuel du 
RIODD « Communs, communautés, territoires : quelles 
voies pour les transitions » à Aubervilliers, en 2022. À 
l’issue d’un processus d’évaluation en double aveugle 
par les pairs, l’équipe éditoriale invitée a retenu quatre 
articles publiés dans le présent opus (Bainville, Aubron 
& Philippon, 2024 ; Riegel & Chartier, 2024 ; Gardin, 
Jany-Catrice, Lefèbvre-Chombart, Louey & Robert, 
2024 ; Retsin & Petrella, 2024). La ROR remercie pour 
leur engagement, leur bienveillance et leur exigence 
dont elles et ils ont fait preuve tout au long du processus 
éditorial : Corinne VERCHER-CHAPTAL, Philippe 
EYNAUD, Clément FEGER, Charlène ARNAUD, 
Celine BERRIER-LUCAS, Vivien BLANCHET, 
Lovasoa RAMBOARISATA, les autrices et auteurs, les 
évaluatrices et évaluateurs anonymes.

La Revue de l’Organisation Responsable dédie ce 
numéro à la mémoire de notre amie, collègue et figure 
marquante de la revue † Françoise Quairel-Lanoizelée, 
décédée durant la finalisation de ce numéro.

BIBLIOGRAPHIE

Arnaud, C., Ramboarisata, L., Berrier-Lucas, C. & Blanchet, 
V. 2023. Des recherches critiques au cœur des transitions dans 
le champ Business & Society. Revue de l’organisation respon-
sable, 18 (3): 3‑12.
Banerjee, S. B. & Arjaliès, D.-L. 2021. Celebrating the End 
of Enlightenment : Organization Theory in the Age of the 
Anthropocene and Gaia (and why neither is the solution to our 
ecological crisis). Organization Theory, 2 (4). [DOI] https://doi.
org/10.1177/26317877211036714, mis en ligne le 25/08/2021, 
consulté le 30/05/2024.



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 20248

Editors’ Corner. Les Communs : un éclairage réflexif

Baron, C., Petit, O. & Romagny, B. 2011. 1. Le courant des 
« Common-Pool Resources », un bilan critique. In T. Dahou, 
M. Elloumi, F. Molle, M. Gassab & B. Romagny (dir.), 
Pouvoirs, sociétés et nature au sud de la Méditerranée: 
27‑52. Paris : Karthala. [DOI] https://doi.org/10.3917/kart.
dahou.2011.01.0027, mis en ligne le 05/06/2018, consulté 
le 30/05/2024.
Berrier-Lucas, C., Ramboarisata, L., Delannon, N. & Lange-
vin, M. (à paraître). P(a)enser à l’ère du Plantationocène : Les 
approches critiques de la RSE. In Les Grands Courants de la 
RSE. Paris : EMS.
Bigé, Y. & Citton, R. R. 2021. Ouvertures du décolonial à l’âge 
du plantacionocène. Multitudes, 3 (84): 108‑112. [DOI] https://
doi.org/10.3917/mult.084.0108, mis en ligne le 08/10/2021, 
consulté le 30/05/2024.
Blanchet, V. & Berrier-Lucas, C. 2021. 15 ans de recherches sur 
les transitions socio-écologiques : Bilan et propositions. Revue 
de l’Organisation Responsable, 16 (2): 3‑11.
Bonnet, E., Landivar, D. & Monnin, A. 2021. Héritage et 
fermeture : Une écologie du démantèlement. Paris : Éditions 
Divergences.
Bonneuil, C. & Fressoz, J.-B. 2013. L’ événement anthropocène : 
La Terre, l’histoire et nous. Paris : Éditions du Seuil.
Charbonnier, P. 2015. La fin d’un grand partage – Nature 
et société, de Durkheim à Descola. Paris : CNRS Éditions.
Citton, Y. 2023. Les communs négatifs entre féralité et  re-
mantèlement. Multitudes, 93 (4): 91‑99. [DOI] https://doi.
org/10.3917/mult.093.0091, mis en ligne le 21/12/2023, 
consulté le 30/05/2024.
Cornu, M., Orsi, F. & Rochfeld, J. (dir.) 2017. Dictionnaire 
des biens communs. Paris : PUF.
Crosnier, H. L. 2018. Une introduction aux communs de la 
connaissance. tic&société, 12 (1): 13-41. [DOI] https://doi.
org/10.4000/ticetsociete.2481, mis en ligne le 31/05/2024, 
consulté le 30/05/2024.
Dardot, P. & Laval, C. 2015. Commun. Essai sur la révolution 
au XXIe siècle. Paris : La Découverte.
Davis, H., & Todd, Z. 2017. On the Importance of a Date, 
or, Decolonizing the Anthropocene. ACME: An International 
Journal for Critical Geographies, 16 (4): 761‑780.
Davis, J., Moulton, A. A., Van Sant, L. & Williams, B. 2019. 
Anthropocene, Capitalocene, … Plantationocene? : A Manifesto 
for Ecological Justice in an Age of Global Crises. Geography Com-
pass, 13 (5): 2‑15. [DOI] https://doi.org/10.1111/gec3.12438, 
mis en ligne le 29/04/2019, consulté le 30/05/2024.
Descola, P. 2005. Par-delà nature et culture. Paris : Gallimard.
Duperrex, M. 2018. Habiter le crassier. Un art anthropocène 
comme chronique de la catastrophe. Transtext(e)s Transcultures 
跨文本跨文化. Journal of Global Cultural Studies, 13. 
[DOI] https://doi.org/10.4000/transtexts.1075, mis en ligne 
le 01/12/2018, consulté le 30/05/2024.
Dutrait, C. 2022. Reconnaître ce qui prolifère encore grâce au 
Feral Atlas : Une question de vie et de mort. Les chantiers de la 
création. Revue pluridisciplinaire en Lettres, Langues, Arts et 
Civilisations, 15. [DOI] https://doi.org/10.4000/lcc.5915, mis 
en ligne le 03/10/2022, consulté le 30/05/2024.
Eynaud, P., Feger, C. & Vercher-Chaptal, C. 2024. Les communs 
et leurs promesses : Pour une analyse documentée en matière 
de transition écologique et sociale. Revue de l’Organisation 
Responsable, 19 (2).
Ferdinand, M. 2019. Une écologie décoloniale : Penser l’écologie 
depuis le monde caribéen. Paris : Éditions du Seuil.

Gagnon, M. 2013. 4. Le travail professoral à l’ère du capitalisme 
universitaire. In P.-A. Lapointe, La qualité du travail et de 
l’emploi au Québec. Laval : Presses de l’Université Laval.
Hache, É. (Éd.) 2016. Reclaim : Recueil de textes écoféministes. 
Paris : Cambourakis.
Haraway, D. J. 1988. Situated Knowledges : The Science Question 
in Feminism and the Privilege of Partial Perspective. Feminist Stu-
dies, 14 (3): 575-599. [DOI] https://doi.org/10.2307/3178066, 
consulté le 30/05/2024.
Haraway, D. J. 2015. Anthropocene, Capitalocene, Plantationo-
cene, Chthulucene : Making Kin. Environmental Humanities, 
6  (1): 159‑165. [DOI] https://doi.org/10.1215/22011919-
3615934, mis en ligne le 01/05/2015, consulté le 30/05/2024.
Haraway, D. J., Ishikawa, N., Gilbert, S. F., Olwig, K., Tsing, A. 
L. & Bubandt, N. 2016. Anthropologists Are Talking – About 
the Anthropocene. Ethnos, Journal of Anthropology, 81 (3): 
535‑564. [DOI] https://doi.org/10.1080/00141844.2015.11
05838, mis en ligne le 05/11/2015, consulté le 30/05/2024.
Jessop, B. 2018. On academic capitalism. Critical Policy Studies, 
12 (1): 104‑109. [DOI] https://doi.org/10.1080/19460171.201
7.1403342, mis en ligne le 22/11/2017, consulté le 30/05/2024.
Kohso, S. 2018. Socialisation catastrophique et capitalisme 
apocalyptique. In Fukushima & ses invisibles. Vaulx-en-Ve-
lin  : Éditions des Mondes à faire. [URL] https://lundi.am/
Fukushima-ses-invisibles, mis en ligne le 23/04/2018, consulté 
le 30/05/2024.
Latour, B. 1991. Nous n’avons jamais été modernes : Essai 
d’anthropologie symétrique. Paris : La Découverte.
Latour, B. 2014. L’Anthropocène et la destruction de l’image du 
Globe. In É. Hache (Éd.), De l’univers clos au monde infini: 
27‑54. Bellevaux : Éditions Dehors.
Latour, B. 2015. Face à Gaïa : Huit conférences sur le nouveau 
régime climatique. Paris : La Découverte.
Latour, B. 2017. Où atterrir ? Comment s’orienter en politique. 
Paris : La Découverte.
Letiche, H., Lightfoot, G. & Lilley, S. 2017. Classements, 
capitalisme académique et affects des chercheurs en gestion. 
Revue française de gestion, 267 (6): 97‑115. [DOI] https://
doi.org/10.3166/rfg.2017.00185, mis en ligne le 11/12/2017, 
consulté le 30/05/2024.
Locher, F. 2013. Les pâturages de la Guerre froide : Garrett 
Hardin et la « Tragédie des communs ». Revue d’histoire 
moderne & contemporaine, 60‑1 (1): 7‑36. [DOI] https://
doi.org/10.3917/rhmc.601.0007, mis en ligne le 19/08/2013, 
consulté le 30/05/2024.
Lussault, M. 2017. Hyper-lieux : Les nouvelles géographies de 
la mondialisation. Paris : Éditions du Seuil.
Malm, A. 2018. L’anthropocène contre l’histoire : Le réchauf-
fement climatique à l’ère du capital. Paris : La Fabrique.
Mandard, M. 2021. Les fonctions des connaissances produites 
par les sciences de gestion. Question(s) de management, 32 (2): 
157‑165. [DOI] https://doi.org/10.3917/qdm.212.0157, mis 
en ligne le 14/04/2021, consulté le 30/05/2024.
Maurel, L. 2023. Des communs positifs aux communs négatifs. 
Repenser les communs à l’ère de l’Anthropocène. Multitudes, 
93 (4): 56‑61. [DOI] https://doi.org/10.3917/mult.093.0056, 
mis en ligne le 21/12/2023, consulté le 30/05/2024.
Merchant, C. 1989. Ecological revolutions: Nature, gender, 
and science in New England. Chapel Hill : University of North 
Carolina Press.
Merchant, C. 1990. Gender and environmental history. The 
Journal of American History, 76  (4): 1117‑1121. [DOI] 



ROR - REVUE DE L’ORGANISATION RESPONSABLE - RESPONSIBLE ORGANIZATION REVIEW • N° 2 • 2024 9

Celine BERRIER-LUCAS, Charlène ARNAUD 

https://doi.org/10.2307/2936589, mis en ligne le 01/03/1990, 
consulté le 30/05/2024.
Merchant, C. 2006. The scientific revolution and The Death of 
Nature. Isis, 97 (3): 513‑533.
Mies, M. & Bennholdt-Thomsen, V. 2001. Defending, Re-
claiming and Reinventing the Commons. Canadian Journal 
of Development Studies / Revue Canadienne d’études Du 
Développement, 22 (4): 997‑1023. [DOI] https://doi.org/10
.1080/02255189.2001.9669952, mis en ligne le 24/02/2011, 
consulté le 30/05/2024.
Mies, M. & Shiva, V. 1993. Ecofeminism. London: Zed Books.
Mignolo, W. D. 2011. The darker side of Western modernity: 
Global futures, decolonial options. Durham: Duke University 
Press.
Monnin, A. 2021. Les « communs négatifs ». Entre déchets 
et ruines. Études, Septembre, (9): 59‑68. [DOI] https://doi.
org/10.3917/etu.4285.0059, mis en ligne le 01/09/2021, consulté 
le 30/05/2024.
Monnin, A. 2023. Retour sur les communs négatifs. Multitudes, 
93 (4): 47‑54. [DOI] https://doi.org/10.3917/mult.093.0047, 
mis en ligne le 21/12/2023, consulté le 30/05/2024.
Plumwood, V. 1993. Feminism and the Mastery of Nature. 
London: Routledge.

Ramboarisata, L., Berrier-Lucas, C., Aissi Ben Fekih, L., Be-
nouakrim, H., Ramonjy, D. & Tello Rozas, S. (2022). Décolo-
niser la RSE : perspectives plurielles. Revue de l’Organisation 
Responsable, 17 (2): 5‑35.
Shiva, V. 1993. GATT, Agriculture and Third World Women. In 
M. Mies & V. Shiva (Éds.), Ecofeminism. London: Zed Books.
Stavo-Debauge, J. 2023. Les « communs négatifs » et se démettre 
en commun. Multitudes, 93 (4): 101‑106. [DOI] https://
doi.org/10.3917/mult.093.0101, mis en ligne le 21/12/2023, 
consulté le 30/05/2024.
Tsing, A. L. 2015a. Feral Biologies. London: Anthropological 
Visions of Sustainable Futures, University College London.
Tsing, A. L. 2015b. The mushroom at the end of the world : On 
the possibility of life in capitalist ruins. Princeton: Princeton 
University Press.
Tsing, A. L., Deger, J., Saxena, A. K. & Zhou, F. 2020. Feral At-
las : The More-Than-Human Anthropocene. Stanford: Stanford 
University Press. [DOI] https://doi.org/10.21627/2020fa, mis 
en ligne en 2021, consulté le 30/05/2024.
Vergès, F. 2017. Racial Capitalocene. In G. T. Johnson & A. 
Lubin (Éds.), Futures of Black radicalism. Paris: Verso.


