
UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 2-3-4, VOL. 56132

FIN(S) DE VIE, QUELLE(S)
NORME(S) DE DEMAIN ?
END(S) OF LIFE, WHAT NORM(S) 
FOR TOMORROW?

Par Gérard TEBOUL*

D
O

SS
IE

R
 : 

FI
N

 D
E 

V
IE

 (2
E
PA

RT
IE

)

RÉSUMÉ

Quelles seront les normes qui, demain, gouverneront
la vie en voie d’achèvement ? Cette question – qui
appelle prudence et circonspection – mérite d’être
appréhendée à l’aune de considérations formelles et
matérielles. Sur le plan formel, l’élaboration, dans le
cadre du Conseil de l’Europe, d’un instrument inter-
national de synthèse – rassemblant les règles éparses
(déclaratoires et conventionnelles) existantes – ne
paraît guère, au moins dans l’immédiat, envisageable.
Par ailleurs, concernant le droit français, une ques-
tion, relevant de la légistique, invite à s’interroger sur
l’insertion, dans la loi « relative à la bioéthique », des
règles relatives à la vie finissante. Sur le plan matériel,
la divergence des points de vue, exprimés au sein des
Etats, n’est pas propice, dans certaines matières, à la
formation, au sein du Conseil de l’Europe, de règles
internationales spécifiques et fédératrices (nutrition et
hydratation artificielles, directives anticipées, sédation
en phase terminale, euthanasie compassionnelle).
Cependant, l’euthanasie eugéniste, combattue en fili-
grane par la convention d’Oviedo, parvient à rassem-
bler. S’agissant de la France, les avis ne sont pas
davantage à l’unisson mais, les travaux les plus
récents, menés au sein du Parlement, montrent qu’il
est nécessaire de transcender les oppositions qui,
depuis plusieurs années, nuisent au dépassement sou-
haitable du cadre juridique offert par la loi du 22 avril
2005.

MOTS-CLÉS

Conseil de l’Europe, France, Fin de vie, Euthanasie,
Perspectives.

SUMMARY

What are the norms wh ich, tomorrow, will govern life
as it comes to an end? This question – which calls for
prudence and circumspection – deserves to be understood
in the light of formal and material considerations. On a
formal level, the drawing up, within the framework of
the Council of Europe, of an international instrument of
synthesis – bringing together existing but scattered rules
(declarations and conventions) – certainly seems hard to
envisage, at least in the immediate future. Furthermore,
as far as French law is concerned, the question may be
raised about the insertion into the law ‘relative to bioe-
thics’ of rules relative to a life that is ending. On a mate-
rial level, the divergence of points of view expressed
within the States, is not favourable, in certain areas, to
the formation within the Council of Europe, of specific
unifying international rules (artificial nutrition and
hydration, anticipated instructions, terminal phase seda-
tion, compassionate euthanasia). However, eugenic
euthanasia, implicitly opposed by the Oviedo
Convention, manages to bring people together. As for
France, opinions are just as diverse, but the most recent
studies carried out by Parliament show that it is necessary
to transcend opposition which for several years has hinde-
red the desirable chance to go beyond the legal framework
offered by the law of 22 April 2005.

KEYWORDS

Council of Europe, France, End of life, Euthanasia,
Prospects.

* Professeur des universités (UFR « Droit » - Paris XII). 
gerard-teboul@hotmail.fr



Entreprendre, sur le plan juridique, une réflexion
de caractère prospectif – relative aux normes
qui, demain, pourraient régir, sur le plan inter-

national et sur le plan interne, la vie finissante – relève
d’un exercice délicat, se nourrissant de complexité.
Tout d’abord, il s’agit de mener un travail réflexif qui
– parce qu’il est prospectif – est fait d’incertitudes. A
cet égard, prudence et circonspection doivent com-
mander la pensée.
Ensuite, il apparaît que la « fin de vie » place l’obser-
vateur en présence de sensibilités variées, expression
d’une diversité certaine. Cette diversité – qui est une
réalité s’imposant objectivement – suppose que cha-
cun fasse preuve, dans son jugement, de modération,
voire de tempérance. Sans doute, la pondération n’ex-
clut-elle pas l’opiniâtreté. Cependant, dans un
domaine portant sur des subjectivités qui s’affrontent,
le sens de la mesure, en l’absence de vérité objective,
constitue un gage de sagesse bienfaitrice.
Gardant en mémoire ces facteurs de complexité, nous
nous bornerons, dans le cadre de ce bref article, à sou-
ligner – sans entrer dans le détail du débat relatif à la
fin de vie – l’existence de certaines questions et de cer-
taines difficultés relatives aux règles qui, demain,
pourraient régir la vie en voie d’achèvement. A cet
égard, deux approches, l’une externe (I) et l’autre
interne (II), seront proposées. 

I - L’approche externe conduit à mettre l’accent sur
certains aspects formels : quels sont les instruments
dans lesquels seront consignées les règles de demain ?

A - Sur le plan international, dans le cadre du Conseil
de l’Europe, les règles relatives à la fin de vie se pré-
sentent sous le jour d’une mosaïque : des dispositions
variées figurent dans des actes multiples, formelle-
ment indépendants les uns des autres.
Tout d’abord, depuis une quarantaine d’années envi-
ron, il existe, dans le domaine de la fin de vie, des
recommandations et des résolutions adoptées par des
organes du Conseil de l’Europe (1). Ces actes unilaté-
raux se bornent, souvent, à appréhender un thème
spécifique. C’est ainsi qu’une recommandation du 12
novembre 2003, adoptée par le Comité des ministres,
porte exclusivement sur l’organisation des soins pallia-
tifs (2) ; de façon semblable, une recommandation du
9 décembre 2009, également adoptée par le Comité
des ministres, concerne uniquement les procurations
permanentes et les directives anticipées ayant trait à
l’incapacité (3). A cette première dispersion des règles,
s’en ajoute une seconde : les actes internationaux –
qui intéressent la fin de vie – ne se présentent pas seu-
lement sous le jour d’actes ayant un caractère unilaté-
ral; parfois, ils sont le produit exclusif d’une concerta-
tion internationale. A cet égard, peuvent être men-
tionnées deux conventions internationales embléma-
tiques. Il s’agit, d’une part, de la convention euro-
péenne de sauvegarde des droits de l’Homme et des

libertés fondamentales, convention dont certains arti-
cles ont été utilisés par la Cour de Strasbourg dans
plusieurs affaires relatives à la fin de vie (4). Il s’agit,
d’autre part, de la convention d’Oviedo, pilier éthique
du Conseil de l’Europe, dont l’article 9 est relatif aux
« souhaits précédemment exprimés ». 
Certes, au sein du Conseil de l’Europe, la volonté de
donner une certaine unité à la diversité – dont il
vient d’être fait état – est réelle : comme le savent
tous les spécialistes des questions soulevées par la fin
de vie, un guide – portant sur « le processus décision-
nel relatif aux traitements médicaux dans les situa-
tions de fin de vie » – a été finalisé, vers la fin de l’an-
née 2013 (5). Ce guide se propose, notamment, de
« rassembler les références … normatives [et] …
éthiques » (6) existantes. Cependant, ce guide n’est
pas constitutif d’un instrument juridique tradition-
nel ; en d’autres termes, il n’apparaît pas comme un
support formel consignant des règles énoncées, selon
un ordre logique, sous forme d’articles numérotés
(7). A cet égard, une question se pose : s’agissant du
Conseil de l’Europe, le guide est-il un point d’abou-
tissement définitif ou un point de départ potentiel ?
Notamment, pourrait-il constituer un socle à partir
duquel serait élaboré un instrument juridique unique
reprenant, de façon ordonnée, les principales disposi-
tions des textes dispersés qui gouvernent la fin de
vie ? Eu égard au contexte dans lequel évoluent, à
l’heure actuelle, les Etats, il paraît difficilement envi-
sageable – même si, compte tenu du caractère pros-
pectif de ce propos, il convient de rester circonspect
– qu’un tel instrument, notamment conventionnel,
puisse prendre naissance dans un futur très proche. A
l’image du début de la vie, la fin de vie ne paraît
guère se prêter, dans l’immédiat, à la formation d’un
protocole additionnel à la convention d’Oviedo,
voire d’une recommandation.

B - C’est également sur le plan interne, dans le cadre
de l’ordre juridique français, qu’il paraît nécessaire de
procéder à une approche « externe » de l’état du droit.
Les règles relatives à la fin de vie – énoncées, principa-
lement, dans les lois de 1999, de 2002 et de 2005 (8)
– se présentent sous la forme d’un corpus juridique
spécifique : formellement, elles sont indépendantes
des dispositions figurant dans la loi du 7 juillet 2011,
officiellement intitulée « loi … relative à la bioé-
thique ». 
Pourtant, il est traditionnellement admis que la fin de
vie fait partie du champ « bioéthique ». Voilà dix ans
environ, d’ailleurs, le thème ayant pour titre « Fin de
la vie » fut considéré, par le Comité international de
bioéthique de l’UNESCO, comme susceptible d’être
envisagé dans le cadre d’un instrument universel sur la
bioéthique (9). En conséquence, en première analyse,
il serait cohérent, au regard de la logique, d’insérer les
règles régissant la fin de vie dans l’instrument législa-
tif qui gouverne la bioéthique.

G
ÉR

A
R

D
 T

EB
O

U
L

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY 133



Cependant, ce que la logique suggère ne se traduira
pas nécessairement par des conséquences pratiques.
En réalité, le thème de la vie finissante génère une
interrogation qui intéresse la légistique : que fera, à
l’avenir, le législateur français ? Considèrera-t-il que la
loi française relative à la bioéthique doit englober,
dans le domaine qu’elle appréhende, les règles concer-
nant la fin de vie (10) ?

II - Afin de se prononcer sur le devenir des règles
concernant la vie en voie d’achèvement, il est néces-
saire de réfléchir – par-delà l’approche externe qui
vient d’être envisagée – à la substance des normes :
l’évolution de cette substance génère, elle aussi, des
questionnements. A ce sujet, il convient de souligner
que s’interroger sur les normes du futur, ce n’est pas
seulement s’arrêter sur la modification des normes
existantes ; c’est aussi porter un jugement sur les
normes qui peuvent mériter d’être conservées. 

A - Au regard du droit international, il convient de
s’arrêter sur trois aspects qui concernent le Conseil de
l’Europe.

1°/ En premier lieu, dans le cadre de l’organisation de
Strasbourg, il n’est pas douteux que les Etats s’accor-
dent à reconnaître l’existence d’un cadre de référence
éthique et juridique dans lequel les principes d’auto-
nomie, de bienfaisance, de non-malfaisance et de jus-
tice tiennent une place centrale (11). Pourtant, malgré
cette assise commune, les Etats demeurent divisés sur
plusieurs questions. Tout d’abord, faut-il considérer –
avec les conséquences qui en résultent sur le plan juri-
dique – que la nutrition et l’hydratation artificielles
sont des traitements ? ou faut-il les appréhender diffé-
remment, c’est-à-dire comme des soins (12) ? Ensuite,
faut-il attribuer une force obligatoire aux directives
anticipées (13) ? Enfin, quelles doivent être les règles
relatives à la sédation pour détresse en phase terminale
(14) ? Concernant ces trois problématiques – qui, au
regard de la pratique quotidienne, sont importantes –
la divergence des points de vue étatiques donne à pen-
ser que l’élaboration de normes internationales spéci-
fiques, communes aux Etats membres du Conseil de
l’Europe, pourrait se heurter à des difficultés.

2°/ En deuxième lieu, s’agissant de l’euthanasie com-
passionnelle – celle qui se traduit par des actions des-
tinées à entraîner volontairement la mort d’un être
cher, malade incurable, à condition que ce dernier
exprime le souhait de mourir – il apparaît que la recom-
mandation du 25 juin 1999 – par laquelle l’Assemblée
parlementaire avait manifesté son opposition à cette
euthanasie active (15) – n’a pas toujours été suivie
d’effet : certains Etats ont adopté une législation léga-
lisant l’euthanasie compassionnelle (16). Par consé-
quent, en ce domaine, une règle commune (de prohi-
bition ou d’autorisation), qui serait appliquée par tous

les Etats membres du Conseil de l’Europe, ne semble
pas, à court terme, envisageable. Cependant, une
question, ayant engendré des discussions parfois
âpres, mérite d’être formulée : l’abolition de la peine
de mort, consacrée par deux protocoles à la conven-
tion européenne des droits de l’Homme (17), est-elle
compatible avec le droit de procéder, s’agissant de
l’euthanasie compassionnelle, à une injection létale
(18) ? Sans doute, la peine de mort concerne-t-elle
celui qui est réputé avoir manqué à certaines disposi-
tions juridiques de caractère pénal. A cet égard, elle se
distingue nettement de l’euthanasie active dans
laquelle le malade incurable – qui demande à mourir
et auquel la mort est « administrée » – n’a pas trans-
gressé la règle de droit pénal. Cependant, peine de
mort et euthanasie active se rejoignent sur un point :
dans les deux cas, le décès résulte de l’acte intention-
nel d’un tiers. Sans prendre position au sujet de ce
débat, qui se nourrit d’une certaine complexité, il
paraît nécessaire, en tout cas, de souligner, relative-
ment à la pratique des Etats, que la Belgique, le
Luxembourg et les Pays-Bas – Etats qui autorisent,
dans le respect de certaines conditions, l’euthanasie
compassionnelle (19) – sont, tous les trois, parties aux
deux protocoles européens abolissant la peine de mort
(20). 

3°/ En troisième lieu, concernant l’euthanasie eugé-
niste – celle qui consiste à détruire des groupes de per-
sonnes, au motif de leur déficience physique, sans se
soucier de leur volonté – il importe de rappeler qu’elle
a tenu, à travers les siècles, une place importante dans
la pensée humaine. Cette forme d’euthanasie – qui
évoque le nom très lointain de Plutarque (21) ou le
nom, beaucoup plus proche, de Leo Alexander (22) –
est contraire au principe d’autonomie en ce qu’elle
met fin à la vie sans tenir compte de la volonté de l’in-
téressé. On mesure, à ce sujet, l’atteinte frontale por-
tée, dans cette hypothèse, au principe de dignité dont
le caractère matriciel permet de fonder le principe
d’autonomie. Il convient d’ajouter que l’euthanasie
eugéniste entre aussi en conflit avec l’article 2 de la
convention d’Oviedo, article qui garantit la primauté
de l’être humain « sur le seul intérêt de la société ou
de la science. ». A cet égard, il apparaît qu’une dispo-
sition de la convention d’Oviedo – sans lien explicite
avec la fin de vie – intéresse, pourtant, implicitement
la vie finissante. Ainsi, vouloir permettre à la société
de mieux prospérer en pratiquant une politique
euthanasique (c’est-à-dire en mettant fin à la vie d’in-
dividus, contre leur volonté, au motif que leur insuf-
fisance physique ne leur permet pas d’être « renta-
bles ») serait contraire à la convention de bioméde-
cine. C’est pourquoi le conservatisme juridique doit,
en ce domaine, être de rigueur. En d’autres
termes, l’article 2 de la convention d’Oviedo – dont
apparaît, d’ailleurs, un écho, au sein de la Déclaration
universelle sur la bioéthique (23) – ne saurait être

D
O

SS
IE

R
 : 

FI
N

 D
E 

V
IE

 (2
E 

PA
RT

IE
)

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 2-3-4, VOL. 56134



modifié. Il ne saurait être question de créer – pour uti-
liser une terminologie à laquelle certains médecins ont
eu recours – un « dignitomètre » : tous les individus –
quelle que soit leur différence et, notamment, leur dif-
férence en matière de santé – doivent continuer à être
égaux en dignité, leur vie ne pouvant pas être détruite
au mépris de leur volonté (24).

B - S’agissant du droit interne français, deux aspects
méritent d’être envisagés.

1°/ En premier lieu, il n’est pas douteux que l’état du
droit relatif aux soins palliatifs, n’est pas suffisamment
effectif : un pourcentage, encore insuffisant, de per-
sonnes en fin de vie accèdent à ces soins (25). Faut-il
alors s’attacher à renforcer l’effectivité de la loi avant
de modifier les normes existantes ? ou convient-il de
faire évoluer les règles existantes sans attendre une
effectivité qui ne sera peut-être jamais atteinte ?

2°/ En deuxième lieu, si l’on considère qu’il convient
de modifier les normes juridiques existantes, faut-il
suivre les parlementaires qui – conscients de la diffi-
culté de rendre les soins palliatifs accessibles à tous –
souhaitent que le législateur reconnaisse une « assis-
tance médicalisée permettant par un acte délibéré une
mort rapide et sans douleur » ? (26).
A ce sujet, il importe de souligner que la contestation
de certains parlementaires à l’égard de l’euthanasie
active et du suicide assisté invite à mettre l’accent sur
les ambiguïtés générées par deux éthiques : l’éthique
de l’autonomie et l’éthique de la solidarité.
Ceux qui sont favorables à l’euthanasie active ou au
suicide assisté, peuvent se réclamer, il est vrai, de ces
deux éthiques : le patient qui le souhaite (éthique de
l’autonomie) dispose d’un droit-créance sur la société
(éthique de la solidarité) qui est tenue de procéder aux
agissements nécessaires à la satisfaction de sa
demande. Cependant, cette vision élémentaire mérite
d’être quelque peu nuancée. En voulant mettre fin à
ses jours, le patient peut obéir à un mobile qui relève
de la contrainte : mu par la volonté d’abréger la souf-
france de ceux qui l’entourent, il n’obéit pas pleine-
ment à une logique d’autonomie (27). En somme, de
quel côté se situe la compassion dans l’euthanasie dite
« compassionnelle » ? Du côté des proches qui éprou-
vent de la compassion pour le malade ou du côté du
malade qui éprouve de la compassion pour les
proches ? 
Cette remarque invite à considérer que, s’agissant de
la fin de vie, la notion d’autonomie mérite, tout en
conservant son importance, d’être relativisée. Faite de
complexité, la réalité ne peut pas être appréhendée, eu
égard à la diversité des cas, à l’aune de principes trop
généraux. 

* * *
Sur le plan pratique, il convient d’observer que trois
propositions de loi importantes – celle de M. Leonetti

du 27 février 2013, celle de Mme Bouchoux du 2
décembre 2013 et, plus récemment, celle de Mme
Massonneau du 9 décembre 2014 – ont été, toutes
trois, renvoyées en commission après discussion en
séance publique (28). Cette situation engendre une
stagnation regrettable de l’état du droit législatif. Il
faut espérer que le Parlement saura donner une
réponse au débat relatif à la fin de vie – débat qui, dés-
ormais, fait partie intégrante de la société française. A
cet égard, la proposition de loi de MM. Claeys et
Leonetti du 21 janvier 2015 – qui s’inscrit dans la
ligne d’un rapport officiel établi par ces deux parle-
mentaires (29) – pourrait contribuer à apaiser les ten-
sions qui, souvent, divisent (30). Cette contribution,
au demeurant, ne saurait faire illusion. En matière de
fin de vie, la disparition des tensions nécessite, avant
tout, un apaisement de nature individuelle : s’il est
souhaitable de réconcilier le peuple de France autour
du thème de la mort, il importe, pour y parvenir, que
chacun, tout en gardant un attachement profond à la
vie (la sienne et celle de son prochain), parvienne à se
réconcilier avec la mort. La disparition de l’Autre, au
terme d’une longue vie, doit être appréhendée, même
si l’on éprouve une peine profonde, sans crainte exor-
bitante, sans frayeur incontrôlée, c’est-à-dire, en
somme, sans sacralisation abusive. S’il est souhaitable
et légitime de sacraliser la vie, il ne faut pas sacraliser
abusivement la mort.

Paris, juillet 2014**

NOTES

(1) En 1976 déjà, l’Assemblée parlementaire du Conseil de
l’Europe adopta, le 29 janvier, une recommandation [779 (1976)]
et une résolution [613 (1976)] : l’une et l’autre sont relatives « aux
droits des malades et des mourants ». Il convient d’observer que la
recommandation 779 (1976) considère, en son paragraphe 7,
« que le médecin doit s’efforcer d’apaiser les souffrances et qu’il n’a
pas le droit, même dans les cas qui lui semblent désespérés, de
hâter intentionnellement le processus naturel de la mort » (Site du
Conseil de l’Europe : http://www.coe.int).

(2) Rec (2003) 24 : cette recommandation est accompagnée d’une
annexe précisant qu’il « est nécessaire d’informer le public, et
notamment les malades et leur famille, de l’importance des soins
palliatifs et des possibilités offertes en la matière. »
(« Considérations générales », §4, ibid.).

(3) Rec (2009) 11 : cette recommandation est accompagnée, elle
aussi, d’une annexe. Cette dernière est composée de trois
parties (chacune étant subdivisée en « principes ») respectivement
intitulées : « Champ d’application » (Partie I), « Les procurations
permanentes » (Partie II) et « Directives anticipées » (Partie III)
(ibid.).

G
ÉR

A
R

D
 T

EB
O

U
L

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY 135

** Sous réserve de quelques modifications et compléments effectués
ultérieurement, le texte de cet article était achevé en ce mois de l’année
2014 : il reprend, pour une très large part, le texte d’une intervention
présentée, le 11 juin 2014, dans le cadre d’un colloque (Sénat).



(4) Article 2 et article 3 (notamment) de la Convention européenne
des droits de l’homme (droit à la vie et interdiction des traitements
inhumains et dégradants) dans la cadre de l’affaire Pretty c/
Royaume-Uni (arrêt du 29 avril 2002).
Article 8 de la Convention européenne des droits de l’homme (droit
au respect de la vie privée et familiale) – Haas c/ Suisse : arrêt du
20 janvier 2011 ; Koch c/ Allemagne : arrêt du 19 juillet 2012 ;
Gross c/ Suisse : arrêt de chambre du 14 mai 2013 – renvoi de cette
affaire, le 7 octobre 2013, devant la Grande Chambre (Cour euro-
péenne des droits de l’homme – Fiche thématique : « Euthanasie et
suicide assisté », octobre 2013, site du Conseil de l’Europe, supra
n.1). Le 30 septembre 2014, la Grande Chambre de la Cour euro-
péenne des droits de l’Homme a conclu au caractère abusif de la
requête et, en conséquence, a déclaré celle-ci irrecevable. 

(5) Un « projet de Guide » – qui a précédé le guide – a été revu
en tenant compte de commentaires résultant d’une « consultation
publique » (février-avril 2013). Ainsi revu, ce projet a été
approuvé, par le Comité de bioéthique (DH-BIO) du Conseil de
l’Europe, durant sa quatrième réunion plénière (26-28 novembre
2013) (Conseil de l’Europe, « Guide sur le processus décisionnel
relatif aux traitements médicaux dans les situations de fin de vie »,
p.3 [« Avant-propos »]).

(6) Ibid., p.5 (nos italiques). 

(7) En effet, le guide – qui comporte, outre son « avant-propos »,
quatre subdivisions principales (« Introduction », « Cadre de réfé-
rence éthique et juridique dans lequel s’inscrit le processus déci-
sionnel », « Le processus décisionnel » et « Conclusions ») – pro-
pose « des repères » et participe « par les clarifications qu’il
apporte, à la réflexion globale » (ibid., p.4-5). Ainsi, le guide, éla-
boré dans le cadre du Conseil de l’Europe, présente un caractère
explicatif. Sans doute, invite-t-il à certains comportements (voir,
par exemple, s’agissant du processus décisionnel, le sous-titre
« Prise d’une décision » et les paragraphes 87 et suivants).
Cependant, le texte, figurant dans le guide, se présente en forme
de prose et, au regard de cet aspect formel, se distingue clairement
des recommandations émanant des organes du Conseil de
l’Europe. 

(8) Pour une présentation synthétique de ces textes fondamentaux,
voir L. Puybasset et M. Lamoureux, Euthanasie – Le débat tronqué
(Préface Claude Evin), Calmann-Lévy, Paris, 2012, p.55-68.

(9) Rapport du CIB sur la possibilité d’élaborer un instrument uni-
versel sur la bioéthique, CIB, Dixième session, Actes, Mai 2003,
UNESCO, 2004, p.21-44 (not. p.30, §23).

(10) En 2013, à l’Assemblée nationale, lors de la discussion
concernant la proposition de loi « visant à renforcer les droits des
patients en fin de vie » (n°754), M. Jean Leonetti s’exprima dans
les termes suivants : « Je rappelle que les lois de bioéthique n’englo-
bent pas la question de la fin de vie. J’avoue très sincèrement que je le
regrette, car ce débat y avait sa place. » (A.N., session ordinaire
2012-2013, 2e séance du 25 avril 2013, compte rendu intégral,
JORF, 26 avril 2013, p.5032, col.droite, nos italiques – Rappr. –
il ne s’agit que d’un rapprochement – p.5030, col. droite). Ce pro-
pos montre que la question de légistique (que nous évoquons)
n’est pas inconnue au sein du parlement français.

(11) Guide sur le processus décisionnel … (supra n.5), IIème
Partie, p.6-11. Précisons que le « principe de justice » est appré-
hendé à l’aune de « l’équité dans l’accès aux soins de santé »,
notamment aux soins palliatifs.

(12) Ibid., p.10 (« Ce qui fait débat » – « La question de la limita-
tion, de l’arrêt ou de la non mise en place de l’hydratation et de la
nutrition artificielles »). Deux groupes d’Etats sont distingués : 
- les Etats qui considèrent la nutrition et l’hydratation artificielles
comme des « traitements » (possibilité d’une décision de limita-
tion ou d’arrêt dans certaines conditions et selon certaines garan-
ties) ;

- les Etats qui considèrent la nutrition et l’hydratation artificielles
comme des « soins répondant à des besoins essentiels de la per-
sonne » (impossibilité, en principe, de les arrêter).

(13) Après avoir mis l’accent sur les questions générées par le
« périmètre et le contenu des directives anticipées », le guide, éla-
boré dans le cadre du Conseil de l’Europe, souligne que le « statut
juridique des directives anticipées est très variable en fonction des
dispositions légales de chaque pays. » (« Ce qui fait débat », ibid.,
p.15-16, nos italiques). A cet égard, le guide met en évidence les
termes du débat relatif au « degré de contrainte des directives anti-
cipées » (p.16). 

(14) L’exemple du recours à la sédation « en prenant le risque
secondaire de raccourcir la durée de vie restante » est significatif.
Comme le montre le guide précité (supra n.5), ce recours soulève
des oppositions (« Ce qui fait débat », ibid., p.23-24). Aussi, en ce
domaine, l’élaboration d’une règle européenne, commune à tous
les Etats, paraît-elle difficile à envisager.

(15) Recommandation 1418 (1999) relative à la protection des
droits de l’homme et de la dignité des malades incurables et des
mourants : l’Assemblée parlementaire recommande le maintien de
« l’interdiction absolue de mettre intentionnellement fin à la vie
des malades incurables et des mourants : … vu que le désir de
mourir exprimé par un malade incurable ou un mourant ne peut
jamais constituer un fondement juridique à sa mort de la main
d’un tiers ; … vu que le désir de mourir exprimé par un malade
incurable ou un mourant ne peut en soi servir de justification
légale à l’exécution d’actions destinées à entraîner la mort. » [§9
c/]. Il convient de préciser que la résolution 1859 (2012), adop-
tée par l’Assemblée parlementaire du Conseil de l’Europe, le 25
janvier 2012, affirme, en son paragraphe 5 : « L’euthanasie, au
sens de tuer intentionnellement, par action ou par omission, une
personne dépendante, dans l’intérêt allégué de celle-ci, doit tou-
jours être interdite.» (nos italiques). Cette phrase, eu égard à sa
généralité, nous paraît concerner, notamment, les personnes
dépendantes demandant à mourir : elle ne nous paraît pas viser
uniquement les personnes qui, atteintes de handicap, seraient
tuées intentionnellement contre leur volonté (violation du prin-
cipe d’autonomie). A cet égard, elle concerne l’euthanasie « com-
passionnelle » telle que nous la définissons. 

(16) Infra n.19.

(17) Protocole n°6 (28 avril 1983) concernant l’abolition de la
peine de mort et Protocole n°13 (3 mai 2002) relatif à l’abolition
de la peine de mort en toutes circonstances. Il convient de rappe-
ler que l’article 2 du Protocole n°6 – article intitulé : « Peine de
mort en temps de guerre » – dispose : « Un Etat peut prévoir dans
sa législation la peine de mort pour des actes commis en temps de
guerre ou de danger imminent de guerre … ». Cet article ne figure
pas dans le Protocole n°13.

(18) Voir le propos très explicite de M. Jean Leonetti qui, au sein
de l’Assemblée nationale (session ordinaire 2012-2013), affirma :
« Robert Badinter a toujours dit que la raison pour laquelle il s’op-
posait à l’exception d’euthanasie était la même … qui l’avait poussé
à se battre contre la peine de mort. » (A.N., 2e séance du 25 avril
2013, supra n.10, p.5027, col. droite – nos italiques). Voir égale-
ment le propos de Mme Jacqueline Fraisse qui, faisant état de son
opposition à « l’euthanasie, c’est-à-dire l’autorisation pour un tiers
de donner la mort », se référa explicitement à la pensée de M.
Robert Badinter (ibid., p. 5020, col. gauche). 
De ces propos, il convient de rapprocher l’échange verbal, tou-
jours au sein de l’Assemblée nationale, entre M. Jean Leonetti et
M. François de Rugy (ibid., p.5031, col. droite). S’adressant à M.
Leonetti, M. de Rugy affirma : « … vous avez glissé dans votre
propos l’idée que quelqu’un avait dit : “Je suis contre les change-
ments de législation sur la fin de vie, car j’ai toujours été contre la
peine de mort.” » (nos italiques). En réponse, M. Leonetti précisa :
« Je citais Robert Badinter ! ». Lui répondant à son tour, M.
François de Rugy s’exprima dans les termes suivants : « Quel est
donc cet amalgame insidieux ? … [C]ela m’a … attristé, que légi-

D
O

SS
IE

R
 : 

FI
N

 D
E 

V
IE

 (2
E 

PA
RT

IE
)

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 2-3-4, VOL. 56136



férer sur le droit de choisir sa fin de vie … équivaut à appliquer la
peine de mort. J’ai déjà entendu de tels propos à l’extérieur de cet
hémicycle. Franchement, ce n’est pas acceptable ! » (id. – nos ita-
liques). 
S’agissant du point de vue de M. Badinter, il est intéressant de se
reporter au rapport d’information fait au nom de la mission d’éva-
luation de la loi (n°2005-370) du 22 avril 2005 relative aux droits
des malades et à la fin de vie (Assemblée nationale, n°1287, 13e

législature, tome II). Lors d’une audition, en date du 16 septem-
bre 2008 (voir texte de cette audition, ibid., p.569-581), M.
Badinter affirma : « S’agissant des problèmes que vous évoquez,
ma position fondamentale, bien connue, est simple et catégo-
rique : le droit à la vie est le premier des droits de tout être humain
– c’est le fondement contemporain de l’abolition de la peine de
mort – et je ne saurais en aucune manière me départir de ce prin-
cipe. Tout être humain a droit au respect de sa vie, y compris de
la part de l’Etat, y compris en démocratie. » (ibid., p.570).
Ultérieurement, après avoir évoqué le « suicide assisté », il souli-
gna : « Autre chose est le fait de donner la mort à autrui parce qu’il
la réclame et pour ma part, je n’irai jamais dans cette direction. »
(ibid., p. 571 – nos italiques). Il faut ajouter que M. Badinter, au
début de son intervention, mit l’accent sur le fait que « … le droit
pénal n’a pas qu’une fonction répressive, … il a aussi une fonction
expressive et … à ce titre il doit traduire les valeurs d’une société »
(ibid., p.570, nos italiques). Puis, à la fin de son propos liminaire,
il ajouta : « Rappelez-vous ce que j’ai dit au début de mon inter-
vention : le code pénal a une fonction expressive ; elle est à son
plus haut niveau quand il s’agit de la vie et de la mort. Sur ce point,
je ne changerai jamais. Nul ne peut retirer la vie à autrui dans une
démocratie. » (ibid., p.572 – nos italiques). Sans doute, M.
Badinter n’affirme-t-il pas explicitement, dans tous les propos
venant d’être cités, que l’interdiction de la peine de mort – dont
il fut le promoteur – emporte interdiction de l’euthanasie (inter-
diction de tuer intentionnellement afin d’abréger des souffrances).
Cependant, eu égard à leur cohérence d’ensemble et au contexte dans
lequel ils furent tenus (discussion relative à la législation concernant
la fin de vie), ses propos révèlent, de façon nette, la manifestation
d’un attachement constant à l’interdiction de mettre fin à la vie
quel que soit le fondement allégué.

(19) Belgique : loi du 28 mai 2002 (Le Moniteur Belge, 22 juin
2002, p.28515). Précisons que les modifications dont cette loi a,
depuis, fait l’objet sont sans pertinence au regard de notre propos.
Luxembourg : loi du 16 mars 2009 (Journal Officiel du Grand-
Duché de Luxembourg, Recueil de législation, A – n°46, 16 mars
2009, p.615).
Pays-Bas : loi du 12 avril 2001 (traduction française du texte de la
loi figurant sur le site de l’Association pour le droit de mourir dans
la dignité : www.admd.net/archives/etranger/paysbas2.htm).
Ces trois textes subordonnent l’acte d’euthanasie à la demande de
la personne souhaitant qu’il soit mis fin à sa vie (Belgique : art.2 ;
Luxembourg : art.1er ; Pays-Bas : art.2 §1 a/).

(20) Protocole n°6 (supra n.17) : Belgique (signature : 28 avril
1983 ; ratification : 10 décembre 1998) – Luxembourg (signature :
28 avril 1983 ; ratification : 19 février 1985) – Pays-Bas (signa-
ture : 28 avril 1983 ; ratification : 25 avril 1986).
Protocole n°13 (supra n.17) : Belgique (signature : 3 mai 2002 ;
ratification : 23 juin 2003) – Luxembourg (signature : 3 mai
2002 ; ratification : 21 mars 2006) – Pays-Bas (signature : 3 mai
2002 ; ratification : 10 février 2006). Source : Conseil de l’Europe
– Série des traités européens : http://www.conventions.coe.int
(situation au 15 mars 2015).
Il convient également d’observer que la Belgique, le Luxembourg
et les Pays-Bas sont parties au Deuxième Protocole facultatif (se
rapportant au Pacte international relatif aux droits civils et poli-
tiques) visant à abolir la peine de mort [Belgique (signature : 12
juillet 1990 ; ratification : 8 décembre 1998) – Luxembourg
(signature : 13 février 1990 ; ratification : 12 février 1992) – Pays-
Bas (signature : 9 août 1990 ; ratification : 26 mars 1991)].
Source : Organisation des Nations-Unies – Etat des traités :
http://treaties.un.org/pages (situation au 15 mars 2015).

(21) « Un père n’était pas maître d’élever son enfant. Dès qu’il
était né, il le portait dans un lieu appelé Lesché, où s’assemblaient
les plus anciens de chaque tribu. Ils le visitaient ; et s’il était bien
conformé, s’il annonçait de la vigueur, ils ordonnaient qu’on le
nourrit, et lui assignaient pour son héritage une des neuf mille
parts de terre. S’il était contrefait ou d’une faible complexion, ils
l’envoyaient jeter dans un gouffre voisin du mont Taygète, et
qu’on appelait les Apothètes. Ils pensaient qu’étant destiné dès sa
naissance à n’avoir ni force ni santé, il n’était avantageux ni pour lui-
même, ni pour l’Etat, de le laisser vivre. » [Plutarque, « Vie de
Lycurgue » (§XXV – nos italiques) in « Les vies des hommes illus-
tres [« Vies parallèles »] précédées de la vie de Plutarque par
Ricard », Paris, Didier, Libraire-Éditeur, 1844 (texte disponible
sur le site internet de la bibliothèque d’agglomération de Saint-
Omer)]. On observera qu’il ne s’agissait pas, en l’espèce, de sélec-
tion par analyse portant sur les gènes (sains ou déficients ?) des
enfants. A cet égard, l’euthanasie eugéniste (qui, au sens strict, ren-
voie à la discrimination à l’égard des seuls gènes) n’était pas en
cause. Cependant, l’idée à l’œuvre est la suivante : éliminer celui
qui, faible physiquement, n’est pas à même d’être utile pour la
société. En ce sens, l’euthanasie eugéniste évoque le nom de
Plutarque.

(22) Leo Alexander – neuropsychiatre consultant dans le cadre du
procès de Nuremberg – a précisé ce que fut, en 1939, la politique
euthanasique du gouvernement allemand : les soins médicaux ne
se justifiant que s’ils permettent de restituer à la société un indi-
vidu utilisable, la vie de nombreux malades et handicapés fut sup-
primée, après examen, par des experts psychiatres, du dossier des
patients (qui ne furent pas, en tant que personne, individuelle-
ment examinés) – Anne Fagot-Largeault, L’homme bio-éthique,
Maloine, Paris, 1985, p.85. Concernant, en l’espèce, l’emploi de
l’expression euthanasie « eugéniste », voir la remarque figurant ci-
dessus (note 21 in fine).

(23) « Les intérêts et le bien-être de l’individu devraient l’empor-
ter sur le seul intérêt de la science ou de la société » (art. 3 §2). On
observera que l’article 3 (dans son ensemble) de la Déclaration
universelle sur la bioéthique et les droits de l’homme est intitulé :
«Dignité humaine et droits de l’homme » (nos italiques). On ne
saurait mieux souligner le lien entre le respect de la dignité
humaine et le combat contre les actions abusives de la société ou
de la science. 

(24) Le mot « dignitomètre » (Eric Fiat, Petit traité de dignité, éd.
Larousse, 2012, p.216) – que nous utilisons ici pour combattre
l’euthanasie eugéniste – a parfois été employé par les adversaires de
l’euthanasie compassionnelle. C’est ainsi que, se référant à ce mot
(utilisé également par le Docteur Gomas), M. Jean Leonetti a
affirmé : « Un tétraplégique n’est pas moins digne qu’un paraplé-
gique. Le mendiant, le mourant sont aussi dignes que celui qui
gagne les Jeux olympiques » (A.N., 2e séance du 25 avril 2013,
supra n.10, p.5033, col. gauche – nos italiques). Ainsi, tous les
individus étant égaux en dignité, quel que soit leur état de santé,
il ne saurait être porté atteinte à leur vie par injection létale : la vie
d’un mourant n’est pas moins digne que celle d’un individu bien
portant. Pourtant, à ce sujet, une précision est nécessaire. Sans
doute, les partisans de l’euthanasie compassionnelle laissent-ils
entendre, prima facie, que le maintien en vie du mourant, torturé
par les souffrances, est indigne (rappr. E. Fiat, op. cit., p.218) : en
effet, leur point de vue se justifie par la nécessité – pour ceux dont
la vie s’achève – de bénéficier d’une fin de vie digne. Cependant,
il convient de garder en mémoire que ceux qui sont favorables à
l’euthanasie compassionnelle, subordonnent l’acte d’euthanasie à
la demande préalable du patient concerné. A cet égard, ils enten-
dent respecter le principe d’autonomie, ce qui révèle un respect
pour la dignité du malade en fin de vie. En conséquence, faut-il
considérer que toutes les vies étant égales en dignité (absence de
« dignitomètre »), l’euthanasie compassionnelle doit être inter-
dite ? Ou convient-il de penser que le respect de la dignité d’un
individu passe par le respect de son autonomie quand bien même
il souhaiterait que la mort lui soit donnée (autrement dit quand
bien même il souhaiterait qu’il soit porté atteinte au droit à la vie

G
ÉR

A
R

D
 T

EB
O

U
L

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY 137



D
O

SS
IE

R
 : 

FI
N

 D
E 

V
IE

 (2
E 

PA
RT

IE
)

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 2-3-4, VOL. 56138

(sa vie), droit qui est protégé afin d’éviter un manquement à la
dignité de tout individu) ? Ici, apparaît un conflit entre deux
conceptions du principe de dignité : l’euthanasie compassionnelle
est perçue, par ses adversaires, comme une transgression du prin-
cipe de dignité alors qu’elle est perçue, par ses défenseurs, comme
une application du principe de dignité. Ce conflit ne peut pas être
tranché objectivement : chacun, selon sa conscience, estimera ce
qu’il juge conforme à la dignité. Observons, au surplus, qu’en
subordonnant l’euthanasie compassionnelle à la demande préala-
ble de l’intéressé (voir législations mentionnées ci-dessus, supra
n.19 et la proposition de loi [art.2] mentionnée ci-dessous, infra
n.26), ceux qui sont favorables à ce type d’euthanasie manifestent
implicitement leur hostilité à l’euthanasie eugéniste : cette der-
nière, en effet, se traduit par une suppression de la vie au mépris
de la volonté contraire de l’infirme ou du mal portant. 

(25) Rappelons qu’aux termes de l’article L.1110-9 du Code la
santé publique : « Toute personne malade dont l’état le requiert a
le droit d’accéder à des soins palliatifs et à un accompagnement.».
Par ailleurs, voir IGAS (RM 2012 – 157P), Fiches contributives à
la mission de réflexion sur la fin de vie (C. Hesse et A. Puccinelli),
décembre 2012 (Fiche n°1 : « L’accès aux soins palliatifs »). Il est
écrit : « Le développement des structures dispensant des soins pal-
liatifs est continu depuis 2000. Il constitue un progrès indéniable
mais ne permet pas encore de couvrir les besoins recensés parmi les
malades hospitalisés et vivant à leur domicile. La possibilité d’une
prise en charge en EHPAD [établissements d’hébergement de per-
sonnes âgées dépendantes] a constitué une avancée majeure. Sa
réalité reste néanmoins mal connue au plan national … » (p.16 –
nos italiques). Concernant l’accès « encore insuffisant aux soins
palliatifs à l’hôpital » (ibid., p.10-13) ; s’agissant des EHPAD
(ibid., p.14 sur « l’accompagnement en soins palliatifs »).

(26) Proposition de loi relative au choix libre et éclairé d’une assis-
tance médicalisée pour une fin de vie digne, Sénat (session ordi-
naire 2013-2014, n°182, 2 décembre 2013) : termes de la propo-
sition d’article 2. Rappr. Jean Desessard, Rapport relatif à cette
proposition de loi (Sénat, session ordinaire 2013-2014), n°336,
p.13, in fine. Il convient de souligner :
- que cette proposition de loi subordonne l’assistance médicalisée
pour « administrer » la mort à la demande de la personne souhai-
tant décéder (art.2 et art.4) ;
- que cette proposition de loi manifeste son attachement à l’exis-
tence d’un droit d’accès aux soins palliatifs, au profit de toute per-
sonne répondant à certaines conditions (art.9). Ainsi, « l’assistance
médicalisée pour mourir » n’est pas appréhendée « comme une
alternative aux soins palliatifs » (Rapport, J. Desessard, précité,
p.13).

(27) Sans doute, une décision est-elle toujours prise dans le cadre
d’un environnement qui, s’imposant objectivement, borne la
capacité du décideur. A cet égard, la souffrance des proches – qui
entourent le patient – ne porte pas atteinte, prima facie, à l’auto-

nomie du malade : elle ne l’empêche pas de décider seul ; elle n’est
qu’un élément objectif avec lequel celui-ci doit composer pour
prendre sa décision. Il reste que cet élément objectif invite à
appréhender, au regard de la notion d’autonomie, la décision rela-
tive à la fin de vie : la souffrance – qui habite les proches – peut
influer sur la décision du patient. Ainsi, sa liberté de choix – qui
est une facette de l’autonomie – se trouve encadrée par un para-
mètre dont, on l’observera, les malades n’ayant aucun proche
n’ont pas à tenir compte.

(28) Concernant la proposition de loi Leonetti (A.N.,
Quatorzième législature, n°754, 27 février 2013), voir, s’agissant
de la motion de renvoi en commission (A.N., session ordinaire
2012-2013, 2e séance du 25 avril 2013 – supra n.10 – p.5037
[col. droite]). Concernant la proposition de loi Bouchoux (supra
n.26), voir, s’agissant de la motion de renvoi en commission
(Sénat, session ordinaire 2013-2014, séance du 13 février 2014,
compte rendu intégral, JORF, 14 février 2014, p.1698, col.
gauche). Concernant, enfin, la proposition de loi Massonneau
(A.N., Quatorzième législature, n°2435, 9 décembre 2014), voir,
s’agissant de la motion de renvoi en commission (A.N., session
ordinaire 2014-2015, 2e séance du 29 janvier 2015, compte rendu
intégral, JORF, 30 janvier 2015, p.576 [col. gauche]).

(29) Au mois de juin 2014, une mission officielle a été confiée, sur
le fondement de l’article L.O. 144 du Code électoral, à MM.
Claeys et Leonetti. Ces deux parlementaires ont remis leur rap-
port, au mois de décembre 2014, au Président de la République
française. Par ailleurs, le 21 janvier 2015, le gouvernement a fait,
sur le fondement de l’article 50-1 de la Constitution, une déclara-
tion à l’Assemblée nationale, suivie d’un débat sans vote, sur le
thème de la fin de vie (A.N., session ordinaire 2014-2015, séance
du 21 janvier 2015, compte rendu intégral, JORF, 22 janvier
2015, p.200-220).

(30) S’agissant de la proposition de loi Claeys-Leonetti, voir A.N.,
n°2512, 21 janvier 2015. Telle qu’elle a été adoptée, en première
lecture, par l’Assemblée nationale (17 mars 2015 – TA n°486),
cette proposition de loi :
- qualifie de « traitement » la nutrition et l’hydratation artifi-
cielles (art.2) ;
- autorise, dans le respect de certaines conditions, à l’égard des
patients pouvant ou ne pouvant pas exprimer leur volonté, « une
sédation profonde et continue provoquant une altération de la
conscience maintenue jusqu’au décès, associée à une analgésie »
(art.3) ;
- dispose que les directives anticipées s’imposent, en principe, au
médecin pour toute décision d’investigation, d’actes, d’interven-
tion ou de traitement (art.8).
On ne manquera pas de rapprocher ces trois règles du « Guide »
qui, établi dans le cadre du Conseil de l’Europe, a mis l’accent sur
plusieurs thèmes faisant débat (supra texte accompagnant les
notes 12, 13 et 14).


	29- 132-138 article Teboul_maquette

