
m
éd

ec
in

e 
tr

a
d

it
io

n
n

el
le

 

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 3, VOL. 5 53

QUEL AVENIR JURIDIQUE POUR 
LA MÉDECINE TRADITIONNELLE  
À MAURICE ?
WHAT IS THE FUTURE FOR TRADITIONAL MEDICINE  
IN MAURITIUS?

Par Antoine LECA*

RÉSUMÉ

La place de la médecine khmère dans la société et le 
droit cambodgien est le fruit d’une histoire multisé-
culaire complexe, avec des tournants importants en 
1953, 1891 et 2010. Depuis l’entrée à l’OMC (2004) 
et la collaboration accrue avec l’OMS (2010), c’est un 
système en devenir.

MOTS-CLÉS

Médecine traditionnelle, Droit tradimédical, Médecine 
khmère, Médecine cambodgienne.

ABSTRACT

The place of Khmer medicine in society and Cambodian 
law is the result of a complex centuries-old history, with 
important turning-points in 1953, 1891 and 2010. Since 
joining the WTO (2004) and with increasing collaboration 
with the WHO (2010), it is a system in the making.	

KEYWORDS

Traditional medicine, Tradimedical law, Khmer medicine, 
Cambodian medicine.

Maurice présente des traditions médicinales 
uniques, en raison de l’importance locale des 
médecines traditionnelles indiennes et d’un 

processus de créolisation dont les origines sont diverses. 
Le dialogue entre les savoirs médicinaux propres à cha-
cune d’elles a permis la naissance d’un savoir commun, 
transmis en grande partie par les femmes(1), que j’oserai 
appeler la médecine mauritienne (ou même en créole : 
medsinn morisien). Celle-ci participe incontestablement 
à l’identité culturelle insulaire(2).
Toutefois le lien matriciel avec l’Inde ne s’est pas rompu. 
Si, à ma connaissance, il n’existe aucune coopération 
avec les pays de l’ANASE(3), dont certains (Chine(4), 

(1) L. Pourchez, Savoirs des femmes. Médecine traditionnelle et nature 
(Maurice, Rodrigues, La Réunion), Les Tribunes de la santé, Presses de 
Science Po, 2014/3 (n° 44) https://www.cairn.info/revue-les-tribunes-de-
la-sante-2014-3-page-51.htm

(2) C’est un lieu commun de rappeler que la tradimédecine est liée à 
l’identité nationale. C’est particulièrement flagrant pour la MTC que 
les Chinois appellent tout simplement « médecine chinoise » (zhōng 
yī, 中医) ou la médecine lao – qui se dit en laotien ya phurn meung, 
littéralement « médecine issue de la fondation du pays ». A ce titre, elle 
mérite l’attention des Etats qui ne peuvent ni injurier leur passé, ni celui 
des minorités qui vivent en son sein.

(3) L’ANASE (ou ASEAN), l’Association des nations de l’Asie du sud-est, 
est une organisation gouvernementale qui compte dix pays membres : 
Indonésie, Malaisie, Philippines, Singapour Thaïlande, Brunei, Vietnam, 
Laos, Birmanie et Cambodge (par ordre d’entrée).

(4) Voir par ex. le Forum ANASE-Chine sur la MT organisé en avril 2013 
à Yulin (Chine-ASEAN : coopération dans la médecine traditionnelle, 
Le Courrier du Vietnam, 16 avril 2013: http://lecourrier.vn/chine-asean-
cooperation-dans-la-medecine-traditionnelle/121998.html)

* Professeur agrégé des Facultés de droit (Aix-Marseille Université /  
UMR ADES, n°7268), Directeur du Centre de droit de la santé  
d’Aix-Marseille. Ant.leca@wanadoo.fr

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   53 21/12/2018   15:57



m
éd

ec
in

e 
tr

a
d

it
io

n
n

el
le

 

54 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 61

Japon(5), Corée du sud(6)) organisent régulièrement des 
conférences internationales de médecine traditionnelle et 
des programmes d’études à l’intention des pays voisins, 
dans ce domaine Maurice paraît surtout connectée à 
l’Inde. En avril 2016, s’est tenu à la conférence AYUSH 
organisée conjointement avec le ministère de la Santé et 
le haut-commissariat de l’Inde à Maurice. Le ministre 
indien responsable de l’AYUSH avait, à cette occasion, 
fait le déplacement à Maurice. Cette conférence a réuni 
quelque 150 participants locaux et internationaux, 
soulignant auprès des Mauriciens(7) le potentiel de la 
« médecine indienne »(8). Celle-ci est très importante à 
Maurice, comme dans d’autres pays riverains de l’Océan 
Indien (notamment le Sri Lanka). On sait que chez elle 
l’Inde(9) a fait d’énormes progrès pour développer celle-
ci : à ce jour, on y dénombre près de 3 000 hôpitaux et 
22 000 dispensaires de médecine indienne et le pays a, 
depuis 2014, un ministère dédié aux alternothérapies 
(le Ministry of AYUSH(10)) analogue au Ministry of 
Health, Nutrition & Indigenous Medicine Sri-Lankais(11). 
Doté d’un système de santé intégratif(12), l’Inde (avec 

(5) La Nippon Foundation (organisme privé controversé : https://
fr.wikipedia.org/wiki/Nippon_Foundation) s’efforce de participer à 
la formation des tradipraticiens (en finançant par exemple le Centre 
national de la médecine traditionnelle, au Cambodge).

(6) C’est le cas de l’Institut coréen de la médecine orientale/KIOM) 
qui organise des programmes de formation internationale sur la 
« Modernisation de la médecine traditionnelle » financés par l’Agence 
coréenne de coopération internationale /KOICA(KIOM Hosted Korean 
Medicine Seminar for Global Health Care Providers, http://kiom.eeyagi.
com/jinny_board/board/chk_content2.asp?idx=895&table=enews_board
&page=1&search=&searchstring=&kind_value=eng_onair). 

(7) http://www.lemauricien.com/article/ameenah-gurib-fakim-presidente-
la-republique-profiter-ma-position-promouvoir-maurice-l-etran

(8) C’est son nom en Inde. L’adjectif « traditionnelle » pour désigner la 
médecine locale n’est pas utilisé, tout comme en Chine, au Japon, au 
Vietnam, au Laos ou au Cambodge : c’est un rajout qui n’existe que 
dans les langues occidentales. L’idée qui explique cette soustraction est 
que la médecine locale peut être moderne et scientifique, tout comme la 
médecine occidentale. 

(9) Yamouna David, « Médecines traditionnelles en Inde – Aspects 
juridiques », dans A. Leca (dir.) Droit tradimédical, LEH, Bordeaux, 
2015 (304 p.), pp. 233 et suivantes (https://www.leh.fr/edition/p/droit-
tradimedical-9782848746173).

(10) Ayurveda and Naturopathy, Yoga, Unani (MT indo-musulmane), 
Siddha (MT tamoule), Homeopathy, Sowa-rigpa (médecine tibétaine 
traditionnelle) et autres indigenous medicines. L’acronyme est une réussite 
car Ayush est un prénom hindou, dérivé du sanskrit, qui signifie : la vie.

(11) http://www.health.gov.lk/moh_final/english/ On y retrouve les cinq 
pôles Ayurveda, Siddha, Unani, Homeopathy et Indigenous Medicine.

(12)  Dans un système intégratif, la médecine traditionnelle est 
officiellement reconnue et intégrée dans tous les domaines de l’offre 
de soins de santé. Cette médecine est donc incluse dans la politique 
pharmaceutique nationale du pays concerné, les prestataires et 
les produits sont agréés et réglementés, les thérapies de médecine 
traditionnelle sont disponibles dans les hôpitaux et cliniques (publics 

la Chine(13) et le Vietnam(14)), fait partie des rares 
pays(15) dont les médecines locales existent en parallèle 
avec la médecine de type occidental. Maurice (comme le 
Cambodge ou le Laos), possède un système inclusif(16), 
dans lequel la médecine traditionnelle, généralement 
méprisée à l’époque coloniale(17), a trouvé une place. 

et privés), le traitement par médecine traditionnelle est remboursé par 
le système de sécurité sociale, la recherche appropriée est effectuée et 
l’enseignement de la médecine traditionnelle est disponible (OMS, 
Stratégie de l’OMS pour la médecine traditionnelle pour 2002-2005, 
Genève, 2002, p. 19).

(13) Le droit de la médecine chinoise dite traditionnelle (Antoine Leca, 
Jin Banggui et Shen Jun dir.), Actes du XIIIe Colloque Droit, Histoire, 
Médecine et Pharmacie, Hangzhou, décembre 2013, CDSS n°20, LEH, 
Bordeaux, 2015 (504 p.), http://www.leh.fr/edition/les-cahiers-de-droit-
de-la-sante/le-droit-de-la-medecine-chinoise-9771774983004_00020.
html

(14) La rencontre du droit français et de la pharmacopée orientale : l’exemple 
vietnamien (Antoine Leca Trinh Quoc Toan et Hoang Anh Nguyen dir.), 
Actes du XVII° colloque Droit, Histoire, Médecine et Pharmacie, Hanoï 
(mai 2016), Cdsa hors-série, Bordeaux, 2016 (189 p.) http://www.leh.fr/
edition/p/la-rencontre-du-droit-francais-et-de-la-pharmacopee-orientale-l-
exemple-vietnamien-9782848746692

(15) OMS, Stratégie de l’OMS pour la médecine traditionnelle pour 
2002-2005, Genève, 2002, pp. 19-20.

(16)  Un système inclusif reconnaît la MT mais ne l’a pas encore 
entièrement intégrée à tous les aspects des soins de santé, qu’il s’agisse de 
l’offre de soins, de l’éducation et de la formation ou de la réglementation. 
La MT peut ne pas être disponible à tous les niveaux des soins de santé, 
la sécurité sociale peut ne pas couvrir le traitement par la MT, l’éducation 
officielle en matière de MT peut ne pas être disponible au niveau 
universitaire et la réglementation des prestataires et produits de MT peut 
être absente ou partielle seulement. Un travail consacré à la formulation 
de politiques, à la réglementation, la pratique, la couverture d’assurance 
santé, la recherche et l’éducation est en cours. OMS, Stratégie de l’OMS 
pour la MT pour 2002-2005, Genève, 2002, p. 19.

(17)  Dans le passé elle a pu être interdite par le colonisateur de crainte 
qu’elle serve d’appui à des mouvements émancipateurs. Aux Indes 
elle fut interdite par les Anglais. C’est seulement avec l’Indépendance 
en 1947, sous l’influence du Mahatma Gandhi, que l’Âyurveda a de 
nouveau été reconnu. En Afrique du sud, à partir des années 1860, le 
gouvernement colonial britannique a décidé de criminaliser la pratique 
les guérisseurs traditionnels pour plusieurs raisons : répulsion morale 
pour la sorcellerie, peur de la capacité des guérisseurs indigènes dotés 
d’une bonne réputation au sein de la population locale à diriger des 
mouvements anticoloniaux. La circulaire de 1862 a interdit l’exercice de 
tous les pratiquants de la médecine traditionnelle africaine sur tout le 
territoire colonial. Le gouvernement colonial a commencé à poursuivre 
les maîtres traditionnels à partir de 1864. Les poursuites augmentaient 
particulièrement après l’entrée en vigueur du nouveau code de droit 
natif (« Native Law »). Les peines n’étaient pas lourdes, avec une 
amende de 2 à 10 £ et de 3 à 6 mois de travaux forcés. En juin 1878, la 
deuxième circulaire relative aux poursuites pour crimes de sorcellerie a 
même sanctionné la consultation des guérisseurs traditionnels. Pendant 
les années 1880, l’administration coloniale punissait sévèrement 
les guérisseurs et leurs patients. Le Code pénal de Natal de 1883 
sanctionnait d’une part, les sorciers par une amende de 40 £ ou 14 jours 
de prison, et d’autre part, les guérisseurs traditionnels par une peine de 
2 ans de prison (K.-E Flint, « Healing Traditions: African Medicine, 
Cultural Exchange, and Competition in South Africa (1820-1948) », 
Université d’Ohio, Athènes, 2008, p. 77-83 ; L. Monnais, « L’invention 
des médecines alternatives et complémentaires, traditionnelles : une 
généalogie coloniale », Ibid., p. 132-133).

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   54 21/12/2018   15:57



ANTOINE





 
LECA




SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 3, VOL. 5 55

Dans le passé cet « art de guérir » qui est très différent 
de la médecine occidentale a pu être interdit par le 
colonisateur de crainte qu’il serve d’appui à des mou-
vements émancipateurs. Tel fut le cas en Afrique du 
sud(18) et d’une moindre mesure en Indochine fran-
çaise(19). Mais de plus en plus nettement réhabilitée 
depuis l’indépendance, la MT est désormais reconnue, 
sans avoir pour autant un cadre législatif complet. Son 
intérêt est double. Au plan sanitaire elle offre un service 
de premier recours pour les populations les plus défa-
vorisées car elle est moins onéreuse que la médecine de 
type occidental. Et au plan économique la question de 
la rentabilité des tradicaments se dessine d’autant plus 
nettement que la « chimiophobie » sociale, qui prévaut 
chez les consommateurs occidentaux suscite de l’intérêt 
pour les « médecines douces » et un engouement pour 
les médicaments « naturels »(20).
L’exemple indien peut-il amener Maurice à passer à un 
système intégratif ?

(18) A partir des années 1860, le gouvernement colonial britannique 
a décidé de criminaliser la pratique les guérisseurs traditionnels pour 
plusieurs raisons : répulsion morale pour la sorcellerie, peur de la capacité 
des guérisseurs indigènes dotés d’une bonne réputation au sein de la 
population locale à diriger des mouvements anticoloniaux. La circulaire 
de 1862 a interdit l’exercice de tous les pratiquants de la médecine 
traditionnelle africaine sur tout le territoire colonial. Le gouvernement 
colonial a commencé à poursuivre les maîtres traditionnels à partir de 
1864. Les poursuites augmentaient particulièrement après l’entrée en 
vigueur du nouveau code de droit natif (« Native Law »). Les peines 
n’étaient pas lourdes, avec une amende de 2 à 10 £ et de 3 à 6 mois 
de travaux forcés. En juin 1878, la deuxième circulaire relative aux 
poursuites pour crimes de sorcellerie a même sanctionné la consultation 
des guérisseurs traditionnels. Pendant les années 1880, l’administration 
coloniale punissait sévèrement les guérisseurs et leurs patients. Le Code 
pénal de Natal de 1883 sanctionnait d’une part, les sorciers par une 
amende de 40 £ ou 14 jours de prison, et d’autre part, les guérisseurs 
traditionnels par une peine de 2 ans de prison (K.-E. Flint, Healing 
Traditions, « African Medicine, Cultural Exchange, and Competition 
in South Africa (1820-1948) », Université d’Ohio, Athènes, 2008, 
p. 77-83 ; L. Monnais, « L’invention des médecines alternatives et 
complémentaires, traditionnelles : une généalogie coloniale », Ibid., 
p. 132-133. URL : https://www.erudit.org/revue/jcha/2011/v22/
n2/1008980ar.html).

(19) En Indochine française, elle a été tolérée mais reléguée à un stade 
subalterne. Un décret du 12août 1905 a réglementé l’exercice de la MT 
en Cochinchine. Un arrêté du 21 mai 1920 concernant la pratique de 
la médecine sino-annamite traditionnelle a cherché à faire enregistrer 
les « médicastres sino-indochinois », tout en leur interdisant « de 
prescrire, de détenir ou de vendre aucune substance vénéneuse » (règle 
renouvelée par l’arrêté du 24 octobre 1939) et de faire de la publicité 
pour le traitement curatif des maladies « alors que cette indication serait 
mensongère et que le produit nuirait à la santé ». Mais dans une lettre 
du 29 janvier 1931, le directeur local de la santé écrivait au Résident 
supérieur du Tonkin qu’il « n’existe actuellement aucun texte nous 
permettant de sévir contre les guérisseurs indigènes, tant qu’ils ne sortent 
pas de la pratique de la médecine sino-annamite (…) cette dernière 
n’a jamais été codifiée (…) l’Administration ne voulant pas, par une 
règlementation, même restrictive, donner une consécration officielle à 
cette pratique que nous tolérons (…)».

(20) A. Leca, La situation juridique des médecines ‘douces’, RGDM n°63 
(2017).

I. L’EXEMPLE INTÉGRATIF INDIEN

L’exemple indien est celui d’un système assimilant la 
médecine traditionnelle à la médecine (A) et les tradi-
caments aux médicaments (B).

A. Des médecines traditionnelles

L’Inde (on devrait dire le monde indien(21)) connaît 
en réalité la coexistence de plusieurs tradimédecines, 
qui sont des médecines savantes à tradition littéraire 
et non des ethnomédecines transmises par la tradition 
orale (comme la médecine khmère, lao ou thaï), pour 
autant que l’on puisse toujours clairement distinguer 
ces deux types(22). En effet la transmission du savoir se 
fonde beaucoup sur la transmission orale. Et les écrits, 
tels que ceux qui ont été inventoriés par l’Oriental 
Research Institute and Manuscripts Library de l’univer-
sité de Kerala, qui a réuni plus de 3 000 textes gravés 
sur feuilles de palmiers, puis imprimés, ne suffisent 
pas toujours à avoir « la clé » qui est transmise par le 
maître au disciple.
La plus célèbre des tradimédecines indiennes est l’Âyur-
veda qui prend ses sources dans les textes védiques de 
l’Inde antique et dont le nom signifie «science de la vie ».
Le Siddha est ainsi dénommé car il est l’œuvre des 
Sittars, les sages qui, de l’antiquité à nos jours, trans-
mettent leurs savoirs permettant à l’être humain de 
vivre une vie divine. La période la plus florissante de 
ce système de médecine semble avoir été durant les 
premiers siècles avant J.-C. C’est surtout en Inde du 
Sud qu’il s’est développé et qu’il est encore pratiqué. 
Il se distingue de l’Âyurveda non seulement par son 
objet, mais aussi sa pharmacopée (l’Âyurveda compte 

(21) Âyurveda, Unani (MT indo-musulmane), Homeopathy, et Sowa-
rigpa (médecine tibétaine traditionnelle) se retrouvent au Sri Lanka, au 
Népal (Mohan Bikram Gewali, Aspects of Traditional Medicine in Nepal, 
Institute of Natural Medicine, University of Toyama, 2008, pp. 2-22). 
L’Âyurveda est au cœur du Bethitzza system birman (Traditional Medicine 
in Union of Myanmar, http://www.searo.who.int/entity/medicines/
topics/traditional_medicine_in_union_of_myanmar.pdf ). L’Unani 
mais aussi l’homéopathie sont florissantes au Pakistan (B.-T. Shaikh, J. 
Hatcher, Complementary and Alternative Medicine in Pakistan: Prospects 
and Limitations, 2005, https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/
PMC1142200/).

(22) La distinction oppose des archétypes et s’avère parfois difficile à 
utiliser : ainsi au Laos la médecine lao est plutôt une ethnomédecine 
mais on y connaît des manuscrits médicaux datés du XVIe siècle (B.-G. 
Elkington, D.-D. Soejarto, K. Sydara, Ethnobotany of tuberculosis in 
Laos, Springer, Londres, 2014, pp. 16-18 ; K. Tiyavanick, The Buddha in 
the jungle, Silkworm Books, Chiang Mai, 2003 ; R. Pottier, “Yu Di Mi 
Heng – Être bien, avoir de la force”, Essai sur les pratiques thérapeutiques 
du Laos, Ecole française d’Extrême-Orient, Paris, 2007, cités par Thanh 
Tu Le, L’étude comparative de l’encadrement juridique de la médecine 
traditionnelle au Vietnam, au Cambodge et au Laos, Thèse Droit, Aix-en-
Provence, 2017, p. 946, note 3010).

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   55 21/12/2018   15:57



m
éd

ec
in

e 
tr

a
d

it
io

n
n

el
le

 

56 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 61

quelque 8 000 formules et le Siddha 2 000). L’Âyurveda 
s’adresse au corps et à l’esprit et le Siddha s’adresse aussi 
à l’âme. L’Âyurveda utilise essentiellement des plantes. 
Le Siddha est très avancé sur l’utilisation des minéraux 
et leur assimilation(23).
La médecine ounani ou yunâni, d’origine arabo-per-
sique(24) s’est répandue dans le pays durant la période 
Moghole. Cette médecine a pour fondement la médecine 
grecque, enrichie par la culture arabe(25).
D’importance moindre, la Sowa-rigpa dite aussi Amchi 
Médicine(26), prévalant dans les régions himalayennes, 
est une tradimédecine d’influence bouddhiste, issue 
du Tibet et des « Quatre Tantras Médicaux » de Yutok 
Yonten Gonpo au VIIIe siècle.
En pour être complet, le pays s’est ouvert très tôt à 
l’homéopathie(27). Certes celle-ci n’est pas une MT, 
mais une thérapie médicale née en Occident au XIXe 
siècle et fondée sur les théories du médecin allemand C. 
F. S. Hahnemann (1755-1843). C’est un ensemble de 
techniques médicales consistant à soigner les maladies 
par l’ingestion à très faible dose(28) des substances 
médicamenteuses capables de les provoquer, qui ont été 
introduites très tôt en Inde(29) et sont officiellement 
reconnues depuis 1948. Mais l’homéopathie fait partie 
du périmètre de compétence de Ministry of AYUSH, 
quoique les médicaments homéopathiques ne soient 
pas des tradicaments.
L’accès des guérisseurs à l’exercice professionnel est volon-
tiers source de difficultés. Certains pays d’Afrique subsa-
harienne qui ont reconnu la MT, comme le Mali(30), le 

(23) Douze différents métaux et un millier de végétaux entrent dans sa 
pharmacopée complexe (Y. David, « Médecines traditionnelles en Inde – 
Aspects juridiques », op. cit., pp. 235-236).

(24) Elle est également appelée Perso-Arabic traditional medicine (https://
www.revolvy.com/main/index.php?s=Unani%20medicine&item_
type=topic&sr=50).

(25) Ses lieux de formation sont situés à Aligarh avec le Tibbi College 
de la Muslim University, à Hyderabad avec le Nizamiah Tibbi College, 
à Delhi avec l’Université Hamdard. Ces tradipraticiens portent le nom 
spécial de bagîm.

(26) Amchi est le mot qui désigne le tradipraticien.

(27) L’homéopathie a été importée en Inde dès 1810 par les voyageurs, 
missionnaires et militaires venant de l’ouest. Son introduction officielle 
date de 1839 : Le Docteur John Martin Honigberger a été appelé à la 
Cour du Maharadja Ranjeet Singh pour soigner ce dernier (paralysie 
des cordes vocales). Par la suite, le Docteur Honingberger s’est installé 
à Calcutta (http://www.hsf-france.com/Situation-de-l-homeopathie-en-
Inde.html).

(28) En France, les médicaments homéopathiques ne peuvent pas 
contenir plus d’un centième de la plus petite dose utilisée en allopathie 
(C.S.P., art. L. 5121-13-3).

(29) http://hpathy.com/past-present/history-of-homeopathy-in-india/

(30) Décret (malien) n°94-282 du 15 août 1994 (I. Robard, « Médecines 

Bénin(31) et le Burkina Faso(32), où celle-ci s’apprend 
de façon empirique, imposent aux tradipraticiens de se 
faire répertorier et tenir des registres où ils inscrivent 
les noms et adresses des malades, ainsi que les remèdes 
à eux prescrits.
On peut aussi imaginer de leur créer un cursus théorique, 
quitte à autoriser dans l’intervalle la libre pratique pour 
les opérateurs âgés. Au Vietnam par exemple les tradi-
praticiens vietnamiens ont été reconnus dès les années 
soixante(33) : pour exercer ils doivent avoir un certificat 
et ce certificat peut être délivré aux personnes qui se sont 
formées sur le tas(34). C’est ce qu’a fait l’Inde avec la loi 
de 1970 qui a permis à toute personne justifiant d’une 
pratique médicale de 5 ans, le jour d’entrée en vigueur 
de la loi de s’inscrire, sans autre condition.
Pour les professionnels en Indian Systems of Medicine and 
Homeopathy (ISM) il existe dans chaque Etat de l’Union 
indienne un registre officiel des « praticiens médicaux 
sous AYUSH »(35). Ceux-ci représentent près de la 

non-conventionnelles et droit », op. cit., p. 115).

(31) Décret (béninois) n°2001-036 du 15 février 2001 (K. Hama, S. 
Thiam, "Le droit africain de la santé", R.G.D.M., n°42, mars 2012, 
p.391).

(32)  Loi (burkinabè) n°23/94/ADP du 19 mai 1994 (ibid., R.G.D.M., 
n°42, mars 2012, p.391).

(33)  Instruction n° 101-TTg du 15 mars 1961 relative à la promotion 
des activités de médecine orientale. URL : http://thuvienphapluat.
vn/van-ban/The-thao-Y-te/Chi-thi-101-TTg-tang-cuong-cong-tac-
dong-y/21203/noi-dung.aspx, Instruction n° 21-CP du 19 février 1967 
du Comité gouvernemental vietnamien relative à la promotion des 
activités de recherche de médecine orientale et de combinaison deux 
deux médecines orientale et occidentale. URL : http://thuvienphapluat.
vn/van-ban/The-thao-Y-te/Chi-thi-21-CP-tang-cuong-cong-tac-nghien-
cuu-dong-y-ket-hop-dong-y-tay-y/18202/noi-dung.aspx, Circulaire 
n° 28-BYT/TT du 19 octobre 1971 guidant l’application du régime 
de récompense aux luong y invités à pratiquer et à enseigner leurs 
expériences : http://thuvienphapluat.vn/van-ban/Lao-dong-Tien-luong/
Thong-tu-28-BYT-TT-huong-dan-che-do-dai-ngo-luong-y-duoc-
moi-tham-gia-dieu-tri-pho-bien-kinh-nghiem/18968/noi-dung.aspx, 
Circulaire n° 004-TT/LB du 28 février 1974 réglementant le régime 
alimentaire applicable aux luong y non-fonctionnaires invités à travailler 
aux établissements publics, Circulaire n° 30-BYT/TT du 29 novembre 
1983 sur l’encouragement des héritiers des luong y réputés à poursuivre 
les études en médecine traditionnelle : http://thuvienphapluat.vn/
van-ban/The-thao-Y-te/Thong-tu-30-BYT-TT-khuyen-khich-con-chau-
luong-y-gioi-hoc-nghe-y-hoc-co-truyen-dan-toc-bo-tri-cong-tac-sau-khi-
tot-nghiep-phuc-vu-cong-tac-thua-ke/44431/noi-dung.aspx, Circulaire 
n° 24-TT/LB du 12 décembre 1986 déterminant le nouveau régime de 
rémunération applicable aux luong y réputés : http://thuvienphapluat.
vn/van-ban/Lao-dong-Tien-luong/Thong-tu-24-TT-LB-quy-dinh-che-
do-dai-ngo-luong-y-moi-thua-ke-giang-day-trinh-bay-tam-dac-kinh-
nghiem/37237/noi-dung.aspx...

(34)  La délivrance du certificat de pratique pour les tradipraticiens 
prévue par la loi de 2009 est précisée par les deux circulaires n° 41/2011/
TT-BYT et n° 29/2015/TT-BYT. Il peut être délivré aux personnes ayant 
pratiqué la médecine traditionnelle depuis 30 ans ou plus, ce qui reste 
restrictif (circulaire n° 29/2015/TT-BYT).

(35) https://data.gov.in/catalog/registered-medical-practitioners-under-
ayush

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   56 21/12/2018   15:57



ANTOINE





 
LECA




SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 3, VOL. 5 57

moitié des Registered Medical Practitioners d’Inde(36). Et 
ceux-ci peuvent s’inscrire dans certains cas sur le registre 
des praticiens médicaux en allopathie. Les modalités 
varient d’un Etat à l’autre(37).
La médecine traditionnelle est protégée par la loi contre 
l’exercice illégal de la médecine depuis 1970, au même 
titre que la médecine allopathique, laquelle est protégée 
par une loi datant de 1964.
Les « praticiens médicaux sous AYUSH » ne peuvent 
pas prescrire des médicaments modernes (modern drugs). 
En principe l’exercice tradimédical est gratuit et seul 
les tradicaments sont rémunérés.

B. Des tradicaments

Depuis 1969, l’Inde est dotée d’un office central de 
recherches, qui a été subdivisé en 1979 en quatre entités 
séparées :
•	 l’Âyurveda, le Siddha et l’Amtchi (Centre for Research 

in Indian Systems of Medicine) ;
•	 l’Ounani (Central Council for Research in Unani 

Medicine);
•	 l’homéopathie (Central Council for Research in 

Homoeopathy);
•	 la naturopathie et le yoga (Central Council for 

Research in Yoga & Naturopathy).
Mais ce sont surtout des initiatives pharmaceutiques 
américaines qui ont conduit l’Inde à s’impliquer dans 
le recensement du savoir-faire en matière de tradiméde-
cine. Suivant des sources indiennes, sur 5 000 brevets 
délivrés à partir de savoirs traditionnels, plus de 2 000 
appartiendraient aux systèmes indiens de médecine(38).
Tout est parti du brevetage par le Central Drug Research 
Institute de deux nouveaux médicaments préparés à partir 
d’anciennes formules ayurvédiques. « L’un, un mélange 
de poivrier noir, de poivrier long et de gingembre, permet 
de réduire de moitié le dosage d’un antibiotique, la rifam-
picine, dans le traitement de la tuberculose et d’autres 
infections mycobactériennes. L’autre est un stimulant de 
la mémoire produit à partir d’une plante traditionnelle 

(36) Voir le tableau établi en 2006 (qui range les paticiens en ISM 
aux côtés des praticiens en « médecine allopathique ») http://www.
hum.au.dk/hsre/Docs/Presentations/4_Regulation-scope%20and%20
limitations/1_Ashok_Kumar_Regulation.pdf

(37) “In the case of Dr. Mukhtiyar Chand us State of Punjab, the 
Hon’ble Supreme Court held that practice of modern system of medicine 
by Indian Systems of Medicine and Homeopathy (ISM) qualified 
professionals is possible provided such professionals are enrolled in the 
State Medical Register for practitioners of modern medicine maintained 
by the State medical Council” (http://www.ima-india.org/ima/left-side-
bar.php?scid=245). 

(38) (https://www.theguardian.com/world/2009/feb/22/india-protect-
traditional-medicines)

appelée brahmi »(39). Depuis 250 000 formulations 
ont été répertoriées et la « bibliothèque numérique du 
savoir traditionnel » qui compte 30 millions de pages a 
déjà permis d’annuler de nombreux brevets(40). Mais 
la tâche n’est pas terminée(41).
Si la MT rend objectivement des services sanitaires 
reconnus tels par l’OMS, il n’empêche que la tradimé-
decine est parfois liée à des pratiques dangereuses pour 
la santé publique, voire à des superstitions(42) et à des 
pratiques illicites sanctionnées le plus souvent au titre 
de la répression de l’escroquerie. Une loi indienne de 
1954 réprime toute publicité mensongère en faveur 
d’un médicament, ainsi que toute réclame pour un 
talisman, médicament, prière magique, ou produits 
supposés, accroître la capacité sexuelle, permettre un 
avortement, etc.
Les priorités sont de codifier les préparations afin de 
préciser les dosages, telle que l’arsenic, et proscrire 
certaines substances, issues des métaux lourds (plomb, 
mercure)(43). A la question posée du régime juridique 

(39) Sharma & Bodeker report on the various government activities in 
relation to Ayurveda in Encyclopedia Britannica 2008.

(40) La demande déposée notamment en 2007 par le laboratoire 
pharmaceutique chinois Livzon auprès de l’Union européenne et 
qui concernait l’utilisation de la menthe et de l’Andrographis 
(échinacée d’Inde) dans le traitement de la grippe aviaire a été rejetée.

(41) On estime à 7 000 les plantes médicinales utilisées dans les villages 
de tribus à travers le pays, alors que seulement un millier d’entre elles 
sont mentionnées dans les textes (Y. David).

(42) Au Vietnam par exemple, le gouvernement qui entend promouvoir 
le « mode de vie civilisé » (Directive n°27-CT/TW du 12 janvier 
1998 du Ministère de la politique vietnamienne sur la réalisation du 
mode de vie civilisé à l’occasion de mariage, d’enterrement, et de fête 
(http://thuvienphapluat.vn/van-ban/Van-hoa-Xa-hoi/Chi-thi-27-CT-
TW-thuc-hien-nep-song-van-minh-cuoi-tang-le-hoi-58164.aspx)) et 
s’est efforcé d’interdire la pratique des méthodes superstitieuses à but 
thérapeutique (article 36 alinéa 3 de la Loi de 1989 de la protection de 
la santé de la population) et donc de séparer les activités de croyances et 
religions (licites) des activités superstitieuses (illicites), définies comme 
« des activités dont le contenu fait troubler le raisonnement d’autrui, 
est contraire à la nature, a une mauvaise influence sur la conscience, 
incluant : prières visant à éliminer les mauvais esprits, méthodes 
magiques à but thérapeutique, divination par incarnation des esprits 
(…) » (Article 3, alinéa 4, Circulaire n° 04/2009/TT-BVHTTDL 
détaillant l’application du règlement des activités culturelles et de la 
commercialisation des services culturels publics, promulgué par le 
Décret n° 103/2009/NĐ-CP. URL : http://thuvienphapluat.vn/van-ban/
Doanh-nghiep/Thong-tu-04-2009-TT-BVHTTDL-huong-dan-Quy-
che-hoat-dong-van-hoa-kinh-doanh-dich-vu-van-hoa-cong-cong-99883.
aspx?anchor=dieu_3). L’article 33 du Décret n°31/2001/NĐ-CP 
du 26 juin 2001 relatif aux sanctions des violations administratives 
dans le domaine culturel dispose que la pratique de la superstition est 
sanctionnée par l’avertissement ou une amende de 100.000 à 500.000 
dongs. Cf Q.K Nguyen, Les points communs et les différences entre la 
religion et la croyance, entre la croyance et les superstitions, et leur relation, 
Comité gouvernemental des affaires religieuses. URL : http://btgcp.gov.vn/
Plus.aspx/vi/News/38/0/240/0/3365/Su_giong_nhau_va_khac_nhau_
giua_ton_giao_voi_tin_nguong_giua_tin_nguong_voi_me_tin_di_
doan_va_moi_quan

(43) Rasa Shastra est la branche de l’Âyurveda traitant de l’utilisation 

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   57 21/12/2018   15:57



m
éd

ec
in

e 
tr

a
d

it
io

n
n

el
le

 

58 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 61

des tradicaments, l’Inde a répondu de façon simple 
par une loi de 1964 qui a étendu aux médicaments 
traditionnels, la loi de 1940 relative à la fabrication de 
médicaments allopathiques. Mais mes essais réalisés 
en Inde sur les performances des tradicaments sont 
controversées et aux États-Unis, le National Center for 
Complementary & Alternative Medicine (NCCAM) in-
dique que « la plupart des essais cliniques sur les remèdes 
ayurvédiques montrent des insuffisances, qu’ils sont 
menés suivant des protocoles de recherche critiquables, 
que les groupes de contrôle ne sont pas appropriés, ou 
qu’ils présentent d’autres biais susceptibles d’affecter de 
manière significative les résultats » (44). Les médicaments 
à base de produits d’origine animale posent par ailleurs 
des interrogations au plan viral.
C’est une difficulté qui souligne le fait que Maurice ne 
peut pas transposer le modèle indien.

II. LE PASSAGE DU SYSTÈME MAURITIEN D’UN 
SCHÉMA INCLUSIF À UN SCHÉMA INTÉGRATIF

A. La MT un acteur du système sanitaire mauritien 
dont le rôle reste à conforter

A Maurice, le système médical est pivoté par le Medical 
Council of Mauritius, où sont enregistrés les seuls medical 
practitioners(45).
Jusqu’en 1989 il n’existait pas d’encadrement juridique 
de la MT.
Toutefois, depuis l’ Ayurvedic and other traditional 
medicines Act of 1989, celle-ci est reconnue.
Ceci étant il faut prendre conscience que la médecine 
indienne à Maurice n’est pas exactement la médecine 
indienne de l’Inde, car celle-là dispose d’une flore 
spécifique (Mauritius Raspberry/Rubus rosaefolius par 
exemple) et un certain syncrétisme s’est opéré avec les 
autres traditions thérapeutiques insulaires (y compris la 
MTC(46)) qui a donné naissance à une ethnomédecine 
transmise par la tradition orale et qu’on peut qualifier 

médicinale des métaux. Les doses excessives créent un risque 
d’intoxication (R.-B. Saper et alii, « Heavy metal content of aurvedic 
herbal medicine products », JAMA 2004, pp. 2868 et suiv./ http://www.
iss.it/binary/farm/cont/AyurvedicJama20041512.1103533481.pdf )

(44) Ayurvedic Medicine: An Introduction, National Center for 
Complementary and Alternative Medicine (NCCAM)

(45) http://www.medicalcouncilmu.org/regist.html

(46) Les pharmacies chinoises du Chinatown de Saint-Louis se sont 
ouvertes très tôt (http://www.objectifsante.mu/fr/sante/medecines-
douces/medecine-traditionnelle-chinoise-maurice-reportage).

de mauricienne(47). D’ailleurs la loi mauricienne de 
1989 définit la MT comme « the practice of systems 
of therapeutics according to homeopathy, Ayurvedic, 
and Chinese methods ».
Désormais les « praticiens » (practitioners) titulaires 
d’un diplôme en médecine traditionnelle(48) sont 
enregistrés auprès du Traditional Medicine Board et 
la pratique illégale de la MT est sanctionnée. Enfin 
les médicaments ayurvédiques et traditionnels sont 
légalement encadrés(49).
Ceci laisse entier et intact la gestion des tradipraticiens 
formés empiriquement.
Il faudrait ouvrir à Maurice des formations universitaires 
pour former les tradipraticiens de demain. En Inde, les 
qualifications requises pour pratiquer l’Âyurveda ont 
été précisées dès l’Indian Medical Central Council Act 
1970. Et l’Université Ayurvédique du Gujarat (Guja-
rat Ayurved University) établie en 1967, qui délivre le 
doctorat(50), a signé un protocole d’accord avec neuf 
instituts ayurvédiques fonctionnant au Japon, en Austra-
lie, aux Pays-Bas, en Italie, Argentine et Allemagne pour 
coordonner et faciliter la mondialisation de l’Âyurveda 
par le biais de la collaboration universitaire. Aujourd’hui 
il n’existe aucune formation publique à notre connais-
sance, ce qui a ouvert la voie à des initiatives privées 
commerciales comme celle de l’Ecole Mauricienne du 
Bien-Etre, « premier centre de formation professionnelle 
de thérapies complémentaires à l’ile Maurice »(51).

(47) L. Pourchez, Savoirs des femmes. Médecine traditionnelle et nature 
(Maurice, Rodrigues, La Réunion), précit. La distinction entre les 
ethnomédecines qui sont des savoirs thérapeutiques populaires transmis 
par voie orale en même temps que les autres traditions et les médecines 
littéraires, qui a l’instar de la MTC, ont été transcrites et codifiées, ce qui 
les rend très proches de la médecine occidentale d’avant le XIXe siècle est 
parfois délicate. Ainsi en ex. Indochine française, existent des médecines 
locales qui ont été en partie transcrites : au Vietnam en « nôm », au 
Cambodge en khmer, au Laos, en pali et lao (Thanh Tu LE, L’étude 
comparative de l’encadrement juridique de la médecine traditionnelle au 
Vietnam, au Cambodge et au Laos, Thèse Droit, Aix-en-Provence, 2017, 
p. 16).

(48) Les titres sont autorisés par le ministre (Ayurvedic and other 
traditional medicines Act 37 of 1989 – 3 September 1990 / 25. Authorised 
titles).

(49) Ayurvedic and other traditional medicines act Act 37 of 1989 – 3 
September 1990 (http://attorneygeneral.govmu.org/English/Documents/
A-Z%20Acts/A/Page%201/AYURVEDIC%20AND%20O)

(50) On parle usuellement d’Ayush Doctor. Cinq autres pays d’Asie sont 
dotés d’un programme de doctorat en médecine traditionnelle (Chine, 
Vietnam, Japon, Mongolie, la République de Corée) Cf. Stratégie 
régionale sur la MT (…) période de 2011 à 2010, http://www2.wpro.
who.int/rcm/fr/archives/rc62/rc_resolutions/WPR_RC62.R4.htm

(51) http://www.embe-formation.com/ (http://www.niscair.res.in/
sciencecommunication/researchjournals/rejour/Jsir/Fulltextsearch/2005/
July%202005/jsir-671%20Vol%2064%20July%202005-618-622.htm).

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   58 21/12/2018   15:57



ANTOINE





 
LECA




SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 3, VOL. 5 59

B. Les tradicaments : un nouveau marché  
à l’importation

Les tradicaments ou médicaments traditionnels sont 
des substances complexes d’origine végétale, minérale 
et animale(52). Dans les pays qui n’ont pas pris pied 
dans l’économie moderne capitaliste, ils sont préparés 
artisanalement par un sachant qui les vend. C’est le cas 
à Mayotte par exemple(53). La méthode de travail des 
tradipraticiens consiste justement à préparer et à fournir 
des remèdes : il n’y a donc pas de séparation claire entre 
le « médical » et le « pharmaceutique », mais plutôt une 
coïncidence entre ces deux.
Mais dans les pays développés et/ou émergents, tels 
que la Chine et l’Inde, les tradicaments se présentent 
le plus souvent comme des produits manufacturés, 
transformés, emballés étiquetés sans être soumis au 
régime des médicaments qui sont censés avoir prouvés 
scientifiquement leur effet(54) ou du moins leur inno-

(52)  L’opothérapie est le traitement des maladies par des produits 
d’origine animale. C’est un savoir très ancien, connu dès Hippocrate. 
Les médecines traditionnelles asiatiques y accordent une place très 
importante. En médecine chinoise (MTC), plus de 1500 espèces 
animales ont été enregistrés pour leur utilité médicinale (China National 
Corporation of Traditional and Herbal Medicine: Materia Medica 
Commonly Used in China, 1995, Science Press, Beijing). En Inde, près 
de 15 à 20 % de la pharmacopée ayurvédique sont des substances 
d’origine animale (P. Unnikrishnan, Animals in Ayurveda. Amruth. 
1998, 1-15. Suppl 1). Mais même en Occident, aujourd’hui encore, les 
cellules animales sont utilisées dans le traitement de la pancréatine et 
l’opothérapie est aussi utilisée dans le cas des hypothyroïdies fœtales.

(53)  C. Lartigau-Roussin, « Une approche de la Médecine traditionnelle 
à Mayotte : des plantes en question », Bull. bat- Hist.&Géo Mayotte, n°6 
– Juillet 2002, pp. 38-43.

(54)  La définition laotienne du médicament traditionnel définit 
celui-ci comme « un produit médical dérivé de plantes médicinales, 
d’arbres, d’animaux, de minéraux et/ou des parties de tels plantes 
médicinales, arbres et animaux qui sont transformés, emballés et 
étiquetés, et dont les caractéristiques et la dose efficace sont ou ne 
sont pas encore scientifiquement prouvés, mais déjà approuvés par 
le Ministère de la santé » (Loi laotienne n° 07/NA du 21 décembre 
2011 sur les médicaments et les produits médicaux, promulguée le 
16 janvier 2012 par le décret n°050 du Président de la République 
démocratique populaire lao/ http://laotradeportal.gov.la/index.
php?r=site/display&id=66#a3). L’absence d’efficacité prouvée 
se retrouve a contrario dans la définition vietnamienne : « Les 
médicaments à base de matières médicinales sont les médicaments 
dont les ingrédients sont des matières médicinales et dont l’efficacité 
est basée sur les preuves scientifiques, sauf le cas des médicaments 
traditionnels. Les médicaments traditionnels (y compris les 
ingrédients traditionnels) sont les médicaments dont les ingrédients 

cuité. Le droit européen n’en reconnaît qu’une catégorie 
entendue de façon restrictive(55), les médicaments 
traditionnels à base de plantes). Seule en Europe, la 
Suisse leur a ouvert son marché(56).
Lors de la cérémonie de clôture de la Conférence inter-
nationale (régionale) sur AYUSH en 2016, le ministre 
de la Santé et de la Qualité de vie, M. Anil Gayan, a 
annoncé la mise en place, à Maurice, d’un centre de 
recherche sur la médecine traditionnelle.
Compte tenu des objections et des obstacles que ren-
contrent les substances animale et minérale, il paraitrait 
judicieux de s’en tenir à des préparations médicinales à 
base de plantes (comme le fait la société mauricienne 
Elixir Herbals Ltd(57) qui commercialise à Port-Louis 
des préparations médicinales utilisant les connaissances 
ayurvédiques, unani et chinoises(58)). C’est une straté-
gie qui a été recommandée en Inde depuis de longues 
années(59). ■

sont préparés ou mélangés selon la théorie et les méthodes de la 
médecine traditionnelle ou selon les expériences populaires, sous 
forme traditionnelle ou moderne » (L. n°105/2016/QH13 du 6 avril 
2016, art. 2, al. 7-8)

(55) Le droit européen ne connaît que les médicaments traditionnels à 
base de plantes (Directive 2004/24/CE du Parlement européen et du 
Conseil du 31 mars 2004 modifiant la directive 2001/83/CE, en ce 
qui concerne les produits à base de plantes médicinales traditionnelles 
sur le code communautaire relatif aux médicaments à usage humain, 
JOUE, 30 avril 2004) qui, comme leur nom l’indique, relèvent de la 
phytothérapie.

(56) En droit helvétique, les médicaments de la médecine 
complémentaire incluent les médicaments asiatiques, homéopathiques 
et anthroposophiques. Aux termes de l’article 4 alinéa 3 lettre a de 
l’ordonnance de 2006, les médicaments asiatiques comprennent les 
médicaments chinois, tibétains et ayurvédiques. Aux sens de l’article 4 
alinéa 3 lettres b, c, d, ces trois catégories sont « des médicaments à base 
de composants d’origine végétale, minérale ou animale et combinés selon 
les théories de la médecine chinoise, ou tibétaine ou encore auyrvédique » 
(Ordonnance suisse n° RS 812.212.24 sur l’autorisation simplifiée des 
médicaments complémentaires et des phytomédicaments du 22 juin 
2006).

(57) http://www.elixirherbals.com/

(58) http://www.elixirherbals.com/

(59) Sharad Srivastava, J.-K. Johri, M.-R. Ahmad P. Pushpangadan, 
Strategies for development of the herbal drugs in the third world countries. 
A report, Journal of Scientific & Industrial Research, vol. 64, June 
2005, pp.618-622 (http://www.niscair.res.in/sciencecommunication/
researchjournals/rejour/Jsir/Fulltextsearch/2005/July%202005/jsir-
671%20Vol%2064%20July%202005-618-622.htm).

53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   59 21/12/2018   15:57



53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca.indd   60 21/12/2018   15:57


	53-60 JML_Droit_2018-3_art09_leca

