
Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2011, Vol. 54, N° 7-8, 499-506

Article original /Original Article

Mots-clés : Technologie, Impact social, Profit, Poli-
tique de santé, Politique de la recherche, Contrôle social
de la science.

TITLE: BIoEThIcs: froM an EThIcaL
By-producT To a casE of EThIcs adrIfT? 

Key-words: Technology, Social impact, Profits,
Health policy, Research policy, Social control over
science.

* * *

À observer le « mouvement socioculturel » qu’est
l’éthique depuis quelques décennies, force est d’ad-
mettre que les sociétés occidentales sont de plus en
plus « éthiques », quoi que veuille dire le qualificatif.
Car ce mot, éthique, se voit bien rarement défini, et il
gagne en polysémie à proportion des usages qui en sont
faits. La liste est longue : éthique du commerce, de la
fonction publique, de la défense, de l’embryon, éthique
dans le sport, sans oublier le « management » éthique.
Qu’en est-il, plus précisément, du rejeton « bioéthique »,
un cas exemplaire de l’émoi éthique contemporain ? 

Si la bioéthique a émergé, dans les années 1970, en
réponse au besoin social de mettre les technosciences

en question, est-ce bien le rôle qu’elle joue actuelle-
ment dans les sociétés occidentales ? En tant que
branche de l’éthique qui se consacre à une forme de
délibération institutionnalisée (au sein de comités, de
commissions ou de conseils) sur les progrès technos-
cientifiques de la biomédecine, dans quelle mesure
relève-t-elle d’une réflexion véritablement éthique ?
Nous nous proposons de répondre à ces questions en
décrivant d’abord les conditions dans lesquelles s’ef-
fectue la réglementation des pratiques biomédicales,
ce qui nous conduira à examiner les liens entre bioé-
thique et politique pour mieux voir ce qu’il en est du
fondement éthique de la bioéthique. L’objectif de cet
article est davantage de mettre en lumière les défis qui
se posent à cette forme d’éthique institutionnalisée que
d’en proposer une nouvelle. En effet, avant toute ten-
tative de redéfinition, il importe de saisir l’objet auquel
nous faisons face. Ce à quoi nous espérons contribuer
en dégageant, dans les prochaines pages, des aspects
qui permettent de caractériser la nature actuelle de ce
phénomène social. Pour y arriver, nous devons laisser
de côté des dimensions qui contribuent à la complexité
de l’objet en étude (par exemple, la pensée religieuse)
dont l’importance à l’égard de notre cadre d’analyse
est moindre. 

La bioéthique : d’un dérivé éthique
vers un cas de dérive ?

Daphné EsquivEl saDa*1

* L’auteure tient à remercier Céline Lafontaine pour l’encouragement à la publication de cet article, Amandine Vassaux pour ses commentaires
sur la première version et Odette Provost pour sa précieuse révision linguistique. 

1. Département de Sociologie, Université de Montréal. Courriel : daphne.esquivel.sada@umontreal.ca

[…] on ne délibère jamais sur les choses 
qui ne peuvent être autrement qu’elles ne sont […]

Aristote

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page499



500 La bioéthique : d’un dérivé éthique vers un cas de dérive ?

Journal of Forensic Medicine

La BIoéThIQuE En acTIon

Quelques cas de délibération permettent de déga-
ger les grands traits du cadre de travail de la bioéthique.
D’emblée, ils mettent en lumière à quel point la for-
mation du consensus social tient à la construction de
discours stratégiques. Le projet des « banques géné-
tiques » en offre un exemple frappant. Au Royaume-
Uni, entre ceux qui craignaient que ces banques ne
soient employées à des fins discriminatoires ou mar-
chandes et ceux qui invoquaient leurs inestimables
retombées pour la santé et la recherche, le conflit trouva
sa solution dans un discours faisant valoir que ces
banques, outre qu’elles produiraient de la richesse, per-
mettraient au public de profiter enfin des percées du
projet Génome. En guise d’argument ultime, on en
appelait à la solidarité transgénérationnelle (géné-
tique ?) : donner des échantillons de ses gènes était
« […] a gift to biomedical science in the public inter-
est2 ». C’est ainsi que les instigateurs du projet, qui tout
au long des consultations publiques avaient tenu à mar-
quer leur adhésion aux principes éthiques, ont pu
conclure que le public était plutôt favorable au projet3. 

Dans la controverse canadienne sur les recherches
embryologiques, l’enjeu du débat est devenu le statut
de l’embryon : personne légale ou produit technos-
cientifique ? Cherchant une issue propre « […] à cal-
mer les groupes antiavortement [sans] compromettre
la recherche embryologique […]4 », la commission
désignée par le gouvernement a mis fin à la polémique
en définissant une phase « pré-embryonique ». Puisque
l’embryon de moins de quatorze jours n’est qu’un amal-
game de cellules encore inhumaines, il pourrait servir
à la recherche. Somme toute, on avait trouvé là un com-
promis « réaliste », qui faisait « […] droit aux inquié-
tudes suscitées par le génie génétique tout en permet-
tant des expérimentations prometteuses5 ». 

Ces exemples montrent bien comment une construc-
tion discursive réussit à endiguer une polémique sociale;

mais ils révèlent également l’appropriation et la nor-
malisation, par la rationalité technoscientifique, de
débats sur des questions qui concernent l’ensemble de
la société. C’est elle, la normativité technoscientifique,
qui peut déterminer où commence la dignité humaine,
c’est elle encore qui peut établir où la vie s’arrête. Ainsi,
l’avènement des techniques de transplantation impo-
sait de redéfinir la mort, celle-ci ne pouvant plus consis-
ter en l’arrêt de la circulation; des scientifiques de Har-
vard s’acquittèrent de la tâche : la mort cérébrale
devenait le nouveau critère6. 

Comme tout autre groupe social, les scientifiques
construisent leur argumentation de façon à ce que leurs
revendications soient satisfaites; toutefois, le discours
basé sur rationalité scientifique jouit de l’« autorité
cognitive » de cette « communauté épistémique ». La
distinction entre l’objectivité scientifique et sociale est
au fondement même de cette supériorité épistémique.
En effet, que s’affirme une divergence de vues entre
les chercheurs et le reste de la société, et le discours
« profane » sera discrédité au profit de celui des experts7.
De fait, malgré la participation de la bioéthique à la
réflexion, ce sont les chercheurs qui décident des ques-
tionnements dignes d’attention ou non, des arguments
plausibles ou non: « […] en construisant le “pré-
embryon” comme produit de la technologie [la com-
munauté des chercheurs] est parvenue à définir les
limites morales de la recherche sur les embryons […]8 ». 

En raison de cette hégémonie de la rationalité scien-
tifique, la bioéthique se confronte constamment à l’au-
tolégitimation des technosciences par la routinisation
scientifico-industrielle : « la routine légitime la tech-
nique, et l’absence de dangerosité n’a d’autre argu-
ment pour elle que la routine de la technique9 ». Le fait
qu’une pratique entre dans les mœurs suffit alors à en
démontrer la bénignité. Ainsi du dépistage prénatal,
auquel les familles s’habituent graduellement, voire
insidieusement :

2. Alan Petersen, « Securing our genetic health : Engendering trust in UK Biobank», Sociology of Health and Illness, vol. 27, no 2, 2005, p.
284.

3. Ibid., p. 282.
4. Francesca Scala, « Experts, embryons et “économie d’innovation”: la recherche sur les cellules souches dans le discours politique au Canada

», Lien social et Politiques, automne 2003, p. 82.
5. Ibid., p. 82.
6. Margaret Lock, Twice Dead: Organ Transplants and the Reinvention of Death, Londres, University of California Press, 2002, 429 p.
7. Elizabeth Ettorre, « Experts as “storytellers” in reproductive genetics: Exploring key issues», Sociology of Health and Illness, vol. 21, no 5,

Oxford, Blackwell, 1999, p. 539-559.  
8. Francesca Scala, op. cit., p. 85.
9. Mark Hunyadi, Je est un clone : L’éthique à l’épreuve des biotechnologies, Paris, Seuil, 2004, p. 11. Voir aussi à ce sujet Jürgen Habermas,

L’avenir de la nature humaine : vers un eugénisme libéral ?, Mesnil-sur-l’Estrée, Gallimard, 2002, 180 p. Hunyadi et Habermas font entrevoir
comment le clonage thérapeutique, si on l’autorisait, servirait à légitimer le clonage reproductif, et comment l’eugénisme négatif constituerait
en soi une légitimation de l’eugénisme positif.

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page500



daphné esquiveL sada 501

Journal de Médecine Légale Droit Médical Journal of Forensic Medicine

In the hospitals, there are services that give infor-
mation on family planning […] within this […], a
small part is prenatal screening […]. [It is] a strat-
egy necessary for legitimation of further develop-
ments […]. Placing genetic technologies within the
domain of older non controversial practices may
encourage family compliance.10

Cette dynamique d’accoutumance est, de surcroît,
favorisée par le penchant qu’a la bioéthique pour la
casuistique, le moratoire, les avis, les conseils11. Si bien
que « [l]e plus souvent la fonction du Comité d’éthique
n’est pas d’interdire. [Il s’agit plutôt] d’habituer les
gens aux développements technologiques pour les ame-
ner à désirer bientôt ce dont ils ont peur aujourd’hui12 ». 

La bioéthique doit également faire face − ou non −
à l’inertie, autre composante de la dynamique du déve-
loppement technoscientifique. Jacques Testart, en reve-
nant au temps où son domaine de recherche était la
fécondation in vitro, décrit de façon remarquable com-
ment opère cette force d’inertie : 

J’avais à ce moment-là senti que la perspective de
l’aide aux couples stériles allait forcément évoluer,
parce que non seulement l’embryon se trouvait
exposé hors du corps, mais aussi parce qu’on pro-
duisait beaucoup d’ovules (et donc d’embryons)
pour une seule femme, comme on l’avait fait aupa-
ravant pour les vaches. […] [P]uisque les embryons
étaient déjà là dans l’éprouvette et pas encore dans
le ventre, viendrait la tentation de les identifier pour
choisir le meilleur […]13.

C’est ainsi que la fécondation in vitro a ouvert la
possibilité de la sélection embryologique tout comme
celle de la recherche sur les cellules-souches. Dans ce
continuum technoscientifique où l’on passe du tech-
niquement possible au réel, puis du réel, un réel « sur-
simplifié » par la rationalité technoscientifique, au
nécessaire, les chercheurs ont fait de la possibilité

concrète de disposer de cellules-souches un motif de
revendication14. C’est le cas aussi des banques géné-
tiques, présentées comme un investissement dans la
recherche « post-génomique »15. 

À cet stade la question s’impose: comment la bioé-
thique peut-elle mettre en cause moralement un cadre
technoscientifique qui pousse les limites toujours plus
loin alors même qu’elle en fait partie intégrante ? Parce
qu’on s’est rendu compte que les politiques technos-
cientifiques doivent désormais être socialement sou-
tenues, la biomédecine ne peut plus avancer sans avoir
réussi le test bioéthique16 : « […] biobanks are now
seen to require a robust ethical framework if they are
to carry out their work with active support of citizens.
Thus the bioethical discourse is elevated to the status
of a sine qua non of the biobank project 17». Devenant,
en tant qu’organisme de « contrôle de la qualité », une
condition symbiotique du progrès technoscientifique,
la bioéthique n’est plus seulement un instrument de
régulation sociale18; elle en vient à assurer la normali-
sation même des nouvelles pratiques biomédicales19:
« In this quest for healthy babies, experts may expe-
rience a moral imperative to push the boundaries of
science further. Ethics allows them to be prosperous
and to do just that20 ». 

Si le progrès technoscientifique se trouve désor-
mais sous la dépendance de la bioéthique, c’est d’une
bioéthique apte à s’asservir aux forces sociales que
l’on dit « inéluctables ». Dans le cas des banques géné-
tiques, par exemple, puisque « […] “involvement of
the pharmaceutical and biotechnological industry in
the project is […] essential to maximise delivery of
potential health benefits”21 », les délibérations avaient
pour présupposés l’adhésion inconditionnelle des
citoyens quant au type de recherche auquel leurs gènes
serviraient et le droit de propriété exercé par le secteur
privé sur ces banques et les informations qui en seraient
obtenues22 – c’est littéralement que les citoyens font

10. Elizabeth Ettorre, op. cit., p. 548. 
11. Jacques Testart et Christian Godin, Au bazar du vivant : biologie, médecine et bioéthique sous la coupe libérale, Saint-Amand-Montrond, Seuil,

2001, 149 p. Entre autres exemples, il y a celui d’une résolution européenne qui interdit le clonage humain, mais dont une clausule spécifie que
la définition d’être humain revient à chaque pays (p. 110). 

12. Ibid., p. 131.
13. Ibid., p. 19 et 20.
14. Francesca Scala, op. cit.
15. Alan Petersen, op. cit.
16. Francesca Scala, op. cit.; Alan Petersen, op. cit.
17. Brian Salter et Mavis Jones, « Biobanks and bioethics : The politics of legitimation », Journal of European Public Policy, vol. 12, no 4, août

2005, p. 717.
18. À ce sujet, voir Guy Bourgeault, Éthiques : dit et non-dit, contredit, interdit, Sainte-Foy, Presses de l’Université du Québec, 2004, 131 p.
19. Jacques Testart et Christian Godin, op. cit.; Brian Salter et Mavis Jones, op. cit.; Alan Petersen, op. cit.
20. Elizabeth Ettorre, op. cit., p. 554-555. 
21. UK Biobank Protocol, cité dans Brian Salter et Mavis Jones, op. cit., p. 725.
22. Brian Salter et Mavis Jones, op. cit.; Alan Petersen, op. cit.

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page501



502 La bioéthique : d’un dérivé éthique vers un cas de dérive ?

Journal of Forensic Medicine

des « dons génétiques ». Vu la logique industrielle qui
sous-tend les projets évalués par la bioéthique, le débat
« éthique » se réduit aux moyens d’assurer que les inté-
rêts citoyens soient minimalement protégés, et il trouve
son aboutissement dans des discours aussi burlesques
que celui qui donne des « “[…] reassurances of safe-
guards against unauthorized access”23 ». En bref,
«  [n]’ayant pas les moyens d’empêcher l’action,
l’éthique ne peut prétendre qu’à la différer. C’est pour-
quoi moratoire est devenu le mot clé d’une éthique
honteuse d’elle-même qui n’ose plus poser d’inter-
dits24 ». 

Étant donné la manière dont la bioéthique s’adapte
aux contraintes sociales pour assurer son travail de
régulation, essentiel dans une logique de gestion, il
devient difficile de voir ce qui la rattache encore à
l’éthique :

[…] si l’éthique a un rôle, ce ne peut être l’évoca-
tion des principes et valeurs donnés existant indé-
pendamment de la volonté des citoyens, mais la
création d’un espace intersubjectif de règlement
sans violence des problèmes de coordination que
posent nos convictions, nos valeurs et nos actions
en l’absence de toute autorité, de toute tradition25. 

L’acte de délibération auquel l’éthique est liée, la
bioéthique semble en avoir limité, voire déformé, le
rôle. Immobilisée par des règles qui préexistent à ses
délibérations et fondant ses directives sur des « états
de fait », elle oublie l’une des prémisses de la philo-
sophie morale : la normativité éthique est contrefac-
tuelle. La pensée éthique est la mise en question de
tout ce qui relève de l’action humaine et, aussi positif
que soit un fait, il ne peut être considéré éthique
qu’après avoir fait l’objet d’un questionnement réflexif.

Cautionner l’hégémonie de l’autorité cognitive de
chercheurs qui réduisent la réalité à des états de fait
techniques ou économiques, c’est bel et bien étouffer
le questionnement social; mais c’est aussi privilégier

ce « paradigme de santé du XXIe siècle » qu’est la bio-
médecine26. Encadrées par un « complexe biomédical
de technoservices » qui marchandise le champ de la
santé et médicamentalise tout aussi légitimement le
corps que la maladie, les techniques de la biomédecine
s’avèrent politiquement orientées et culturellement
situées27. La fonction de légitimation régulatrice de la
bioéthique dévoile ainsi son côté proprement politique,
et il devient possible de voir dans son émergence même
un objectif relevant davantage d’intérêts politiques que
du questionnement moral des technosciences : « To
that extent bioethics may be portrayed as performing
the classic function of an ideology […]28 ». 

L’objectif de cette médecine, où prime la logique
du clientélisme, est davantage de répondre aux désirs
par ses techniques que de guérir : « On pourrait […]
s’interroger sur l’exacte qualification de ce qui est ici
précisément visé : l’immortalité, la perfection, ou, plus
modestement, l’amélioration ou la guérison […] ?29»
Aussi l’approbation publique ne suffit-elle plus à fon-
der éthiquement ces pratiques biomédicales : « Ainsi
les désirs ont-ils tendance à être perçus comme des
droits. Et l’on crie à la discrimination dès que leur réa-
lisation est refusée. Le problème est que, dans une
logique du désir, il n’y a pas de limites possibles30 ».
Mais, comme pour les états de fait techniques et indus-
triels, la bioéthique a tendance à prendre des désirs
pour des faits : « On parle aujourd’hui de la souffrance
du couple qui ne peut avoir d’enfants. Demain on par-
lera de la souffrance du couple qui veut connaître le
sexe de son enfant, ou son code génétique […] et cette
souffrance paraîtra aussi intolérable que celle que l’on
veut pallier aujourd’hui31 ». 

La logique du désir repose sur une « rhétorique du
choix »; dans cette logique, la liberté se définit comme
la possibilité de choisir n’importe quoi, ou à peu près,
même si le choix relève l’eugénisme. Ainsi du droit
revendiqué pour les parents-consommateurs32 par le
héros de la génétique James Watson : « […] si une

23. Rapport sur les perceptions publiques de la collecte d’échantillons génétiques réalisé par UK Biobank, cité dans Alan Petersen, op. cit., p.
282.

24. Jacques Testart et Christian Godin, op. cit., p. 127.
25. Yvette Lajeunesse et Lukas K. Sosoe, Bioéthique et culture démocratique, Montréal, Harmattan, 1996, p. 9. 
26. Dont le préfixe bio sert à désigner la technoscientifisation du domaine et l’idéologie génétique est l’idéal-type, dans laquelle une « citoyenneté

biologique » se base sur un « genetic welfare ». Alan Petersen, op. cit.; Elizabeth Ettorre, op. cit.; Adele E. Clarke et al., « Technosciences et
nouvelle biomédicalisation: racines occidentales, rhizomes mondiaux », Sciences sociales et Santé, vol. 18, no 2, juin 2000, p. 11-40.

27. Adele E. Clarke et al. op. cit. Ce complexe biomédical est aussi responsable de l’exportation, dans une dynamique de néocolonialisme mon-
dialisé, du modèle médical occidental, avec ses valeurs, ses produits, ses techniques. 

28. Brian Salter et Mavis Jones, op. cit., p. 714-715.
29. Mark Hunyadi, op. cit., p. 8. Voir aussi Guy Durand, Introduction générale à la bioéthique: Histoire, concepts et outils, Saint-Laurent, Fides,

2005, 565 p.
30. Guy Durand, La Bioéthique: Nature, principes, enjeux, Montréal, Fides et Cerf, 1997, p. 94.
31. Ibid., p. 94.
32. Jürgen Habermas, op. cit. 

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page502



daphné esquiveL sada 503

Journal de Médecine Légale Droit Médical

femme décide qu’elle ne désire pas un enfant homo-
sexuel, […] laissez-la choisir!33 ». Avec ce risque de
dérive que présentent les fantasmes individuels, com-
ment la bioéthique peut-elle s’en tenir à des débats sur
les droits libéraux au détriment de questions comme
les buts premiers des recherches ou le bien-fondé des
investissements ? C’est que le consentement éclairé,
l’autonomie et la confidentialité inhérents à l’autono-
mie libérale et à la société de consommation consti-
tuent les conditions de la « médecine du désir » : ils
assurent à l’« individu consentant », dont cette méde-
cine a tant besoin, la liberté de choisir la manière dont
il disposera de sa santé et de son corps en tant que biens
à consommer. 

Pendant, donc, que la bioéthique contribue à l’avan-
cement technoscientifique et à la perpétuation de la
société de consommation en normalisant ces « désirs
stimulés par le techniquement possible », la société
« […] is assured that UK Biobank is acting for the com-
mon good and that any benefits will be “shared” and
income “invested”34 ». Or, les « retombées positives »
de la biomédecine, dans les faits, ne sont généralement
« positives » que selon une certaine vision de la santé
et pour une certaine classe. Voilà qui impose de recon-
sidérer les objectifs de cette médecine, « […] car si
c’était véritablement le bien-être du plus grand nombre
qui était son critère ultime, il est clair qu’il y aurait
beaucoup mieux à faire35 ». 

BIoéThIQuE ET poLIQuE : 
QuEL rapporT ?

Dans un contexte où les ressources matérielles dis-
ponibles pour répondre aux besoins sociaux sont plu-
tôt limitées, les délibérations bioéthiques ne laissent
pas d’apparaître douteuses : dans quelle mesure est-il
honnête de qualifier d’éthique une directive issue d’une
réflexion tournée vers le rapport biomédecine-individu
(avant tout pour assurer à l’individu le respect de ses
droits) et faisant abstraction du rapport biomédecine-
collectivité ou individu-collectivité ? Il revient à la phi-
losophie morale de répondre à cette question. Le pro-

blème peut toutefois se poser en simples termes de jus-
tice sociale : dès lors qu’un choix individuel intéresse
la sphère publique, il ne peut plus se réduire à l’auto-
détermination individuelle36. Aussi le cadre d’action
de la bioéthique n’est-il pas sans reproche; il y manque
en effet un esprit de responsabilité : 

[…] personne ne soulève la question : est-il éthique,
ou simplement décent, de dépenser sur fonds publics
(mais seraient-ils privés, la question serait la même)
des dizaines de milliers de francs en France pour
une seule procréation assistée, alors que l’on connaît
l’état pitoyable des facilités sanitaires et médicales
élémentaires, ou même de la situation alimentaire,
des pays où vivent les cinq sixièmes de la popula-
tion mondiale ? […] Est-ce de bioéthique que nous
avons besoin, ou bien plutôt d’une biopolitique ?37

La pensée d’Aristote permet de comprendre pour-
quoi Castoriadis fait appel à la politique pour les ques-
tions d’équité sociale. Pour Aristote, l’éthique est au
sujet ce que le politique est au social; et l’une apparaît
comme la condition de l’autre, le politique étant
l’éthique collective élaborée par des sujets éthiques.
Les deux dimensions devraient être intrinsèquement
liées pour qu’un équilibre entre l’individuel et le social
fût possible. 

La reproduction des inégalités sociales peut donc
être vue comme conséquence de l’abandon, par la bioé-
thique, de la dimension politique au profit d’une auto-
nomie individuelle exacerbée : « Les théories de la jus-
tice découplées de l’éthique ne peuvent qu’escompter
l’existence de processus de socialisation et de formes
de vie politiques “favorables”38». « Apolitisée », la
bioéthique se trouve à cautionner la survalorisation des
désirs individuels aux dépens des besoins en soins de
santé. Ce faisant, elle favorise la perpétuation du para-
digme de santé de la médecine du désir propre à la
société de consommation et consacre la logique sociale
des technosciences: « […] tout cela cache mal les béné-
fices idéologiques considérables qu’il y a à penser que
nos comportements sont génétiquement prédétermi-
nés, […] alors même que c’est une gangrène sociale
qui ronge notre monde39 ». Ce cadre d’action presque

33. Propos reproduits dans Sunday Telegraph (Londres), 16 février 1997, cité dans Mark Hunyadi, op. cit., p. 10. 
34. Alan Petersen, op. cit., p. 281.
35. Mark Hunyadi, op. cit., p. 16.
36. Jürgen Habermas, op. cit.; Cornelius Castoriadis, La montée de l’insignifiance : Les carrefours du labyrinthe IV, Paris, Seuil, 1996, p. 206-220. 
37. Cornelius Castoriadis, op. cit., p. 210.
38. Jürgen Habermas, op. cit., p. 14.
39. Mark Hunyadi, op. cit., p. 14.

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page503



504 La bioéthique : d’un dérivé éthique vers un cas de dérive ?

Journal of Forensic Medicine

« asocial » de la bioéthique semble, par ailleurs, bien
s’inscrire dans la « culture de la vie » que Knnor Cetina
décèle dans les sociétés contemporaines, où l’être bio-
logique et sa citoyenneté génétique prennent le dessus
sur l’être social avec l’appui de ces mêmes sciences
de la vie qui constituent l’objet de réflexion de la bioé-
thique. Ce pourquoi elle parle d’ère « postsociale »:
« What has become thinkable today, in a break with
Enlightement ideals, is not the perfectibility of human
society by societal means or the cognitive and ethical
perfectibility of the human, but the perfectibility of
life40».

Que la bioéthique fasse essentiellement porter ses
efforts de réflexion sur des aspects liés aux droits indi-
viduels, cela tient peut-être aussi à la frontière établie
entre pensée éthique et rationalité technoscientifique,
qui permet aux chercheurs d’assurer leur autonomie
scientifique : « Soucieux d’une certaine division intel-
lectuelle du travail, ils s’arrogent alors explicitement
la question de la faisabilité technique […], laissant
implicitement aux éthiciens […] le soin de celle de
[…] l’évaluation morale de ce qu’ils affirment, eux,
faisable41 ». Dès lors, le questionnement éthique même
apparaît comme un acte entaché d’irrationnel42 : « What
strikes me […] is […] the involvement of politicians
and the ethical problems they see […] They have prob-
lems with screening [dépistage prénatal], because […]
the end result […] if something is found […] is an abor-
tion. That’s their problem43». 

Cette frontière établie entre le fait technoscienti-
fique et l’éthique, qui est à l’avantage de l’interpréta-
tion réductionniste de la réalité propre à la rationalité
instrumentale, justifie que les questions sociétales soient
tenues à l’écart des considérations guidant l’action 44.
Or, la bioéthique potentialise cette dissociation en déres-
ponsabilisant les chercheurs de leurs actions : dès qu’un
comité est institué pour évaluer leurs pratiques, ils sont
libérés de toute considération autre qu’instrumentale.

Dans un inhabituel témoignage sur le champ technos-
cientifique, Jacques Testart, « père technique » du pre-
mier bébé éprouvette français, présente les conditions
subjectives et professionnelles de la dissociation entre
pensée réflexive et travail de laboratoire : « Le cher-
cheur dans nos sociétés démocratiques a […] une “cer-
titude d’innocence” car il n’a ni l’intention de nuire ni
la conscience qu’il pourrait nuire. Ainsi est-il a priori
dégagé de toute responsabilité et a fortiori de toute cul-
pabilité45 ». Il est curieux (et inquiétant) de voir à quel
point l’irréflexion scientifique peut se couper de la réa-
lité; à preuve ces propos tenus par un généticien :
« Eugenics was a good word at that time when it was
used for the whole field of human genetics. […] This
side of the word has to be considered more. When we
offer thoses tests [dépistage prénatal], our intentions
are to improve the quality of the human race 46». Est-
ce de l’idéalisme dangereusement naïf, de l’ignorance
socio-historique ou de la fétichisation par le progrès
technique ? 

Le cadre bioéthique finit par renforcer les cher-
cheurs dans leur propension à se dissocier de leur sta-
tut de « sujet éthique ». S’il y a des choix à faire, c’est
parce qu’il y a liberté et nécessité de réflexion. Déli-
bérer soi-même, c’est exister en tant que sujet éthique,
c’est-à-dire assumer le devoir de mettre réflexivement
en jeu les intérêts, les valeurs, les droits et les normes
qui sont en conflit dans une prise de décision47. Curieu-
sement, bien que tout être humain soit, par principe,
apte à la pensée éthique, il y a des chercheurs qui contes-
tent le devoir d’un chercheur de réfléchir éthiquement48

ou ne voient dans la pensée éthique que de vains obs-
tacles à leur travail, comme l’illustre exceptionnelle-
ment le discours de James Watson revendiquant la
liberté de la génétique aux dépens des questionnements
éthiques : « Je pense que nous devons nous tenir le plus
possible à l’écart des règlements et des lois49 ». Dans
un sens, cela n’a rien pour surprendre, une fois dit que

40. Karin Knorr Cetina, “The rise of a culture of life”, EMBO Reports, vol. 6, 2005, p. 78.
41. Mark Hunyadi, op. cit., p. 10-11.
42. Francesca Scala, op. cit.; Brian Salter et Mavis Jones, op. cit.; Hunyadi, op. cit.
43. Elizabeth Ettorre, op. cit., p. 550-551. 
44. Cette frontière est fort probablement l’un des aboutissants du système d’éducation en place depuis la Révolution industrielle, car il préconise

la séparation, déjà renommée, entre sciences pures et sciences humaines pour procurer aux étudiants, entre autres, les habilités instrumentales
nécessaires au marché du travail.    

45. Jacques Testart et Christian Godin, op. cit., p.120.
46. Elizabeth Ettorre, op. cit., p. 552. 
47. Guy Durand, Introduction générale à la bioéthique, op. cit.
48. Elizabeth Ettorre, op. cit.
49. Propos reproduits dans Courrier International, nos 529-530, 21 décembre 2000 - 3 janvier 2001, cité dans Mark Hunyadi, op.cit., p. 7. Pour

être marginaux, du moins publiquement, de tels discours ne sont pas anodins venant de scientifiques tenus en haute estime : Watson est l’un des
découvreurs de la structure de l’ADN et le premier directeur du projet Génome.

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page504



daphné esquiveL sada 505

Journal de Médecine Légale Droit Médical

les scientifiques cherchent les moyens de maintenir
leur autonomie50. 

Le droit, très présent dans les comités de bioéthique,
joue un rôle essentiel dans ce système qui assume la
déresponsabilisation des chercheurs tout en l’ampli-
fiant. Il y a d’abord que le juriste peut agir en tant
qu’avocat des chercheurs et des praticiens. Il y a sur-
tout le fait que la normativité juridique repose sur une
éthique minimale, une éthique qui « […] se contente
d’impose un minimum de règles qui demandent un
minimum d’efforts51 »; d’où la curieuse assimilation
du cadre de l’éthique institutionnalisée au droit52. Certes,
respect du contrat social et comportement éthique ne
sont pas exclusifs l’un de l’autre. Mais, dans la mesure
où la délibération éthique ou morale est comprise
comme une recherche de normes pour l’action à tra-
vers un effort de réflexion libre d’impératifs imposés
par autrui, dans la mesure où « […] avant de “suivre
des normes” ou d’intérioriser des valeurs, il importe
de les connaître, de les rechercher, de les décou-
vrir […]53», le fait que la bioéthique fasse du droit sa
référence constitue une entrave à la réflexion propre-
ment éthique54. Le fondement éthique des recomman-
dations bioéthiques est par conséquent contestable, de
même que la démarche de qui agit dans le respect de
« directives éthiques » définies par autrui55.

Mais comment expliquer que des chercheurs
veuillent se décharger du devoir de réfléchir eux-mêmes
sur leurs pratiques et que l’émergence de la bioéthique
ait maintenu, voire consacré, l’abstention des cher-
cheurs du devoir qui est le leur de se soucier des retom-
bées, des finalités et du sens de leurs choix dans le
domaine biomédical ? L’impératif social d’institu-
tionnaliser la réflexion éthique – voilà qui s’apparente
à un oxymore – ne serait-il pas une conséquence de la
décentralisation du sujet moderne, subjectivement
éclaté, et qui ne se sent pas apte à assumer la respon-
sabilité de ses actes ? 

De toute évidence, le niveau du développement
technoscientifique actuel exige un espace de délibéra-
tion collectif, le chercheur n’étant plus en droit de déci-
der seul de techniques ou de pratiques qui impliquent
les possibilités mêmes de l’existence humaine. Toute-
fois, que cette réflexion collective puisse faire l’éco-
nomie d’une réflexion d’abord individuelle, rien n’est
moins sûr. Autrement dit, la bioéthique, en tant que
cadre multidisciplinaire de délibération éthique sur les
technosciences, pourrait être socialement enrichissante
pour autant que les chercheurs eux-mêmes, agents prin-
cipaux des technosciences, fussent des sujets éthiques
actifs dans leur quotidien. Faute de quoi la part de
l’éthique dans la bioéthique ne sera jamais que peau
de chagrin: comment peut-on délibérer éthiquement
en collectivité si, parmi les individus qui forment les
diverses communautés en présence, certains, ceux qui
sont au cœur des pratiques en cause, ne se sentent pas
concernés par la pensée éthique ou en sont dégagés par
autrui ? La bioéthique paraît ainsi coincée : ses réso-
lutions ne peuvent être considérées éthiques sans que
l’ensemble ait participé à leur élaboration ni être éthi-
quement utilisées par un individu qui ne fait que les
appliquer, car le sujet éthique est celui qui participe
activement au moment proprement réflexif des déli-
bérations, et non pas celui qui suit des «  normes
éthiques » en se voyant libéré de l’effort réflexif
(comme c’est le cas du chercheur disposant de son pro-
tocole de recherche éthiquement certifié). Nous en
revenons à la pensée d’Aristote, car la bioéthique
démontre que la délibération collective sans sujets qui
réfléchissent éthiquement est douteuse et la pensée
éthique coupée du rapport à autrui, irresponsable. 

concLusIon

Indéniablement, il faut voir un acquis social dans
l’existence de cadres régulateurs qui, assurant le res-

50. Brian Salter et Mavis Jones, op. cit. Pour y arriver, ils font appel, également, à leur rôle proprement politique, rôle qu’ils refusent en général
d’admettre, mais dont ils savent bien se servir, réussissant par exemple « […] à inscrire les intérêts des professionnels de la recherche en
génétique dans le cadre plus large du bien-être économique futur du Canada» (Francesca Scala, op. cit., p. 85). Les politiques permissives,
cela est évident, font le jeu des chercheurs, mais aussi des acteurs du néolibéralisme, ce qui explique pourquoi la surreprésentativité des
chercheurs dans les comités de bioéthique est vue comme une forme d’autolégitimation de leurs pratiques.

51. Guy Durand, La Bioéthique : Nature, principes, enjeux, op.cit., p. 13.
52. Le droit est même vu comme « le grand concurrent de l’éthique », comme le montre Guy Rocher dans « Le défi éthique dans un contexte social

et culturel en mutation », Philosopher, vol. 16, 1994, p. 25. 
53. Guy Durand, La Bioéthique: Nature, principes, enjeux, op.cit., p.12.
54. Ce à quoi la bioéthique est tenue, sous peine de voir ce nom sous lequel elle se présente s’attirer un reproche de supercherie.
55. Comme le dit bien Guy Durand en paraphrasant Guy Rocher, « [l]e droit appelle à l’application des lois, l’éthique invite plutôt à la réflexion

sur le sens des valeurs et principes à la base de ces lois» (Guy Durand, Introduction générale à la bioéthique, op. cit., p. 462). 

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page505



506 La bioéthique : d’un dérivé éthique vers un cas de dérive ?

Journal of Forensic Medicine

pect des droits de la personne, empêchent que n’aient
cours des aberrations autrefois courantes, comme les
essais cliniques sur des inaptes. Mais à considérer la
réalité actuelle de la bioéthique, elle paraît s’être pla-
cée à l’autre extrême : tout semble permis pourvu que
la biomédecine le permette et que l’individu intéressé
le désire. Il semble donc essentiel de faire le départ
entre les besoins humains auxquels il faut répondre
inconditionnellement et ce qui est de l’ordre du désir,
puis entre les désirs légitimes et illégitimes; car comme
le rappelle Hunyadi, il est des choses qu’il est illégi-
time de vouloir56. Tâche ardue certes, mais combien
pressante, ne serait-ce que pour rappeler sur la place
publique que si certains ont des désirs, ayant vu tous
leurs besoins satisfaits, beaucoup d’autres ont encore
des besoins à satisfaire et des droits fondamentaux à
se voir accorder. 

En dernier mot, il est lieu de rappeler que le pré-
sent article espère davantage contribuer à l’effort social
et interdisciplinaire de dénouement de l’un des grands
imbroglios contemporains qu’est la bioéthique que
d’avoir la prétention d’épuiser le sujet abordé. Car si
l’ampleur du travail peut se révéler vertigineuse, la
complexité de l’objet ne doit surtout pas être motif
d’immobilisme. De nombreuses questions restent donc
ouvertes dont celle qui vise à s’interroger sur le rôle
que jouent l’ « intuition morale » et le « sens du sacré »
religieux et laïque dans le débat bioéthique. Il serait
également souhaitable de s’attarder de façon plus sou-
tenue aux fondements civilisationnels de nos sociétés,
notamment à la valeur accordée au désir ancestral de
perfection et de dépassement de l’être humain, deve-
nus quête de perfectibilité qui est au cœur même des
avancées technoscientifiques. �

56. Mark Hunyadi, op. cit.

499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:24  Page506


	499-506 5-ARTICLE ESQUIVEL SADA

