
Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2011, Vol. 54, N° 7-8, 492-498

Article original /Original Article

Mots-clés : Enseignement, Ethique médicale,
Ethique biomédicale, CCNE.

TITLE: BIOEThIcAL dIscOursE In ThE
FrEnch-sPEAkIng wOrLd

key-words: Teaching, Medical Ethics, Bioethics,
CCNE.

* * *

La bioéthique accentue à la fois la dimension scien-
tifique et éthique des solutions aux problèmes posés
par le développement des technosciences (biomédi-
cales). Mais la complexité axiologique qui en résulte
peut-elle aujourd’hui se satisfaire des informations
journalistiques et des savoirs occasionnels distillés à
l’occasion d’un colloque ou d’un débat public sur les
problèmes dits de bioéthique ?

Assurément non. Cette complexité bien comprise
invite à aller plus loin. Il s’agit d’aller de l’informa-
tion à la formation, de ne pas en rester à un point de
vue sur…, de substituer au « dis-cours » sur la bioé-
thique le « dis-cours » de bioéthique, plus rigoureux
et du reste plus risqué.

Il y a en effet un risque, plus exactement un double
risque : celui encouru par le spécialiste voulant enga-
ger la bioéthique sur le théâtre pédagogique d’une part

et d’autre part, celui qu’on fait courir à l’éthique pro-
prement dite qui ne peut plus se contenter de barboter
dans sa propre immanence.

Dans l’espace francophone, la gestion de ce risque
a accouché d’une stratégie qui a consisté pour l’es-
sentiel à s’avancer masqué sur le théâtre pédagogique
et à appliquer à l’enseignement de la bioéthique le prin-
cipe de précaution comme pour soumettre la bioéthique
elle-même au principe homéopathique devenu clas-
sique : similia similibus curantur. 

Evaluer cette stratégie en vue de donner à la bioé-
thique un contenu disciplinaire (presque) sans équi-
voque est le pas que le texte invite à franchir.

I. chAMP séMAnTIQuE 
du « dIs-cOurs »

Dans cet artifice d’écriture, transparaissent deux
termes : discours et cours. L’exemplarité antagonique
du discours par rapport au cours est perceptible dans
le Discours de la méthode du philosophe français René
Descartes. Commentant le titre de son ouvrage, il sou-
ligne : « Je ne mets pas Traité de la méthode,  mais
Discours de la méthode, ce qui est le même que Pré-

La problématique du « dis-cours » de bioéthique
dans l’espace francophone1

Lazare M. POAME*

* Professeur des Universités, Président du Comité Consultatif National de Bioéthique de Côte d’Ivoire,
Doyen / Lettres et Sciences humaines / Université de Bouaké. E-mail : lazarpoame@hotmail.com

1. Le champ de prédilection de notre réflexion est celui de la francophonie afro-européenne.

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page492



LAzARE M. POAME 493

Journal de Médecine Légale Droit Médical

face ou avis touchant la méthode, pour montrer que je
n’ai pas dessein de l’enseigner, mais seulement d’en
parler2 ». 

Loin d’assumer une position d’autorité pédago-
gique, Descartes se contente d’émettre de simples « avis
touchant la méthode ».

Comme simple point de vue, le discours est l’anti-
thèse du cours ou des préceptes que Descartes se refuse
à donner. Entendu comme tel, le discours se contente
d’informer, de renseigner sur quelque chose. Or, infor-
mer n’est pas former, renseigner n’est pas enseigner. 

Pour former et enseigner, il faut que le discours
cesse d’être un discours sur quelque chose pour deve-
nir un discours de quelque chose. Avec le discours
sur…, on est presque sûr et certain de ne rien apprendre
authentiquement parce qu’il nous laisse à la surface
des choses à apprendre et à prendre avec soi au sens
de cum-prendere. Ainsi par exemple, un discours sur
la méthode se distinguera du discours de la méthode
en ce sens que ce dernier, au-delà de la simple énon-
ciation touchant la méthode, se trouve lui-même pris
dans la dynamique de la méthode. Le discours sur…est
extérieur tandis que le discours de…est engagé dans
ce dont il est le discours. C’est pourquoi le Discours
de la méthode, plus qu’une simple énonciation sur la
méthode, est en lui-même expression et déploiement
de la méthode. 

Cette distinction doit permettre de prendre la pleine
mesure des expressions comme celles-ci : discours sur
la bioéthique et discours de bioéthique. Les contraintes
et le génie qu’impose dans l’expression « discours de
bioéthique » la préposition « de », inclinent  moins à
la facilité et à l’orientation doxocratique de la réflexion
bioéthique. 

Prise en compte à la fois des mots et des problèmes
paradigmatiques de la bioéthique, le discours de bioé-
thique a des préoccupations très voisines de celles du
cours de bioéthique : instruire. L’instruction suppose
l’autorité d’un instructeur. Or, la qualité d’instructeur
bioéthicien dans l’espace francophone est à la mesure
de l’accueil réservé aux cours de bioéthique dans cet
espace.

II. L’hOrIZOn du « dIs-cOurs »

Cet horizon est celui de la démocratisation de la
réflexion bioéthique par la transformation de la bioé-
thique en activité pédagogique.

A. Les paradoxes de la démocratisation de la
réflexion bioéthique dans l’espace franco-
phone

La situation paradoxale dans laquelle se trouve enga-
gée la réflexion bioéthique peut être illustrée par la
position du CCNE3 sur l’enseignement de la bioéthique. 

Depuis les années 90 et jusqu’à la célébration du
20ème anniversaire de sa création (1983 - 2003), le
CCNE, au nom de l’idéal démocratique de la société
qui l’a vu naître, n’a jamais caché ses réticences à
l’égard de la transformation de la bioéthique en acti-
vité pédagogique. Pour la plupart de ses membres, l’en-
seignement de la bioéthique mettrait à mal l’indispen-
sable débat démocratique en confisquant la réflexion
bioéthique, c’est-à-dire en centralisant la réflexion au
niveau des experts. Dans le même temps, les membres
du CCNE n’hésitent pas à magnifier leur institution
qui pourtant procède à une « remarquable » centrali-
sation de la réflexion bioéthique. Son rôle exalté à bon
droit par ses membres est « d’instruire des questions
d’éthique […] d’éclairer les citoyens sur les problèmes
induits par la recherche biomédicale4 » en rendant
publics ses avis sur les problèmes susmentionnés.
Comme nous pouvons le constater aujourd’hui, l’im-
portance du CCNE s’est accrue avec la crue sans égal
de ses compétences, ses avis et travaux. Ainsi, le CCNE,
« d’instance destinée à éclairer les citoyens » est devenu
« une sorte d’antichambre du Parlement et de ses ser-
vices 5».

Cette importance reconnue au CCNE appelle au
moins deux interrogations : 

1. Les avis du CCNE ont-ils privé les citoyens des
choix à opérer sur les problèmes éthiques aux-
quels se trouve confrontée la société française ?

2. Ces avis ont-ils confisqué la réflexion éthique
des députés ?

2. R. Descartes, Discours de la méthode, Paris, J. Vrin, 1987, p. 79.
3. Il s’agit du Comité Consultatif National d’Ethique pour les sciences de la vie et de la santé créé en France en 1983 par décret présidentiel.
4. P. Lazar, in Didier Sicard (Dir.),Travaux du Comité National d’Ethique, 20ème anniversaire, Paris, PUF, 2003, p. 959.
5. P. Lazar, loc. cit.

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page493



494 LA PROBLéMATIQUE DU « DIS-COURS » DE BIOéThIQUE DANS L’ESPACE FRANCOPhONE

Journal of Forensic Medicine

A suivre la logique des contempteurs de l’ensei-
gnement de la bioéthique, le CCNE qui a fait et conti-
nue de faire la fierté du monde francophone devait dis-
paraître après plus de vingt années de diffusion des
lumières dont pourraient se passer maintenant les
citoyens français. C’est à peu près la position défen-
due par de grandes figures de ce Comité.  Ecoutons L.
Sève à ce sujet : «Si l’on situe bien en effet la tâche
primordiale d’un tel comité national dans l’aide infor-
mative et formatrice à apporter à toute la société civile
pour qu’elle se familiarise avec les questions posées
jusqu’à pouvoir se faire par elle-même ses propres avis
motivés, alors, comme l’avait lucidement vu et coura-
geusement dit dès l’abord le premier président du
CCNE, Jean Bernard, un comité d’éthique national et
généraliste n’a de raison d’être que transitoire, son but
majeur étant de se rendre superflu6».

La dissolution à terme du CCNE souhaitée par cer-
tains de ses membres confirme le caractère centralisa-
teur de cette instance et sa relative confiscation de la
réflexion bioéthique. C’est ce que révèle L. Sève lors-
qu’il affirme que par des initiatives prises hors du
CCNE «devraient se substituer au comité national des
modes plus légers et moins confiscatoires d’élabora-
tion bioéthique 7».

Plus de vingt ans après la création du CCNE, on est
tenté de se demander combien de temps il faudra encore
attendre pour voir ce comité se rendre superflu. Cer-
tainement le temps de la démocratisation de la réflexion
bioéthique. Là encore la question ressurgit : combien
de temps ? Cela dépendra des résultats d’une enquête
à mener sur la question. Et qui mesurera le degré de
démocratisation de la réflexion bioéthique?  D’ailleurs,
selon quel étalon de mesure ? Tout cela doit donner à
penser et repenser le rôle d’un comité national de (Bio)
Ethique. 

De même qu’on ne ferme pas les écoles quand le
niveau d’alphabétisation et /ou d’instruction est jugé
satisfaisant, on ne devrait pas dissoudre un comité
d’éthique ou de bioéthique au motif que les citoyens
se sont familiarisés avec les problèmes dits de bioé-
thique.

Ce que l’on semble le plus souvent oublier, c’est
que les problèmes éthiques induits par le développe-
ment des technosciences biomédicales ne peuvent être

résolus une fois pour toutes. Qui plus est, la résolution
de ces problèmes appelle des compétences éthiques
qui doivent être sans cesse renouvelées dans un cadre
institutionnel approprié (Comité d’éthique, Centre de
recherche et de formation, etc.).

Quiconque a une conscience aiguë des problèmes
éthiques induits par les technosciences biomédicales
devrait plutôt œuvrer pour une démocratisation sans
feinte de la réflexion bioéthique. Une telle démocrati-
sation ne peut être réalisée que par une généralisation
hardie de l’enseignement de la bioéthique. 

Quelle instance mieux que l’enseignement a réussi
à démocratiser la connaissance (psychanalysée) ?

B. de la bioéthique comme « didacton » à
l’utopie de la discipline autonome

1. La Bioéthique comme « didacton »

Apparue en Amérique du Nord à la fois comme dis-
cipline académique et activité professionnelle, la bioé-
thique dans l’espace francophone oscille entre le dis-
cours entendu comme avis et le cours proprement dit,
à savoir l’enseignement systématique. 

Pendant longtemps, le débat sur l’enseignement de
la bioéthique a été écartelé entre deux positions : 

considérer la bioéthique comme un simple
champ de réflexions, un simple mouvement d’idées
et faire entrer la bioéthique dans l’enseignement
comme une discipline à part entière.

Cette dernière position est sous-tendue par des
craintes diversement exprimées : «On peut craindre
une dépossession des citoyens, de la collectivité, de
son pouvoir de décision et d’énonciation des valeurs
au profit des supposés experts…8». L. Sève quant à lui
écrit : « On ne peut être inattentif à ce qui menace
d’orienter la bioéthique en un sens bien différent à
l’échelle nationale et internationale. De tous côtés on
la voit s’institutionnaliser et se professionnaliser. Le
risque n’est pas mince par exemple qu’en s’ouvrant à
elle les enseignements supérieurs […] ne la réduisent

6. L. Sève, in Travaux du Comité Consultatif National d’Ethique, op. cit., p. 43.
7. L. Sève, op. cit. Nous soulignons.
8. B. Bernadi, in Bioéthique et Enseignement, ouvrage collectif, Paris, ADAPT, 1995, p. 23.

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page494



LAzARE M. POAME 495

Journal de Médecine Légale Droit Médical

quelque peu à une discipline savante enseignée par des
bioéthiciens de métier 9 ». 

Près d’une décennie après, ces craintes sont à nou-
veau exprimées à l’occasion du 20ème anniversaire du
CCNE : « L’activité bioéthique, remarque L. Sève, a
institutionnellement évolué dans le sens que l’on sait.
Le mouvement général va d’évidence, et cela à l’échelle
de la planète, vers l’expertise fermée, le discours pro-
fessionnalisé, […] la concertation interétatique, le souci
ne se marquant guère de la transparence des démarches
ni de l’indispensable débat démocratique, au sens fort
du mot démocratie 10». 

Les initiateurs de l’enseignement de la bioéthique
dans l’espace francophone ont pour la plupart choisi
de s’avancer masqués sur le théâtre pédagogique. 

Qu’est-ce que cela signifie ?

D’une part, si la bioéthique a été admise comme
didacton, c’est-à-dire comme chose enseignable, les
lieux de son institutionnalisation académique en ont
épousé le contenu en couvrant le mot d’un voile
pudique. 

Ainsi, l’on a pu voir, dans les institutions acadé-
miques francophones, se déployer l’activité bioéthique
sous des dénominations diverses : cours d’Ethique
médicale et biologique, module d’Ethique de la santé,
d’Ethique et droit de la santé, d’Histoire, d’Ethique et
de Philosophie des sciences et des techniques biomé-
dicales. Attendu que le mot bioéthique est selon l’ex-
pression de L. Sève, « un mot-piège fort dangereux 11»,
l’étiquette est changée et le contenu, conservé sans
garantie.

D’autre part, lorsque le mot est mis à découvert et
adopté, l’on assiste en lieu et place de l’enseignement
de la bioéthique à une intervention de la bioéthique
dans les enseignements disciplinaires. Il s’agit donc
non pas d’enseigner la bioéthique, mais simplement
d’ouvrir au sein des enseignements disciplinaires déjà
constitués (philosophie, médecine, biologie, droit) des
lucarnes éthicologiques. 

Cette situation nous paraît relever de plusieurs rai-
sons fondées pour la plupart sur les « hypo-thèses »
que voici : 

Thèse I : L’humilité philosophique

Si Socrate, le maître et le pédagogue par excellence,
affirmait ne rien avoir à enseigner, c’était pour mettre
en exergue à la fois la modestie et l’esprit coopératif
qui doivent structurer la quête du savoir. C’est pour-
quoi il faut voir dans l’apparente dénégation de sa fonc-
tion enseignante non pas le refus d’enseigner et encore
moins l’impossibilité d’enseigner, mais l’affirmation
du trait distinctif de sa forme d’enseignement, à savoir
la maieutique. C’est probablement ce type d’ensei-
gnement que le monde francophone se propose d’adop-
ter pour éviter les éventuels dévoiements de l’éthique. 

Est-il besoin de rappeler cette autre dénégation de
la fonction enseignante de l’auteur du Discours de la
méthode ? Y aurait-il dans la bioéthique francophone
un désir de sacrifier à la méthode du Discours de la
méthode ?

Thèse II : Le caractère nébuleux de la nature
inédite de l’éthique propre à la bioéthique

Il y a en effet dans l’espace francophone afro-euro-
péen une difficulté à cerner ce que doit être l’éthique
située au cœur de la réflexion bioéthique. Ne sachant
pas vers où (espace disciplinaire philosophique, juri-
dique ou médical) et vers quoi (éthique médicale, reli-
gieuse, philosophique) penche le cœur de cette éthique
logée au cœur de la bioéthique, on avance presque à
tâtons. 

Thèse III : La quête de l’originalité

Elle est structurée par la volonté de marquer son
originalité par rapport aux Etats-Unis d’Amérique où
la bioéthique s’est immédiatement constituée comme
discipline.

Attentif aux forces et aux faiblesses de l’expérience
américaine de l’enseignement de la bioéthique, le
monde francophone, pour en tirer le meilleur profit,
voudrait certainement se donner le temps de la réflexion
(nécessaire).

Thèse IV : Le souci d’éviter la précipitation

« Eviter soigneusement la précipitation et ne com-
prendre rien de plus en mes jugements, que ce qui se
présente si clairement et si distinctement à mon esprit »

9. L. Sève, Pour une critique de la raison bioéthique, Paris, O. Jacob, 1994, p. 359.
10. L. Sève in D. Sicard, Travaux du CCNE, 20e anniversaire, op. cit., p. 43.
11. L. Sève, in Bioéthique et enseignement, p. 22. 

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page495



496 LA PROBLéMATIQUE DU « DIS-COURS » DE BIOéThIQUE DANS L’ESPACE FRANCOPhONE

Journal of Forensic Medicine

est le premier des quatre préceptes du Discours de la
méthode dont l’influence semble encore lourdement
peser sur l’espace intellectuel francophone.

Relativement à la problématique de l’enseignement
de la bioéthique, le souci d’emprunter la voie pruden-
tielle s’est soldé par l’application du principe de pré-
caution. Tout se passe comme si le monde francophone
avait délibérément choisi de soumettre la bioéthique
(qui a elle-même promu le principe de précaution) au
principe homéopathique qui s’énonce : similia simili-
bus curantur. 

Toutefois, on est surpris de constater que bien qu’en-
gagée dans la voie prudentielle, la France par exemple
a audacieusement introduit la bioéthique dans les nou-
veaux programmes de l’enseignement secondaire. Pion-
nière de l’institutionnalisation de la bioéthique, la
France est également le premier pays à réaliser l’ins-
cription officielle de la bioéthique dans les programmes
de formation de l’enseignement secondaire. Souhai-
tons que ces initiatives innervent le monde francophone
sans se fixer comme objectif de rendre superflues les
institutions d’accueil. 

Rares sont les institutions qui ont pris l’option de
développer une activité pédagogique autonome. C’est
le lieu de souligner que certaines universités de
l’Afrique noire francophone se sont résolument enga-
gées dans l’enseignement de la bioéthique parce que
le profil de formation des formateurs s’y prêtait12. Ce
à quoi il faut ajouter la sanctification des premiers
enseignements de la bioéthique en Afrique par les
figures de proue de la bioéthique francophone venues
principalement de la France et de la Belgique. 

Thèse V : La crainte de l’émergence d’une nou-
velle race de magisters moraux dans l’espace fran-
cophone

A tort ou à raison, bien des francophones ne cachent
pas leurs craintes de voir des professeurs d’éthique ou
de bioéthique s’ériger en magisters moraux. 

Ce qu’ils semblent ignorer, c’est que la pratique de
l’enseignement de l’éthique comme philosophie pra-
tique n’a pas eu pour effet la transformation des pro-
fesseurs de philosophie pratique en magisters moraux.
Un professeur d’éthique, quel que soit son grade ou sa
compétence, ne saurait devenir maître et possesseur de

l’éthicité. Il ne peut en être que l’amant, un amant atti-
tré et généreux.

Somme toute, la volonté de transformer l’activité
bioéthique en activité pédagogique est manifeste même
si elle n’intègre pas le moment utopique qui se profile
à l’horizon. 

2. L’utopie de la constitution de la bioéthique
comme discipline autonome

L’utopie n’est pas la chimère et la transformation
de la bioéthique en un champ disciplinaire autonome
n’est guère chimérique. 

L’utopie n’est pas l’irréalisable ; c’est précisément
le non-encore réalisé posé comme idéal à réaliser.
L’idéal à réaliser ici est l’enseignement de la bioéthique
comme discipline autonome, un enseignement fondé
sur une vision juste de l’avenir de l’éthique et par
contrecoup, de l’humanité. 

Dans l’enseignement de la bioéthique, la posture
de l’éthique et les conceptions tissées autour de cette
posture nous paraissent capitales. 

La posture d’insularité et de pureté papale est
« in(sou)tenable », car la bioéthique n’existe que parce
que Ethica a convolé en justes noces avec Bios. 

Mais cela ne signifie pas qu’il faille par la suite cau-
tionner les manœuvres donjuanesques dans lesquelles
Ethica pourrait se perdre ou du moins perdre son
essence axiologique. Tout enseignement authentique
de la bioéthique n’a véritablement de sens que s’il se
rapporte à cette essence, à ce substratum axiologique
porteur de l’idéal d’humanité que poursuivent les
peuples civilisés, c’est-à-dire ceux soucieux de réunir
sur la terre des hommes les conditions d’une existence
authentiquement humaine, profitables à tous. 

L’enseignement de la bioéthique tel que nous le
concevons ne devrait pas dénaturer l’éthique. Dans cet
enseignement qui est moins une inculcation qu’un éveil,
on veillera à ce que l’éthique, en s’ouvrant aux pro-
blèmes posés par le génie génétique et en s’impliquant
d’une façon ou d’une autre dans la résolution de ces
problèmes n’en sorte pas génétiquement modifiée. 

12. Avec des formations doctorales et post-doctorales suivies dans les universités européennes, dans les domaines de l’éthique et de la
bioéthique, certains universitaires africains ont pu se doter du profil requis pour faire entrer la bioéthique dans le théâtre pédagogique et cela,
grâce aux bourses octroyées par l’Office allemand d’échanges universitaires (DAAD), la Coopération française et l’UNESCO.  

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page496



LAzARE M. POAME 497

Journal de Médecine Légale Droit Médical

De fait, on n’aborde pas un problème de bioéthique
comme on aborderait n’importe quel autre problème
au risque de saborder l’éthique elle-même, d’en saper
les assises. Il y a, sommes-nous tenté de dire, une
éthique de l’enseignement de l’éthique, celle qui inter-
dit le transfusionnisme pédagogique par lequel le trop
plein du maître irait se déverser dans le moindre être
de l’élève. L’éthique ne peut s’enseigner comme on
enseigne les sciences dites exactes ni même les sciences
sociales. Un cours de bioéthique et / ou d’éthique n’est
pas le lieu de résolution des problèmes puisqu’il doit
viser essentiellement à donner à l’étudiant le sens des
problèmes et de l’argumentation rationnelle, le tout sur
fond de connaissances des théories éthiques et de l’uni-
vers des mots et des maux induits par les avancées de
la biologie, de la médecine et des technologies. 

Si la nature et la finalité de l’enseignement de la
bioéthique sont fonction de la posture de l’éthique au
sein de la bioéthique, force est ici de souligner que
cette posture doit réaliser l’osmose de la théorie et de
la pratique, du principisme (traduction française de
principlism) et de la casuistique. De ce point de vue,
la bioéthique ne saurait être perçue comme un simple
discours ni comme  une pratique « mécanique ». Plus
qu’un discours, le discours de bioéthique est un dis-
cours pratique et plus qu’une pratique « mécanique »,
l’activité bioéthique est une pratique discursive. 

Un dernier pas vers ce que nous avons appelé uto-
pie disciplinaire reste encore à franchir, celui de l’éla-
boration d’un manuel assorti d’un programme d’en-
seignement de la bioéthique commun aux universités
francophones. 

Dans cette entreprise audacieuse, se joue l’avenir
de la bioéthique et de l’éthique comme « didacton ».
Ne pas céder à la facilité de l’appropriation gloutonne
sans innovation ou du rejet pur et simple du déjà-là
participe du projet utopique susmentionné. 

Comme un déjà-là, des ouvrages sur la bioéthique
qualifiés par leurs auteurs de manuels circulent dans
l’espace francophone.  Ces manuels dits de bioéthique
sont à l’image de la discipline, une discipline encore
mal assurée de son identité dans l’espace francophone.
En parcourant ces manuels, nous avons été frappés par
les confusions régnantes entre un manuel, un ouvrage
d’érudition et un livre de vulgarisation scientifique.
Deux ouvrages qui sont des extrêmes opposés illus-

trent parfaitement cette situation. Il s’agit du livre de
Monseigneur Elio Sgreccia intitulé Manuel de Bioé-
thique13 et du manuel publié par la Fondation Jérôme
Lejeune sous le titre Manuel bioéthique des jeunes14. 

Le premier est une œuvre monumentale de plus de
800 pages, un ouvrage massif avec une typographie
compacte et touffue. Sur le fond, nous avons pu consta-
ter quelques insuffisances au niveau des analyses et au
niveau de la thématique bioéthique. Par-delà ces insuf-
fisances, des manquements graves induits par la pro-
fession de foi ont émaillé l’ouvrage dont le propos
semble avoir été trahi par son titre. En faisant interve-
nir moult fois le mot Dieu dans un manuel de bioé-
thique, l’auteur semble confondre sa source d’inspira-
tion avec les enjeux d’un manuel de bioéthique. 

Sur ce point précis, le second ouvrage, notamment
le manuel publié par la Fondation Lejeune nous paraît
exempt de reproche. Qui plus est, cet ouvrage haut en
couleur et rédigé avec un esprit de synthèse est d’une
clarté et d’une fonctionnalité exemplaires. Mais, étant
donné qu’il est destiné aux jeunes, on comprend aisé-
ment que ce manuel, propre à nourrir les jeunes esprits
avides de savoir, puisse offrir un contenu dont la consis-
tance éthique est pour des adultes celle d’un goûter.  

Un manuel de bioéthique, faut-il le rappeler, doit
s’adosser à un programme d’enseignement de la bioé-
thique et avoir comme traits distinctifs l’esprit de syn-
thèse et d’équilibre (exit la profession de foi), la clarté
des analyses et la fonctionnalité. 

En outre, pour être conforme à l’esprit de la bioé-
thique et donc à l’éthique, l’offre de manuel de bioé-
thique devrait s’affranchir de la logique commerciale
que la plupart des éditeurs opposent très souvent aux
auteurs. 

La problématique du manuel est évidemment soli-
daire de celle d’un programme d’enseignement. Ce
programme devra être le plus complet possible pour
donner au manuel tout son poids dans le système édu-
catif. Sans prétendre à l’exhaustivité, nous pouvons,
au regard des modèles de formation partagés entre les
théories éthiques, la casuistique et la normativité évo-
luant vers le Biodroit, proposer trois grands axes : 

I.   L’hISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECh-
NIQUES

II.  L’EThI-CITE

13. E. Sgreccia, Manuel de Bioéthique. Les fondements et l’éthique biomédicale, trad. Robert hivon, Paris, Mame-Edifa, 2004, 868 pages.
14. Fondation Jérôme Lejeune, Manuel bioéthique des jeunes, 2006.

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page497



III. Le DROIT

Le premier axe, à savoir l’histoire des sciences et
des techniques comprendrait quatre entrées : 

1. histoire de la pensée médicale

2. histoire des sciences

3. histoire des techniques

4. Nouveaux savoirs et nouveaux pouvoirs

Le deuxième axe dont la typographie suggère l’idée
d’une cité abritant tout ce qui s’articule autour de
l’éthique, offrirait au moins six entrées : 

1. Ethique, morale, déontologie

2. Fondements de l’éthique

3. Bioéthique : développement, nature, champ,
méthode, controverses

4. Ethique de la recherche

5. Ethique médicale

6. Ethique environnementale

Le troisième axe présenterait trois entrées : 

1. Les droits de l’homme

2. Les normes internationales de la bioéthique

3. Le droit international de la bioéthique.

cOnsIdérATIOns FInALEs

L’appel de Bucarest ou « Kehre disciplinaire »

En espérant que nous n’aurons plus, après ce col-
loque, de nœud gordien à trancher entre l’enseigne-
ment de la bioéthique et l’indispensable démocratisa-
tion de la réflexion bioéthique, nous voudrions, à partir
de ce lieu, lancer un appel. 

Le choix de ce lieu pour lancer cet appel n’est pas
fortuit : Bucarest est depuis quelque temps devenu le
lieu des grandes rencontres. C’est en ce lieu que s’est

tenu le sommet de la francophonie qui a réuni les chefs
d’Etat du monde francophone. Peu de temps après ce
sommet, Bucarest accueille les sommités de l’éthique
contemporaine. 

heureux et fier de lancer notre appel à partir de ce
lieu, nous caressons l’espoir d’être entendu. Cet espoir
nous remplit d’une hardiesse qui s’exprime comme
invitation à ce que nous nommons « Kehre discipli-
naire ».

« Die Kehre » est le terme utilisé par Martin hei-
degger pour exprimer l’idée d’un tournant, ce tournant
que devait prendre sa pensée de l’être en passant de la
question du sens de l’être à celle de la vérité de l’être.

Le tournant que nous invitons humblement à prendre
ici est le passage de la question du sens de l’ensei-
gnement de la bioéthique à celle de la vérité de cet
enseignement. Pour faire bref, notons que la vérité de
cet enseignement est à chercher dans le déploiement
de l’activité bioéthique comme discipline autonome.
Une autonomie disciplinaire à acquérir par l’établis-
sement d’une nomothétique15 applicable au «dis-cours»
de bioéthique ainsi que par l’engagement ferme à
prendre le tournant (Kehre).

Mais le tournant entendu comme Kehre n’est pas
un passage saltatoire ; c’est un approfondissement de
l’existant promis à une sursomption.

C’est donc par un approfondissement de la ques-
tion du sens de l’enseignement de la bioéthique que se
dévoilera la vérité de cet enseignement. Ce colloque
avec un atelier essentiellement consacré à l’enseigne-
ment de la bioéthique devrait constituer une étape, sans
doute la plus décisive, vers cet approfondissement en
posant les jalons d’un enseignement homogène de la
bioéthique dans l’espace francophone. 

Professeurs d’éthique et de bioéthique en acte ou
en puissance, le moment est donc venu de nous rendre
dignes de ce nous croyons pouvoir peser dans le réseau
mondial de l’enseignement de l’éthique et de la bioé-
thique. �

498 LA PROBLéMATIQUE DU « DIS-COURS » DE BIOéThIQUE DANS L’ESPACE FRANCOPhONE

Journal of Forensic Medicine

15. La nomothétique désigne chez Kant la législation disciplinaire de la raison. Cf. E. Kant, Critique de la raison pure, Paris, PUF, 1990, p. 337.

492-498 4-ARTICLE POAME_9-16 Gisselmann  17/04/12  10:23  Page498


	492-498 4-ARTICLE POAME

