
Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2011, Vol. 54, N° 7-8, 482-491

Article original /Original Article

Mots-clés : Analyse éthique, Ethique de la discus-
sion, Ethique narrative, Casuistique.

tItLE: arguMEntatIon In BIoEthIcs

Key-words: Ethical analysis, Ethics of discussion,
Narrative ethics, Casuistry.

* * *

La bioéthique est une discipline émergente et prag-
matique au sens de Dewey. Elle souffre de ne pas avoir
de méthodologie normative propre. Elle est, dès lors,
à cheval entre plusieurs méthodes argumentatives. L’ob-
jet de son discours exige une approche empirique com-
binée à une connaissance déontologique et à une
réflexion critique. Bien que le discours bioéthique se
fonde, ou tente de se fonder, sur des méthodes argu-
mentatives ayant toujours une dimension de rationa-
lité pratique, il est perpétuellement confronté à la néces-
sité de prendre des décisions et d’objectiver ou
d’argumenter ses choix, à partir d’une intentionnalité
première, ou d’une normativité construite socialement.
Dans des situations d’incertitudes liées aux conflits de
représentations, il est nécessaire de procéder à des choix
et rationalisations de choix face à des acteurs en conflits
de convictions. L’incertitude peut être relative à l’ac-
climatation sociale d’une biotechnologie, ou au refus
de modifier une loi, par volonté de maintien du statu

quo, par crainte que l’exception à la règle ne puisse
faire jurisprudence par exemple. La méthodologie
oscille selon les contextes culturels entre le princi-
pisme, la casuistique, et l’éthique de la discussion d’Ha-
bermas, voire un savant mélange de ces modèles.

Le discours bioéthique a pour visée de dépasser,
par une rhétorique de l’intersubjectivité, la tension entre
rhétorique subjective et objective de la justification
morale. Nous verrons qu’Habermas a lui-même tenté
de dépasser cette tension en donnant une place cen-
trale à l’accord intersubjectif dans la délibération ration-
nelle et négociée. Pourtant, l’école de Francfort, à
laquelle il a appartenu, doutait que l’idée de validité
de la connaissance humaine soit réservée à des pro-
positions empiriquement vérifiables et donc à la rhé-
torique objectiviste, car le positivisme défaisait, para-
doxalement, les liens de la discussion rationnelle, en
laissant ouvert le champ à l’irrationalité. Nous pose-
rons l’hypothèse selon laquelle la minimisation du rôle
des structures sociales dans le débat bioéthique prin-
cipiste contraint nos modes de pensée à une objecti-
vité factice, car issue de prémisses partielles menant à
de fausses inférences liées à la tension entre intention
et normes. Un modèle fondé sur l’articulation réflexive
de l’intuition morale et des normes nous semble mener
à l’éthique narrative que nous défendrons ici. Notre
réflexion vise à mettre en perspective les écueils de

La pluralité des modes d’argumentation 
du discours bioéthique : entre pragmatisme 

et recherche d’objectivité du jugement

Mylène BotBoL-BauM*

* Université Catholique de Louvain

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page482



MyLèNE BoTBoL-BAUM 483

Journal de Médecine Légale Droit Médical

l’universalisme et du relativisme dans la rhétorique
bioéthique.

I - LEs LIMItEs du ModèLE 
déLIBératIf d’haBErMas Et 
dE La casuIstIquE dE touLMIn
facE aux contExtEs pratIquEs 
dE La BIoéthIquE

L’intersubjectivité inhérente au modèle délibératif
d’Habermas se propose comme une alternative prag-
matique au positivisme, voire au réductionnisme de
principes a priori, mais Habermas limitera cette cri-
tique en faisant de l’intersubjectivité un dépassement
de la conscience morale individuelle1. L’intention est,
en effet, de donner à la dimension d’intersubjectivité
une dimension politique permettant de réaliser l’idéal
démocratique, car l’intersubjectivité ne serait pas biai-
sée par les rapports de domination ou de violence, en
séparant la langue et la parole grâce au raisonnement
formel et procédural. Mais le programme de 83 qui est
celui de l’éthique de la discussion doit être contrasté
avec sa théorie de la morale qui n’a vraiment émergé
que vers le milieu des années 90. Il semblerait qu’une
confusion est produite par le fait qu’Habermas ne
semble pas distinguer entre justification métathéorique
et justification méta-éthique à laquelle prétend l’éthique
de la discussion. Si Habermas a d’abord voulu que
l’éthique de la discussion soit un discours pratique, dès
88 il établit une distinction entre discours pragmatique,
éthique et moral, et réalise donc que le principe (U)
était bien un principe moral au centre d’une théorie
morale et non une règle d’argumentation qui rend l’ac-
cord possible. Ainsi l’on pourrait dire que la justifica-
tion de (U) ne consiste pas en une dérivation logique
et formelle du principe (U) et ne peut donc convaincre
le sceptique. Sa théorie de la morale n’offre donc pas
de programme de justification d’un point de vue moral
comme l’avait promis l’éthique de la discussion.

Nous décrirons pourquoi nous estimons que la pen-
sée par cas, qui fonde l’éthique narrative, est un inter-
médiaire intéressant entre l’éthique procédurale de Jür-
gen Habermas et la casuistique de Stephen Toulmin.
Cette dernière permet de dépasser certaines impasses

de par la visée d’une universalité pragmatique concer-
née plus par la justice des normes d’action que par la
véracité des principes. Habermas2 distingue la vérité
et la validité du discours qui adresse les normes sociales
dans le débat éthique qui se veut un outil d’émancipa-
tion. La bioéthique peut-elle devenir un outil d’éman-
cipation et à quelles conditions ? Cette question est au
cœur de la réflexion, voulant éviter le risque de fausses
prémisses, pouvant engendrer de fausses inférences
dont les conséquences ont un effet pratique d’aliéna-
tion. 

Le consensus fondé sur le compromis a, en effet,
une dimension liberticide s’il ne respecte pas toutes
les prémisses néo-kantiennes de l’idée de vérité d’Ha-
bermas. Il existe, en effet, dans les situations d’incer-
titude, une tension entre autonomie du jugement et
consensus rationnel, bien que non dérivé d’une forme
substantive de la bonne vie, que l’éthique intersubjec-
tive ne peut résoudre que partiellement. L’éthique de
la discussion suppose un consensus sur la théorie de
la modernité, selon laquelle, il n’y aurait de vérité que
pragmatique (bien que la vérité reste le but de la dis-
cussion, pour simplifier). Néanmoins, cette idée reste
virtuelle pour la majorité des habitants de la planète,
qui non seulement résiste à ce discours, mais s’y oppose
parfois de manière violente, au nom d’intuitions qui
rejettent lesdites normes universelles, qui ne prennent
jamais pour eux le visage de la vérité et restent des pro-
messes non tenues, finissant par être perçues comme
des quasi-mensonges.

Pour les « ayants-droits » du Nord, dirons-nous rapi-
dement, la normativité originaire est inhérente aux pra-
tiques d’une communauté. Nous avons un ensemble
d’attentes normatives (liberté, égalité, fraternité, jus-
tice..) qui sont sujettes à des déficiences explicatives
chaque fois que, face à une innovation technologique
ayant des effets sociaux, nous ne pouvons inférer que
les normes existantes s’appliquant de manière prédic-
tive à la situation nouvelle que nous avons à évaluer
sans tomber dans le risque du pré-normé. Ainsi, chez
Habermas, le principe U fonctionne comme une règle
d’argumentation censée rendre l’accord possible, au-
delà des faits empiriques, car la vérité est un horizon
commun, mais cette règle suppose deux prémisses dif-

1. Voir à ce propos Jean-Marc Ferry, Habermas : l’éthique de la communication, Paris, P.U.F., coll. « Recherches politiques », 1987, où l’idée
de raison pratique est reformulée en termes de « raison communicationnelle » permettant de discerner l’universalisation des intérêts en
discussion.

2. Jürgen Habermas, Morale et communication – Conscience morale et activité communicationnelle, trad. de Christian Bouchindhomme, Paris,
1986.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page483



484 LA PLURALITé DES MoDES D’ARGUMENTATIoN DU DISCoURS BIoéTHIQUE

Journal of Forensic Medicine

ficiles à rencontrer dès que nous mettons entre paren-
thèses la neutralité qu’impose la rationalité discursive :

– Pré-conditions normatives (et non morales) de
l’argumentation en général,

– Idée faible (post-métaphysique) de la justification
normative, exprimée par le principe D, qui ne
consiste pas dans la dérivation formelle du prin-
cipe U, car celle-ci n’est pas une condition néces-
saire de la justification.

Dans une discussion sur « l’éthique de la discus-
sion »3, Jürgen Habermas définit quatre étapes, dont la
quatrième dérive par inférence des étapes 3 et 1 :

1. Définition du principe U qui fonctionne comme
une règle d’argumentation,

2. Identification de présuppositions pragmatiques
d’argumentation qui aient un contenu normatif,

3. Explicitation du contenu normatif,

4. Preuve de l’implication matérielle entre le point
3 et le point 1 liée à l’idée de la justification des
normes.

C’est l’étape 4 qui représente une inférence for-
melle valide à U à partir des prémisses 1 et 2,

1. Nécessaires pré-conditions pragmatiques du dis-
cours

2. Conception normative de la justification expri-
mée par D

Si ces deux prémisses sont vraies, alors U peut-être
dérivé de la manière suivante :

1. R (règles du discours)

2. D (conceptions de la justification en général)

3. R et D

– L’inférence si R et D alors U est-elle valide ?

Si cet argument est formellement valide, nous avons
besoin de plus qu’une formalité pour établir un consen-
sus ouvert dans une démocratie pluraliste où la des-
cription du contexte semble perpétuellement ques-
tionner la validité des principes promis par cette
démocratie, soit parce qu’il y a un repli identitaire lié

à une incertitude qui suspend la possibilité d’une infé-
rence, soit parce que la modernité est subie plutôt que
vécue par les populations les plus concernées par les
conflits liés aux valeurs dites universelles. De plus,
depuis les années 1950, le transfert graduel de l’auto-
rité épistémique aux sciences naturelles a fondamen-
talement altéré notre vision de la morale dans le Nord,
par la technologisation de la culture de tous. Ce trans-
fert de technologie n’a pas été accompagné, dans le
Sud, de la montée de la liberté subjective ou d’un par-
tage de la pensée des droits de l’homme. 

L’idée que le transfert des technologies associé au
développement de capabilités4 permet le développe-
ment des libertés subjectives est perçue comme une
fausse inférence, qui a pour conséquence une absence
de reconnaissance de la diversité des projets historiques
de communautés hétérogènes a priori, qui peut mener
à certaines pathologies sociales lorsque cette techno-
logie, non assimilée, est perçue comme symbole de la
violence de l’occident par les courants traditionalistes
et communautaristes. La modernité est analysée comme
une réalisation non discutée de la rationalité instru-
mentale par des cultures qui y résistent. La théorie de
la modernité d’Habermas attribue néanmoins à la déli-
bération le rôle éthique de stabilisation et d’intégra-
tion sociale. Ainsi, la vision d’Habermas, bien que
post-métaphysique, reste idéaliste et manque de capa-
cité à s’adapter à des contextes pluriels, ce qui met en
échec le principe U lorsqu’il n’a pas d’ancrage empi-
rique qui lui donne une forme de validité. Face à ces
difficultés de l’éthique délibérative, le modèle plus
empirique de Toulmin représente-t-il une alternative ?

– Le modèle argumentatif de Toulmin

Toulmin a eu à cet effet beaucoup d’influence sur
la bioéthique anglo-saxonne et son principisme. Il s’est
focalisé avec Albert Jonsen sur la casuistique et la
morale émergeant de cas appelant cette démarche « case
morality ». J’apprécierai, à partir de son modèle, la dif-
férence entre la pensée par cas et la plasticité de
l’éthique narrative, qui semble offrir une alternative à
l’unicité du visage de la vérité. La narrativité se pré-
sente comme une pensée capable d’accueillir la contin-
gence de situations irréductiblement singulières car
liées à des individus à la biographie unique.

3. Jürgen Habermas, L’éthique de la discussion et la question de la vérité, édité et traduit par Patrick Savidan, Paris, Bernard Grasset, coll.
« Nouveau Collège de Philosophie », 2003.

4. Voir Amartya Sen, “Equality of what ?”, in McMurrin Sterling (ed.), Tanner Lectures on Human Values, vol. 1, Salt Lake City, University of
Utah Press, 1980, p. 195-220. Trad. fr. de Sophie Marnat, “Quelle égalité ?”, dans Éthique et Économie et autres essais, Paris, P.U.F., 1993, p.
189-213.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page484



MyLèNE BoTBoL-BAUM 485

Journal de Médecine Légale Droit Médical

Il semble que la casuistique rencontre de profondes
limitations et nous fasse retourner à un mode d’argu-
mentation codé car lié à la phronèsis classique, qui
n’est rappelons-le, chez Ricœur que le premier moment
du jugement. Ce qui nous préoccupe dans le débat bioé-
thique est que cette phronèsis mène a des assomptions,
voire à des inférences problématiques pour la raison
pratique qui s’applique au corps propre dans les démo-
craties pluralistes et échoue à faire sens dans les démo-
craties émergentes. Comment, en effet, élaborer une
discussion symétrique entre un soignant et un soigné ?
Entre un patient en état de vulnérabilité et une équipe
de recherche médicale proposant un consentement
éclairé à la participation d’une innovation thérapeu-
tique ? Le modèle délibératif est prévalent dans la bioé-
thique continentale. Il est très fortement lié à l’histoire
des totalitarismes du vingtième siècle et au code de
Nuremberg qui en a résulté.

J’illustrerai cette question de la limite de la vérité
du contrat volontaire et du consentement par quelques
situations en tentant de mettre en scène mon malaise
face au modèle de l’éthique de la discussion, et aux
inférences qu’il présuppose à partir du principe U d’Ha-
bermas qui maintient l’universalisme comme horizon.
J’utiliserai deux situations exemplatives, celle du débat
sur le statut de l’embryon et de l’affaire Perruche, et
celui de la régulation de la recherche internationale,
afin de montrer que le sujet de soins ou de recherche
n’est pas en cause lorsque sont invoqués les affects liés
aux situations et au contexte du jugement5.

– La pensée, La langue, et Le discours : entre argu-
mentation et récits

La modalité d’accord ne peut se faire homogène
que selon ces trois moments. L’usage de la langue intro-
duit une orientation argumentative différente lorsque
nous sommes dans un mode de discours juridique, phi-
losophique ou religieux, trois modes qui ne peuvent si
aisément être superposés et qui se rencontrent néan-
moins dans le contexte d’interdisciplinarité qu’exige
l’argumentation bioéthique. Il est difficile, dans le
contexte d’une éthique qui se veut prospective sur les
conséquences morales des technologies sur l’avenir de
l’humanité, de vérifier les erreurs d’inférence en amont.
Notre hypothèse est que ces erreurs seraient dues à un

déplacement ou une confusion entre divers modes de
discours (intuitif, déontologique, ou réflexif6) dans l’ar-
gumentation, dont les effets peuvent être probléma-
tiques d’un point de vue démocratique, car la sépara-
tion qu’exige le quant-à-soi de la conviction orale peut
être évincée au nom de la rationalité discursive. La dif-
ficulté de nommer le débat bioéthique vient du fait que
les arguments se présentent sous différentes formes
dans le langage ordinaire. De plus, les arguments les
plus logiques ne sont pas nécessairement les plus
éthiques. Levinas, face au reproche de la violence de
sa métaphysique du visage, répondait, lorsqu’on le lui
demandait : « - Est-il rationnel d’être si éthique ? -
Est-il éthique d’être si rationnel ? » Cette contraction
entre rationalité et éthique sera au cœur de notre
réflexion sur le récit de cas sur lequel s’appuie l’éthique
narrative. Nous avons tendance à argumenter à partir
de modèles explicatifs, mais la question de la rhéto-
rique argumentative consiste à savoir si tout est argu-
mentation ou si tout est récit, le récit étant souvent
considéré comme une forme moindre d’argumenta-
tion.

Nous ne pourrions ainsi raconter le monde qu’à par-
tir de principes culturels dont nous aurions hérité, ce
qui serait une façon extrêmement aliénante d’envisa-
ger la pensée, et qui ne permettrait pas d’imaginer un
dépassement du conflit de convictions ni du relativisme
culturel, et aboutirait à un échec de la pensée ration-
nelle. Ricœur refuse cette dichotomie d’un point de
vue pragmatique, car il n’y a pas de récit qui ne soit
déjà argumentatif. L’usage suffit à introduire une orien-
tation argumentative au discours. C’est aussi le dis-
cours qui permet de remettre en cause les inférences
entre les mots et leurs qualificatifs. Ainsi, la mise en
scène du langage est déjà une instruction qui oriente
la valeur donnée au discours. C’est ainsi que le contexte
où s’énonce un jugement définit la sémantique du prin-
cipe plus que le principe même. Je peux dire, par
exemple : « Il n’est pas juste d’avoir des doubles stan-
dards de recherche »7.

Mais l’inférence est bien plus évidente si je précise
le contexte : « Il n’est pas juste d’avoir des doubles
standards de recherche, lorsque le Nord expérimente
sur des sujets du Sud », qui fait référence à un discours
qui rendra la dimension critique du concept de « double

5. on se référera avec profit au débat sur la vérité et le mensonge entre Emmanuel Kant & Benjamin Constant (voir Sur le mensonge, Paris, éd.
Mille et une nuits, 2003).

6. Paul Ricœur, “Les trois niveaux du jugement médical”, dans Esprit, 227, 1996, p. 21-32.
7. Ruth Macklin, Double standards in Medical Research in Developing Countries, Cambridge, Cambridge University Press, coll. « Law, Medi-

cine and Ethics », 2003.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page485



486 LA PLURALITé DES MoDES D’ARGUMENTATIoN DU DISCoURS BIoéTHIQUE

Journal of Forensic Medicine

standard » beaucoup plus efficace, car elle se réfère à
un imaginaire social qui partage une intuition morale
de conflit de légitimité. Une explicitation relativiste
des arguments devra justifier ou non l’abandon d’une
perspective universaliste d’accès aux soins8. L’avan-
tage du récit est qu’il ne présuppose pas d’inférence
causale, il n’est qu’une projection libre donnée à l’autre
pour qu’il s’y projette par empathie s’il s’y reconnaît,
ou le rejette s’il heurte ses présupposés. Il est plus effi-
cace que l’argument rationnel en ce que la catharsis
sociale se fait plus immédiatement à travers un récit
qu’à travers une argumentation, qui suppose une dis-
tanciation réflexive ou la soumission passive à un argu-
ment d’autorité. Pourtant, il a été montré qu’il serait
trop simple de radicalement séparer récit et arguments,
car le récit oriente le jugement dans son mode d’énon-
ciation même. Il est donc important de séparer récit et
argumentation dans un rapport, que Levinas nomme-
rait séparation liante. En effet, si la narration décrit le
faire, l’argumentation prétend rendre compte des rap-
ports de causalité qui oriente vers celui-ci. Il semble,
et là réside toute la difficulté, que tout texte résulte
d’une combinaison entre dimensions descriptive, nar-
rative et argumentative.

II - La quEstIon dE L’InférEncE
dans La pEnséE par cas

Selon le paragraphe précédent, il nous faut plutôt
prêter attention à l’opération associée à la pensée par
cas, plutôt que de partir de ce que je considère comme
une impossible définition préalable de qu’est-ce qu’un
cas qui pourrait provoquer un argument. En quoi un
cas interrompt-il nécessairement une chaine normative
d’inférences ? La bioéthique à longtemps opposé la
casuistique de cas au principisme de Beauchamp et
Childress. La complexité des situations ne peut abou-
tir à un consensus ouvert à partir du seul discours juri-
dique amenant à une redécouverte de la logique nar-
rative, dont les séquences et les interactions permettent
des inférences diachroniques, plus efficace qu’un prin-
cipalisme dogmatique dans le cadre de nos démocra-
ties pluralistes et qui a mené à une pensée par cas9.

Le cas requiert, en effet, un approfondissement de
la description car il désigne une situation qui interpelle
un mode d’action ou de décision. Le cas en bioéthique
se présente souvent comme un défi à l’intuition morale
commune ou un révélateur de son hétérogénéité et pro-
voque des arguments (au sens de to argue) dans un
contexte de conflits de conviction ou d’intérêts. Le cas
bioéthique révèle une contingence car il se termine
souvent par une question qui prend acte de l’incerti-
tude du jugement auquel ni le discours moral ni le dis-
cours juridique, ni même le sens commun ne peut offrir,
au stade du récit de cas, de réponse convaincante ou
universellement objective. Chaque choix ou mode d’ac-
tion va devoir dès lors être argumenté en faisant des
compromis sur le premier choix de chacun face à une
question qui provoque nécessairement des conflits d’in-
tuitions morales.

– Peut-on débrancher un respirateur ?

– Est-il légitime de faire de la recherche sur cel-
lules souches ?

– À partir de quand est-on une personne ?

– L’avortement est-il un droit des femmes limité
par l’intérêt du tiers qu’est l’embryon ?

– Peut-on accéder à une demande d’euthanasie si
l’on n’est pas en fin de vie ?

– y a-t-il conflit dans une demande d’euthanasie
néonatale tardive entre la mère et le fœtus ?

Nous savons que nous sommes confrontés à un cas
lorsque nous rencontrons une crise du jugement, un
obstacle à une inférence normative. La distance
réflexive serait tellement plus aisée si l’on était capable
d’adopter sur ces questions un ton humoristique… Pré-
cisément, la cohérence d’un supposé ordre oral, ne
prête pas à rire mais mène, au mieux à un discours pro-
méthéen, au pire à un discours empesé par le risque de
dérives inférées et non prouvées. Le cas fait problème
dès qu’il appelle une réflexion résultant de l’impossi-
bilité de passer de l’observation empirique à une infé-
rence causale qui agirait comme une injonction logique.
Le cas fait problème par définition. Par conséquent il
appelle une solution qui ne découle pas d’une infé-
rence logique. Il requiert nécessairement un nouveau
modèle de raisonnement.

Journal de Médecine Légale Droit Médical

8. Voir à ce propos Mylène Botbol-Baum, “The Shrinking of Human Rights: the Controversial Revision of the Helsinki Declaration”, British
HIV Medicine, 1 (4), 2000, p. 238-245.

9. Voir Penser par cas, sous la direction de Jean-Claude Passeron & Jacques Revel, éditions de l’école des Hautes études en Sciences Sociales,
coll. « Enquête », n°4, Marseille, 2005, notamment l’article de Stephen Toulmin et Albert R. Jonsen : “À quoi sert la casuistique ?”.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page486



MyLèNE BoTBoL-BAUM 487

Journal de Médecine Légale Droit Médical

Se posent alors des questions telles que : Com-
ment réagir face à une demande d’euthanasie ? Com-
ment justifier de faire exception à la règle face à une
situation de souffrance incontrôlable et refusée par
le patient ou justifier sa souffrance au nom du prin-
cipe de non nocere ? Ce qui a toujours constitué la
difficulté logique des descriptions de cas en tant qu’in-
citant à débattre, c’est qu’elles opposent des éléments
qui ne font pas partie de nos référents prédéfinis. Le
cas fait problème, car il n’est pas la variante libre
d’une structure invariante, il interroge la spécifica-
tion automatique d’une norme que l’on présuppose
partagée. L’analyse de cas se distingue ainsi des juge-
ments universalisables par la singularité du récit dont
on tentera en biodroit, de faire un paradigme qui
mènera à faire d’un cas isolé un paradigme fondé sur
la jurisprudence.

Le cas bioéthique constitue donc une particularité
à la fois empirique et logique, cela veut-il dire que le
cas resterait indéfiniment de l’ordre de la description
et échapperait aux chemins de la nécessaire inférence ?
Ce qui fascine dans le cas, c’est qu’il interpelle, dans
sa singularité même, la signification d’une identité
instable. Il met comme en écho la discordance dans
les processus bien rôdés des décisions médicales, juri-
diques ou sociétales et révèle la perméabilité voire la
fragilité du discours de la vérité scientifique ou morale
sur lesquelles ces décisions se fondent fréquemment.

Ce n’est certes pas une question propre au domaine
bioéthique. La question de la postmodernité semble
être de savoir comment préserver la signification locale
alors même que l’anamnèse voudrait en tirer par infé-
rence une connaissance transposable et imposable à
d’autres cas. Comment, dès lors, s’établit la validité
générale d’une démarche descriptive et empirique ?
Depuis le XXe siècle, les Sciences de l’homme ont
quitté les approches purement essentialistes et/ou prin-
cipalistes pour se confronter en termes de validité, plus
humblement peut-être aux travaux empiriques et à l’ex-
périence clinique. La question émergente est donc de
savoir comment préserver la signification locale d’une
singularité alors même que l’anamnèse veut en tirer
par inférence une connaissance transposable à d’autres
cas qui risqueraient d’en effacer la singularité même. 

Mais peut-on valider un jugement à partir d’une
semi formalisation liée à un contexte, alors même que
le discours bioéthique procède par révisions de normes
en fonction d’une historicisation empirique des prin-
cipes et des raisonnements ou des habitudes du méde-
cin, du juriste et/ou du philosophe ? Elle se passe par

un assemblage de cooccurrences en contraignant à sus-
pendre une doxa ou un raisonnement disponible. Tant
qu’il n’a pas été argumenté à partir de normes parta-
gées, même si celles-ci sont minimales, est-il possible
de dégager, par-delà ces variations, des caractéristiques
communes ? Comment associer la singularité du cas
au suivi temporel dont elle est le produit et qui risque
de créer des paradigmes ?

Il faut pour cela remonter de manière quasi archéo-
logique le contexte dans lequel la situation s’inscrit à
la temporalité où elle se construit. C’est l’articulation
de ces deux moments qui fait d’une occurrence un cas
bioéthique. Il s’agit alors moins de l’histoire excep-
tionnelle d’un individu que d’une hypothèse inédite
qui mènera à changer les pratiques ou à réorienter des
décisions de soins ou de santé publique. Le cas sup-
pose une logique de la collection de preuves qui puisse
conforter une intuition morale ou résoudre une énigme.
C’est alors que la trame interprétative vient renforcer
l’hypothèse explicative et que l’étude de cas pourra
proposer un agencement inédit d’éléments connus. ou
un nouveau regard sur des pratiques quotidiennes. Il y
a donc dans le discours bioéthique parce qu’il se fonde
sur des cas, un jeu permanent entre l’exception, la règle
et sa transgression.

– Enjeux de l’ « Affaire Perruche » et autres doxaï
dans la rhétorique bioéthique

La cour d’appel avait d’abord retenu que la faute
médicale avait effectivement fait perdre à la mère l’op-
portunité d’une amniocentèse et à une interruption
médicale de grossesse. Elle a donc indemnisé l’enfant
au titre de « perte de chance » (de ne pas être né han-
dicapé) jusqu’au coup de théâtre de janvier 2002 au
cours duquel le gouvernement, sous la pression des
conflits entre les divers ministères, l’opinion publique,
les échographistes et les assurances a mis fin à la juris-
prudence Perruche, qui constitue pourtant un coura-
geux précédent qui indemnisait les victimes d’erreur
de dépistage des malformations durant la grossesse. Il
est essentiel de comprendre qu’il n’était pas question
de pénaliser la faute médicale mais de reconnaître la
responsabilité juridique à penser de nouveaux droits
face à l’avancée des biotechnologies qui rend la mère
responsable de choisir de mettre au monde un enfant
handicapé ou pas. Ce qui était le principe même de la
loi sur l’avortement contre laquelle luttait la politique
(notons à ce propos que Jean François Mattei, Chris-
tine Boutin et plus généralement le parti des anti-IVG
ont fait de l’« Affaire Perruche » un symptôme de la
division entre vitalistes et fétichistes de la notion de

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page487



dignité, et tenants des droits individuels revendiquant
le risque de la liberté).

Comme l’a souligné yan Thomas10 à propos de cette
affaire singulière, ce fut l’occasion d’une régression
des droits reproductifs au nom du biodroit, qui n’a pas
fini d’avoir un impact sur les libertés fondamentales
et la fragilisation de la démocratie pluraliste. La réin-
vention de la personnalité morale de l’embryon à par-
tir du patient impliqué dans le cas, ne vise donc pas à
établir de règles mais à faire coexister des éléments
qui apparaissent d’abord comme disjoints. Ce tissage
va faire découler « comme par inférence » une trame
interprétative et une hypothèse explicative, mais, là
encore, comment détecter les fausses inférences ? La
plupart des cas qui font débat en bioéthique interro-
gent un corpus de règles implicites à partir desquelles
se font nos inférences. Un cas simple vient sagement
se ranger sous la règle de manière causale ; un cas dif-
ficile vient au contraire signaler une impasse du rai-
sonnement, une impossibilité d’inférer tranquillement
qu’un embryon est une personne de droit L’irréduc-
tible factualité de la signification des décisions a moins
la forme d’une norme abstraite que celle d’une excep-
tion déclarée comme constante. Faire cas c’est donc :

– prendre en compte une situation

– en reconstruire le contexte

– la réinsérer dans une histoire

afin que des inférences puissent se faire entre situa-
tions similaires. C’est, en somme, un travail de nor-
malisation de l’exceptionnel. La résistance à l’allergie
de l’altérité consiste à ne pas réduire la singularité à
l’exceptionnel ou à la monstruosité. Le discours bioé-
thique devient un discours normatif et réducteur, dès
qu’il cède à cette tentation. Il est utilisé comme rapt
du débat démocratique qui suppose que le dissensus
précède l’accord. Michel de Certeau disait que c’est
précisément « le déficit de la théorie qui fait de la nar-
ration un événement ». La narration, dans ce cas, va
permettre de rassembler les pièces éparses d’une his-
toire et redonner, après l’interruption inférentielle pro-
voquée par le cas, une forme et un ordre qui va réta-
blir la possibilité de donner des raisons. Le recours à
une démarche inductive procède en effet d’une sub-
somption verticale qui permet d’élargir une définition
et d’insérer l’altérité du cas dans la mêmeté du dis-

cours. Mais ce qui nous intéresse est le moment plus
radical où le cas, par son altérité même, fragilise le dis-
cours de la doxa et le décale face à l’histoire, en ren-
dant inaudible des doxaï telles que :

– « La femme est la propriété de son mari » ;

– « L’excision est une noble tradition »11 ;

– « L’avortement est un crime ».

Elles ont l’accent de l’éthique de la véracité dont
la dimension est toujours sacrificielle et relève de ce
qu’Arendt nomme le mensonge à soi. Ces expressions
acquièrent, par le décalage avec la légitimité acquise
de ces actes, un ton décalé, qui exige une justification
car l’évidence partagée du consensus objectif révèle
sa fragilité. Les doxaï apparaissent, a posteriori, ou
dans un conflit de convictions (qui fait la vertu du plu-
ralisme) comme le produit de fausses inférences et pas
uniquement de discours conservateurs. Tout en sachant
que ces inférences ne sont pas effacées mais ques-
tionnées. Dans ce processus les nouvelles doxaï que
sont :

– « Mon corps m’appartient » ;

– « L’excision est une mutilation » ;

– « L’avortement est un droit » ;

ne sont pas à l’abri de contestations, mais ont obtenu
une forme de reconnaissance sociale qui les sort de la
marginalité sans qu’un jugement hiérarchique qui mette
fin à la controverse ne soit jamais garanti. Ces affir-
mations sont des actes intentionnels destinés à d’autres
qui peuvent toujours vous accuser de mensonge, mais
déjà Platon dans l’Hippias Mineur (Sur le Mensonge)
confrontait cette question de rhétorique en disant
qu’« [o]n ne ment pas en énonçant une assertion fausse
qu’on croit vraie ». Les constructions narratives sont
soumises aux aléas de l’histoire et ne relèvent pas d’une
vérité mais d’une argumentation plus largement par-
tagée, normalisée en somme. Ainsi, la description de
cas cliniques repose sur une forme de stylisation com-
parative des cas observés qui les transforme en cas
paradigmatiques et permet par analogie le repérage de
ressemblances et de différences entre diverses situa-
tions ; mais le danger reste de confondre ce processus
analogique avec une généralisation capable de prévoir
des récurrences inférentielles qui mèneront à une sus-

488 LA PLURALITé DES MoDES D’ARGUMENTATIoN DU DISCoURS BIoéTHIQUE

Journal of Forensic Medicine

10. yan Thomas, “L’extrême et l’ordinaire. Remarques sur le cas de la communauté médiévale disparue », dans Penser par cas, p. 45-73.  
11. Voir, sur cette question, de manière plus approfondie le chapitre que j’ai consacré à l’« éthique narrative et [aux] droits reproductifs des femmes »,

dans Mylène Botbol-Baum, Bioéthique dans les pays du sud – Récits de médecins africains, Paris, L’Harmattan, 2005, p. 251-269.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page488



pension du jugement de la situation dans son irréduc-
tible singularité.

L’hypothèse grâce à ce processus, devient alors
assez générale pour ne plus requérir l’appui du contexte
et mène là encore, à un risque de fausses inférences
par généralisation excessive. Nous passons de l’inté-
rêt du cas particulier à sa banalisation monotone qui
érode parfois notre capacité de jugement. Et permet
par exemple de mettre sur le même plan une euthana-
sie volontaire et l’euthanasie d’une personne inapte, et
d’en inférer qu’il faut élargir la loi à ce nouveau cas.
Le récit, parce qu’il s’oppose à ce schéma inférentiel
de la pensée expérimentale qui a envahi le jugement
clinique, pose le problème de la valeur inférentielle de
la pensée par cas. Seule la subordination épistémolo-
gique du sens des observations permet un suivi de cas
singuliers. Nous constations donc une tension entre
droits de l’expérience et les exigences logiques du dis-
cours. C’est donc bien dans l’histoire des sciences
logiques que le statut formel de la démonstration et de
l’inférence nécessaire s’est trouvé remodelé à partir
d’auteurs tels Mauss, Lévi-Strauss ou Wittgenstein et
ses jeux de langage. La recherche d’une intelligibilité
unifiée par les présupposés de l’universalité s’est oppo-
sée peu à peu dans la modernité à la recherche d’une
intelligibilité particularisée qui soit capable de s’atta-
cher à un cas singulier qui conditionnerait l’universel ;
c’est déjà l’universel singulier de Sartre dans La Cri-
tique de la raison dialectique ou le « visage » chez
Emmanuel Levinas… face à ce qui est apparu après
guerre comme la violence d’une rationalité unifiée qui
effacerait la dimension d’affect que provoque la sin-
gularité d’une situation forgeant notre intuition morale.

– Rationalités plurielles ?

Face à cette tension, Durkheim grand penseur de
l’individualisme face au cas Dreyfus par exemple, qui
mena à la généralisation antisémite, reste un exemple
d’inférence abusive qui part de l’exclusion d’un seul
pour en faire la justification de l’exclusion du groupe
et repose sur de fausses inférences ? Durkheim pro-
posa ce qu’il appelait des variations concomitantes qui
permettent d’imputer paradoxalement la constante
d’une corrélation à son contexte. Tout se passe comme
si la sociologie nous avertissant que la voie de la géné-
ralisation ou de l’intuition reste souvent fermée et ne
doit pas être forcée. C’est à partir de ce constat que
Pierre Livet12 proposera une logique non monotone des
inférences.

Les différentes formes de raisonnements considé-
rés comme les opérateurs d’une généralisation peuvent
être menées en faisant des hypothèses différentes sur
leurs contextes. C’est précisément cette tension qui
implique la possibilité d’« une révision des croyances ».
Elle fonctionne selon la logique d’inférences normales,
possibles ou probables selon laquelle s’organisent, dans
une narration, des évènements singuliers. Cela peut
amener à formaliser un raisonnement complexe qui
parvient à ne rien perdre de la nécessité locale des rai-
sonnements. Les raisonnements principalistes au
contraire stérilisent les inférences lorsqu’elles sont pré-
cisément contraintes à des sauts comparatifs entre
contextes pluriels. Les connecteurs qui permettent à
l’observateur de trouver une cohérence inapparente
supposent la capacité d’inférer des formes de cohé-
rences qui sont inaccessibles à la seule expérience et
requiert une imagination spéculative qui permet un
réagencement inédit de séquences narratives. La géné-
ralisation se fera dans un deuxième moment quand le
cas singulier se fait par sa récurrence paradigmatique.
L’identification et le traitement d’une singularité pose
un problème logique. Si l’argumentation hypothético-
déductive décrit des opérations d’inférence qui rédui-
sent le cas, ou le patient singulier, à un exemplaire sub-
stituable, n’importe qui peut alors rejoindre le « on ».

– Les greffés du cœur ;

– Les patients comateux ;

– Les palliatifs…

Prendre au sérieux la pensée narrative pourrait indi-
quer une autre manière d’articuler les moments d’une
argumentation dont la montée en généralité et en pré-
cision serait plus pertinente en biomédecine que la
généralisation inductive ou la nécessité déductive en
termes pragmatiques. L’analyse de cas remet en ques-
tion l’unité logique de l’argument scientifique et invite
à se référer à des rationalités plurielles. Mais le dis-
cours bioéthique ne peut en rester là car un jugement
pertinent exige à la fois la logique déductive en ce qui
concerne la décision médicale et l’approche plus com-
plexe de la narration qui tient compte de la singularité
du cas. La narrativité questionne l’immobilité des
concepts génériques. D’ailleurs, la démarche scienti-
fique elle-même connaît des théories concurrentes et
des formalismes distincts qui exigent une séparation
liante entre les logiques concurrentes. Une éthique de
la complexité exigerait des inférences non monotones,

MyLèNE BoTBoL-BAUM 489

Journal de Médecine Légale Droit Médical

12. Pierre Livet, “Les diverses formes de raisonnement par cas”, dans Penser par cas, p. 9-44.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page489



une démédicalisation des présupposés qui mènent de
la décision à l’action. L’exigence théorique de la bioé-
thique ne peut se réduire, en effet, à une uniformisa-
tion sémantique, elle doit au contraire viser à articuler
des éléments disjoints. 

Ainsi, la nouveauté des questions que pose la bioé-
thique exigerait une reconfiguration du réel, qui force
à repenser une grille conceptuelle à partir de nouvelles
pertinences empiriques. La règle d’inférence nous
conduit normalement à une conclusion nécessaire, mais
dès qu’il y a incertitude la règle doit pouvoir être remise
en jeu. Nous avons une règle d’inférence concernant
une normalité pratique lorsque la règle n’est valide que
par défaut. En effet, une règle particulière (un état d’ex-
ception) peut défaire la première inférence en donnant
un contre-exemple : « Il est criminel d’euthanasier un
patient sauf si… sa demande est réitérée et que nous
sommes face à une souffrance inutile en fin de vie ».
Autour d’un tel discours, l’accord se fera non sur le
concept d’euthanasie, acte qui focalise encore, par un
conflit de représentations narratives du sens de la mort
individuelle, sur le conflit de convictions, mais un
accord peut se construire sur le constat empirique de
« la souffrance inutile »13, et que l’on ne peut soulager,
qui transforme alors les soins extraordinaires en tor-
ture.

Cela exige la construction d’un consensus ouvert
qui donne une légitimité aux arguments et qui soit re-
constructive, ce qui implique que les modes d’argu-
mentation soient insérés dans un processus dynamique
où la notion de « argue » (dans argument) prenne une
place importante afin d’échapper à la neutralité bien-
veillante entre des positions incompatibles, mais moti-
vées et engagées envers différentes constructions nar-
ratives du monde. Ce qui implique des ramifications
en termes de cohérence interne, non seulement en
termes de jeu de langage, mais en termes de capacités
d’établir avec certaines restrictions des liens paradig-
matiques avec des positions partageant le même hori-
zon d’action, car la spécificité de la bioéthique est
qu’elle doit être agissante. Il est donc important de pou-
voir décrire les sensibilités normatives d’une société
qui peuvent jusqu’à un certain point être sainement en
conflit car le dissensus est précisément la condition de
la démocratie. Les hypothèses et leurs conditions de
révision doivent être aussi cohérentes que possible.

Dès qu’il y a accord minimal, les inférences entre les
différentes options normatives ne sont plus contradic-
toires mais co-existantes. Cela permet d’échapper aux
risques de la casuistique qui est de « propager ou
[d’]essentialiser une pensée par cas entendu comme
juridisme littéral », ce qui donne d’ailleurs les posi-
tions les plus conservatrices du discours bioéthique.

– Dimension transgressive de la narrativité lors-
qu’elle éveille à la raison pratique comme outil d’un
universel pragmatique

La narration, contrairement au cas construit par
anamnèse, peut devenir une démarche transgressive
au sens positif du terme car elle permet de ne pas gar-
der à l’expérience sa valeur d’a priori, ce qui rendrait
les sciences humaines et la pensée tout court inutiles
car il ne s’agirait plus de peser mais d’appliquer reli-
gieusement des règles inférentielles immuables, car
génératrices du même dans une allergie à l’altération
provoquée par le déploiement biotechnologique. Il croit
à la puissance d’une raison communicationnelle dans
laquelle se joue la notion de reconnaissance qui exige
de prendre au sérieux les convictions religieuses dans
leur potentiel critique des dogmatismes libéraux, non
qu’elle ne puisse pas plus que la philosophie « ré-
enchanter le monde », mais nous dit-il, parce qu’elle
a pu « archiver les intuitions morales les plus pro-
fondes » au sein même de nos démocraties pluralistes.
Là encore l’éthique narrative permet une séparation
liante14 entre intuitions morales qui doivent pouvoir se
reconnaître dans leurs différences mêmes. « Pour un
traitement politique substantiel des grands problèmes
de société, notre raison publique doit s’ouvrir aux rai-
sons issues de la religion » car la liberté négative serait
insuffisante à répondre aux dilemmes posés par la ques-
tion de l’euthanasie, de l’avortement… ces raisons ne
peuvent toutefois, être séparées de leurs connotations
dogmatiques liées là encore au contexte narratif  où
elles s’élaborent.

En ce sens, si ni le modèle de Stephen Toulmin ni
celui de Jürgen Habermas ne conviennent au consen-
sus par confrontation que proposent à penser les moda-
lités d’argumentation qui permettent de donner à
l’éthique narrative la priorité sur l’universalité prag-
matique, la capacité imaginative permet une délibéra-
tion juste et rend possible le dépassement des points
de vue culturalistes qui cachent des conflits d’intérêts

490 LA PLURALITé DES MoDES D’ARGUMENTATIoN DU DISCoURS BIoéTHIQUE

Journal of Forensic Medicine

13. Selon la belle expression d’Emmanuel Levinas. “La souffrance inutile” est publié dans Entre nous – Essai sur le penser-à-l’autre, Paris,
Grasset – Le Livre de Poche, coll. « Biblio essais », p. 100-112. 

14. Voir en particulier Emmanuel Levinas, Le Temps et l’autre, Paris, P.U.F., coll. « Quadrige – Grands textes », 2006.

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page490



entre groupes à risques ou entre hommes et femmes.
L’imagination narrative devient alors en soi un outil
d’argumentation. Elle permet, en effet, de dépasser les
particularismes inessentiels ou une méfiance mutuelle.
Cette imagination morale peut se présenter sous la
forme d’une délibération prenant en considération l’évo-
lution des paradigmes qui se construisent au travers de
cas. Une délibération avisée requiert la capacité de dis-
tinguer et de hiérarchiser les valeurs en jeu. Les récits
singuliers apparaissent alors comme des constructions
rhétoriques permettant de négocier entre points de vue
conflictuels.

Ce modèle de délibération bioéthique voudrait être
perçu comme le successeur du modèle jurispruden-
tiel défendu par Stephen Toulmin et Chaïm Perelman
qui met en scène une logique pragmatique de l’argu-
mentation vers un modèle de raisonnement pratique.
Il associerait à la casuistique et au principalisme un

cadre dialogique qui, grâce au développement de
« capabilités partagées », ouvrirait à la co-responsa-
bilité d’imaginer des résolutions de problèmes qui ne
dépendent pas de l’arbitraire du cas par cas, mais
puisse se penser et s’argumenter à partir de l’analyse
réflexive de narration de cas qui construise un uni-
versel pragmatique. Nous avons vu que l’éthique nar-
rative perturbe la synchronie de la pensée déductive.
La singularité de situations incite à reformuler les
prémisses de nos jugements pratiques, permettant par
cette pluralité même de converger vers une forme de
rationalité pratique plurielle qui n’échappe pas aux
raisonnements inférentiels du clinicien, mais qui per-
met aux jugements cliniques d’être révisables en
contexte. Le récit est, en effet, doté d’une fonction
argumentative propre qui exige d’établir un horizon
intersubjectif commun sans prétendre à une vérité
partagée objectivable. �

MyLèNE BoTBoL-BAUM 491

Journal de Médecine Légale Droit Médical

482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:36  Page491


	482-491 3-ARTICLE BOTBOL_9-16 Gisselmann

