
Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2011, Vol. 54, N° 7-8, 473-481

Article original /Original Article

Mots-clés : Ethique médicale, Ethique biomédi-
cale, Langage, Représentation sociale, Herméneutique.

TITLE: ThE words of BIoEThICs:
EMphasIsE rEaLITY or hIdE IT?

Key-words: Medical Ethics, Bioethics, Language,
Social representation, Hermeneutics.

* * *

INTrodUCTIoN

Le triomphe mondain de la bioéthique n’est pas
sans évoquer les succès de Mata Hari  dansant.

Le charme de la jeunesse et l’exotisme supposé de
leurs origines ont permis à l’une et à l’autre de ses trou-
blantes égéries de séduire un public de protecteurs hauts
placés.

Mais savoir exprimer le désir des corps conduit-il
inexorablement à la trahison ?

Et spectacle du corps, la bioéthique ne peut-elle en
être le langage sans recéler ce caractère sulfureux et
ambigu qui se dégage de l’attirance pour l’interdit ?

Il existerait, en effet, par nature une ambiguïté de
la bioéthique. Se voulant un langage commun pour
parler du corps et de ses avatars biomédicaux, la bioé-
thique emprunte la plupart de son vocabulaire à des
disciplines bien ancrées : la biologie et la médecine,
le droit, la philosophie. Mais surtout, donnant à voir
le corps médicalisé pour ce qu’il est, elle prétend néan-
moins lui apporter ce « supplément  d’âme » qui
semble-t-il caractérise l’ «  humanitude » : la référence
à l’éthique et donc à des valeurs susceptibles d’influer
sur le comportement humain.

La difficulté inhérente à la bioéthique tient  donc
au besoin d’exprimer cette double réalité : physique et
conceptuelle. Autrement dit, pour reprendre l’apho-
risme de Wittgenstein, le hiatus de ce langage là, comme
de tout autre d’ailleurs ( ?), est que «  ce qui peut être
montré ne peut être dit ».

La bioéthique est ainsi, sans nul doute, une vitrine,
plus qu’un magasin, où s’exposent les nouvelles tech-
niques biomédicales (I). Et, les mots de la bioéthique,
notamment ceux de la loi qui consacre et légitime ces
pratiques, illustrent cette exposition du corps, corpora-
lité soumise à l’échange mais aussi touchée, à raison
de son origine humaine, par l’onction du « sacré ».

Ce faisant, la bioéthique poursuit par ses mots un
objectif conceptuel : donner tant pour l’individu que
la société un sens à l’utilisation biomédicale du corps

Les mots de la bioéthique : 
faire voir la réalité ou la dissimuler ?  

Christian BYK*

* Magistrat, Secrétaire général, Association internationale droit, éthique et science.

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page473



474 Les mots de La bioéthique

Journal of Forensic Medicine

humain. Et paradoxalement, il faut des mots pour
« exprimer dans le langage ce qui ne s’exprime pas par
le langage » (II).

I - dEs MoTs poUr MoNTrEr : 
La BIoéThIqUE, vITrINE dU Corps

La bioéthique nous montre une «  nouvelle réalité
objective » autour du corps remodelé par la médecine.
Les mots de la bioéthique révèlent et légitiment ainsi
les choses. 

Mais soyons juste : la bioéthique n’est pas qu’un
jeu de mots visant à revêtir des pratiques médicales
contestables du sceau de la légitimité conférée par
l’éthique et le droit. Elle est une construction  com-
plexe qui utilise le langage pour socialiser, rendre
conforme à une légitimité sociale idéale et proclamée
le savoir issu  de la puissance acquise par la bio-méde-
cine à l’égard du corps et de « la condition humaine ».
Sans la bioéthique, point de chance pour les sociétés
occidentales  d’assumer l’héritage philosophique qui
fait de la personne le centre et la mesure de tout pro-
jet politique.

Mais aussi sans la bioéthique, point de chance de
saisir le basculement de nature de ce projet de maîtrise
raisonnée du monde qui ne vise plus seulement l’ac-
tion de l’homme sur la nature  mais l’action de l’homme
sur lui-même, individu comme espèce.

a - La construction du langage en bioéthique

La démarche bioéthique est en premier lieu une
démarche de prise de conscience, une démarche cri-
tique, y compris à l’égard des mots et des concepts
qu’elle a développés.

Si toutefois cet élément essentiel de la bioéthique
apparaît plus effacé depuis que la bioéthique a acquis,
du moins dans certains pays, un fort caractère institu-
tionnel et normatif, il a néanmoins fortement marqué la
période de « la bioéthique des pionniers » et il garde un
rôle essentiel dans la pratique de la bioéthique clinique.

1) Le langage bioéthique: un outil d’analyse
critique

L’ère des pionniers, les « Pilgrims Fathers » de la
bioéthique, est d’évidence une période de révolte :

– Révolte et dénonciation de pratiques de recherche
contraires à l’éthique médicale malgré l’existence
d’un « nouveau » vocabulaire propre à l’éthique
de la recherche (Code de Nuremberg et Déclara-
tion d’Helsinki) ;

– Révolte et détachement de théologiens catholiques
à l’égard du dogme de l’Eglise lorsque l’affir-
mation d’une parole trop absolue leur a paru
contraire à une appréhension humaine des réali-
tés sociales ; 

– Révolte et rébellion des médecins eux-mêmes
face à l’absolutisme et au conservatisme éthique
de leurs organisations médicales.

Révolte enfin d’une partie de la société face à l’uti-
lisation à des fins économiques de la recherche et de
ses applications pour imposer de nouveaux marchés
dont la santé est l’enjeu ou pour inscrire les rapports
Nord -Sud dans un contexte consolidé de domination. 

Dès lors, la bioéthique est conçue comme un lan-
gage anti-dogmatique, fondée sur le pluralisme, conver-
gence du langage et de la confrontation des disciplines
mobilisées  pour un dialogue sur l’homme en situation
biomédicale.

Refusant les valeurs imposées, la bioéthique se veut
alternative à l’incapacité des valeurs traditionnelles à
répondre aux défis posés par les sciences de la vie.

La vertu de la bioéthique est de montrer que le dis-
cours dogmatique et même le discours persuasif ne
suffisent plus mais qu’il convient de chercher à rendre
compte de façon systématique des conditions néces-
saires au développement harmonieux des individus et
de la société.

La critique faite au mot même de bioéthique dans
la mesure où il laisserait entendre qu’existerait une
éthique spécifique au vivant, voire une éthique déri-
vée de la pratique et des connaissances en biologie,
néglige peut-être cette conséquence de la bioéthique
voulue comme méthode d’analyse systémique. Car
pour les pionniers de la bioéthique, une éthique sans
connaissance profonde des sous-systèmes très com-
plexes suivant lesquelles l’homme est organisé et agit
ne permet pas de prendre des décisions précises et nuan-
cées. « Tout ce qui va vers la fragmentation tend à
déchirer l’être humain et le tissu social » souligne David
Roy (Promesses et dangers d’un pouvoir nouveau in
La bioéthique, Cahiers de bioéthique, Presses de l’Uni-
versité Laval, Québec, 1981, N° 1, p 95).

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page474



Christian bYK 475

Journal de Médecine Légale Droit Médical

A l’aube du XXIe siècle, la bioéthique apparaît
moins radicale, moins en rupture avec la manière de
penser le discours sur la science et la technologie.

Sans doute reste-t-il dans la démarche de certains,
plus d’ailleurs aujourd’hui dans le domaine des bio-
technologies que dans celui de la biomédecine (réserve
faite du débat sur le clonage et les recherches sur l’em-
bryon humain), une volonté de contestation de l’ordre
établi (voir le mouvement anti -mondialiste) ou de réta-
blissement d’un ordre révolu (au regard du respect de
la vie ou des valeurs qui traditionnellement fondent la
famille). Mais, l’appropriation sociale de la bioéthique,
son institutionnalisation, lui ont donné un rôle plus «
constructif », plus normatif, celui de fixer des limites
rassurantes mais pragmatiques pour satisfaire le double
objectif, paradoxe des sociétés modernes, d’atténuer
la peur du progrès tout en en  garantissant les bienfaits.

Cette implication de la bioéthique à réguler les pra-
tiques plutôt qu’à offrir une méthode d’analyse critique
de celles-ci  inscrit le langage de la bioéthique dans la
recherche d’un discours sur des valeurs et principes
communs, d’où l’impression que cette part de la bioé-
thique, loin d’être « contestatrice », se veut consen-
suelle, « politiquement correcte ».

2) Une « réalité objective » inspirée par des
valeurs

La raison humaine est toujours une conquête, la
conquête fragile d’un sens partagé » (Alain Supiot,
Homo Juridicus, Seuil, 2005, p 40).

La bioéthique n’échappe pas à cette règle et repose
sur des certitudes indémontrables aussi bien que sur
une langue qui s’impose à tous car, condition de la dis-
cussion, elle ne peut être discutée.

A cet égard, l’objectif de la bioéthique d’offrir une
alternative acceptable à la « crise » des grands dogmes
religieux et idéologiques est aussi l’héritière de cette
« constitution normative de l’être humain ». En effet,
«  il a fallu un long cheminement historique, du Droit
romain jusqu’aux modernes déclarations des droits,
pour que s’affirme notre conception occidentale de
l’Homme comme universel abstrait, né libre et doué
de raison, et égal à tous les autres hommes » (A. Supiot,
op. cit. p 46).

Dès lors, la bioéthique en tant que langage construit
sur des principes et valeurs assume la force et les fai-
blesses de ce type de discours.

Côté avantages, le langage de la bioéthique a ainsi
l’apparence d’un « nouveau »langage universel avec
le prestige et la force qui s’y rattachent.

La normativité bioéthique s’insinue dans des textes
juridiques hautement symboliques (déclarations,
chartes, constitutions, grands codes) ; elle suscite de
nouveaux textes apparentés aux premiers par leur phi-
losophie et leurs formes (Déclaration universelle sur
les droits de l’homme et le génome humain, déclara-
tion universelle sur la bioéthique, convention euro-
péenne sur la biomédecine et les droits de l’homme).

Une dynamique se crée pour lier le droit des sciences
de la vie aux droits de l’homme et la démarche bioé-
thique au processus démocratique.

De même que les progrès de la biomédecine sont
perçus comme un prolongement de la rationalité scien-
tifique, la bioéthique s’analyse comme une extension
des droits de l’individu, d’où le triomphe des concepts
de consentement et d’autonomie de la personne.

Côté inconvénients, cette vision de la bioéthique
apparaît très abstraite. L’universalité du langage et la
forte relation entre les mots de la bioéthique et des
concepts abstraits empêchent de prendre en compte la
réalité dans sa singularité.

Les mots deviennent ainsi des «  étiquettes » et leur
généralité ne permet pas d’embrasser le réel « en pro-
fondeur ».On pourra ainsi souligner que le caractère
vague des principes qui inspirent la bioéthique permet
de maintenir, derrière un « consensus de façade »une
grande diversité normative parfois en contradiction
avec les principes proclamés de la bioéthique univer-
selle.

En outre, le droit national quand il transpose les
principes de la bioéthique  établit parfois des excep-
tion si larges au bénéfice de la reconnaissance des nou-
velles pratiques biomédicales que l’on peut légitime-
ment se demander si la consécration des principes n’est
pas alors un leurre, un écran de fumée destiné à faci-
liter la multiplication des exceptions. Nietzsche ne s’est
pas privé d’ironiser sur les mots apparemment les plus
nobles, qui font office de normes pour mieux écraser
le sujet. Ainsi, « l’homme » en général est-il promu au
rang de modèle universel de valeurs à respecter pour
mieux refouler l’individualité de chacun.

Ainsi élaboré, le langage de la bioéthique présente
un double visage. D’une part, il vit avec les pratiques
et, d’une certaine manière, il les fait vivre.

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page475



476 Les mots de La bioéthique

Journal of Forensic Medicine

D’autre part, il insère ces pratiques dans des limites
déduites d’un corpus de principes et de valeurs qu’il
expose à devoir se confronter avec la force, parfois
contraire, des réalités.

La pratique du langage de la bioéthique oscille ainsi
entre la nécessité d’affirmer des principes et la diffi-
culté de les transposer aux faits.

B - Le langage de la bioéthique et sa capacité
de représentation des pratiques : une ambi-
guïté fondamentale ? 

Face au langage des principes, général et univer-
sel, la bioéthique a développé un langage des pratiques,
descriptif et technique, qui s’apparente principalement
au langage scientifique et médical. De ce face à face
se dégage une certaine ambiguïté dans la représenta-
tion des techniques des sciences de la vie notamment
au regard du vocabulaire de disciplines telles que le
droit mais aussi par un manque de perception globale
des choses ainsi décrites séparément.

1) La bioéthique et la confusion des langages

Chaque discipline, qu’elle appartienne aux sciences
exactes ou aux sciences sociales a élaboré un vocabu-
laire, un langage, qui permet non seulement de la dis-
tinguer des autres disciplines mais surtout qui par son
utilisation se réfère a un sens précis, à des concepts
propres. Un même objet de notre réalité sera ainsi dési-
gné par des mots distincts suivant la discipline qui l’étu-
die. La médecine parle de recueil du consentement
quand le droit parle de réception du consentement.

D’autres mots, bien qu’appartenant au langage com-
mun, ont un sens différent suivant le contexte dans
lequel ils sont employés. Il en est ainsi du mot relati-
vité qui peut renvoyer tout aussi bien à la théorie des
contrats en droit civil qu’à celle de la loi de la relati-
vité en physique. Il peut également se faire qu’un mot
aura des connotations opposées, y compris lorsqu’il
est employé par une même discipline. Le mot patri-
moine se rattache pour les civilistes à l’idée d’appro-
priation individuelle alors que pour les publicistes la
notion de patrimoine commun est au contraire déliée
de toute idée d’appropriation individuelle  (bien que
certains éléments du patrimoine commun, tel un édi-
fice classé, puissent faire l’objet d’une telle appro-
priation).

Enfin, il est des mots qui sont spécifiques à une
discipline donnée et qui nécessite une périphrase pour
être expliqué en langage commun: l’antichrèse, par
exemple.

A défaut d’un véritable dialogue des disciplines
qui sont au carrefour de la bioéthique sur le choix et
le sens des mots, la pratique et le poids que celle-ci
confère à certains mots ont le plus souvent fixé le
vocabulaire de la bioéthique. Cette tendance aura en
outre été accentuée par le développement du droit
positif qui a besoin d’un vocabulaire pour se
construire.

Cependant, si l’utilisation de mots d’origine variée
n’est pas l’apanage de la seule bioéthique, elle est un
phénomène qui lui est inhérent et qui est marqué par
une forte propension à user de termes relevant de la
médecine et surtout de la biologie.

Jusqu’à l’émergence du droit des sciences de la
vie dans le droit positif, le droit civil se référait essen-
tiellement pour assurer la protection de l’individu aux
notions de consentement et de « droits de la person-
nalité ». Comme le relève B feuillet-Le Mintier (C.Byk
(dir.), La bioéthique : un langage pour mieux se com-
prendre ?, Eska, 2000, p 102) « ces concepts tradui-
saient davantage une approche immatérielle de l’im-
matérielle de l’individu qu’une perception physique
de la personne. La bioéthique a conduit à prendre en
compte la protection de l’enveloppe charnelle de la
personne d’où l’introduction dans les textes de la
notion de  « corps humain », autrefois étrangère au
droit.

Des expressions à connotation éthique ont égale-
ment été introduites dans le droit (« la primauté de la
personne », « le commencement de la vie ») pour
signifier la nature particulière du droit des sciences
de la vie mais aussi pour montrer que la réglementa-
tion concrète des pratiques ne règle pas tout et qu’il
convient de se référer en permanence pour l’appli-
quer à des valeurs éthiques.

Ce faisant, l’atténuation progressive du rôle des
concepts juridiques traditionnels tout comme la
« reconnaissance » par le droit de son obsession au
raisonnement binaire et de l’incapacité qui en découle
à satisfaire la prise en compte éthique (cf. le débat
sur la nature juridique de l’embryon, « personne
humaine potentielle » pour le Comité national
d’éthique) ont pour effet de créer « temporairement »
une certaine insécurité juridique dans l’interprétation
des règles ainsi écrites mais surtout de dénaturer,

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page476



Christian bYK 477

Journal de Médecine Légale Droit Médical

disons changer, la représentation de la réalité biomé-
dicale, y compris la représentation de l’homme.

2) La bioéthique et le changement 
dans la représentation des choses

Le langage de la bioéthique ne fait que rappeler, ni
plus ni moins, que toute avancée dans un savoir parti-
culier se traduit aussi par l’invention d’un vocabulaire
spécifique? L’objet scientifique est simultanément
repéré et nommé d’où l’extension sans limite des voca-
bulaires scientifiques (la nomenclature des espèces
vivantes comprend ainsi plus de 10 millions de termes
en Français).

Mais ce qui est pour les linguistes une qualité sub-
stantielle du langage  (découper la confusion du monde
perçu par les mots qui isolent les choses et nous per-
met de les considérer une à une  dans un monde orga-
nisé autour de la connaissance  et des significations
qui en découlent) devient pour ceux qui ont le souci
d’une compréhension globale du monde et de ses phé-
nomènes (philosophes, éthiciens, juristes, théologiens)
un des errements majeur du triomphe du langage bioé-
thique.

Si la bioéthique introduit le corps dans le droit, c’est
aussitôt à travers la réglementation des différentes pra-
tiques pour en donner une vision parcellaire, éclaté.

A l’instant où le Code civil consacre dans ses prin-
cipes l’indisponibilité et l’inviolabilité du corps humain,
voici qu’aussitôt celui-ci, sous couvert d’organes, de
tissus, de produits et cellules, y compris l’embryon et
les gamètes, fait l’objet d’utilisations licites et nom-
breuses à des fins médicales, de recherche mais aussi
à des fins sociales.

Cette déconstruction de la réalité sociologique, autre-
fois encadrée par la notion juridique de personne, au
profit de  « réalités objectives » dispersées mais nous
ramenant à une dimension biologique de à l’être humain
devrait nous imposer de réfléchir sur la manière de
rendre au sujet (de droit) sa place dans cette vision par-
cellisée de l’homme.

Il n’est pas certain que la solution actuelle qui
consiste à développer au fond le corpus des droits sub-
jectifs et, dans la forme, à  « fondamentaliser » le droit
par l’inclusion de principes valeurs aux contours flous
(cf la notion de dignité) constitue la bonne solution à
cette question. Il faut, en effet, parfois renoncer à mon-

trer et à « afficher » ce qui ne peut être dit pour per-
mettre au langage de trouver son sens.

II - CE qUI NE pEUT-êTrE dIT : 
LE LaNgagE CoMME proCEssUs 
dE rECoNsTrUCTIoN dEs vaLEUrs
soCIaLEs

Nul ne conteste à la poésie sa force à dire les choses
autrement que le langage quotidien.

L’amour, comme l’a montré Denis de Rougemont
(L’amour et l’Occident, Plon, éd; définitive, 1972),
n’est plus le même après la poésie des troubadours : il
prend l’aspect d’une passion.

Cette capacité à révéler les qualités insoupçonnées
des choses mêmes les plus banales doit beaucoup au
travail sur les mots et le langage. Sans vouloir affir-
mer avec une certaine arrogance que « les mots signi-
fient ce que je veux qu’ils signifient » ( Humpty
Dumpty dans Alice au pays des merveilles), il convient
de reconnaître aux mots une certaine plasticité qui peut
résulter soit de la création littéraire (cf. l’œuvre de
Jacques Prévert, par exemple) soit de circonstances
historiques ( le mot « embastillé ») ou du contexte
sociopolitique (cf. la polysémie du mot libéralisme et
ses diverses connotations).

Les mots de la bioéthique ont eux aussi cette vertu
et le débat, voire l’agacement, qu’ils peuvent susciter
parfois n’est que le reflet de ce processus dual par lequel
les locuteurs  s’approprient les mots qu’ils emploient
pour leur donner du sens et par lequel ils découvrent
que des arrangements inédits de mots bouleversent les
rapports entre les choses, non pour les dissimuler, mais,
au contraire, pour leur conférer des potentialités neuves
qui modifient la vision que nous en avons.

A cet égard, le langage de la bioéthique apporte une
contribution non négligeable à la réflexion sur la condi-
tion humaine et ses limites, notamment celle de l’in-
dividu à la recherche de son identité, comme à l’éla-
boration d’un nouveau projet social.

a - Le langage de la bioéthique : contribution
à la recherche de « l’identité » humaine 

Certains trouveront un peu présomptueux d’affir-
mer d’emblée l’existence d’une telle contribution sans
faire subir préalablement à la bioéthique et à son pré-

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page477



478 Les mots de La bioéthique

Journal of Forensic Medicine

tendu langage une analyse critique poussée qui en
démontre le caractère superficiel et nuisible (D. Fol-
scheid, la chauve-souris bioéthique in L. Israël et G.
Mémeteau (dir.), le mythe bioéthique, Ed. Bassano,
1999, p 63). La bioéthique engendrerait ainsi chez le
commun des mortels le syndrome de Monsieur Jour-
dain qui, faisant de la prose sans le savoir, se réjouis-
sait d’être devenu facilement si savant. Pour ne pas
prendre conscience des errements de la bioéthique et
de ses insuffisances originelles, vis-à-vis de la philo-
sophie en particulier, nous en serions tous les M. Jour-
dain .Sans négliger cette critique et son apport à rela-
tiviser la crédibilité de la bioéthique en tant que système
d’analyse de la société, nous ne pouvons cependant en
accepter le caractère radical (elle présuppose que la
bioéthique est un phénomène intrinsèquement pervers)
dès lors que la réalité sociale qui se réclame ou se rat-
tache à la mouvance bioéthique est un phénomène com-
plexe, incluant des aspects positifs aussi bien que néga-
tifs, dont on ne saurait, en l’état, préjuger de l’ impact
sur la société. 

Le constat sociologique qu’il est possible de faire
en l’état est que la bioéthique sert à travers son lan-
gage à promouvoir la recherche par l’individu de « ses
racines »  et à lui permettre de mieux s’affirmer en tant
qu’individu.

Les flux migratoires conjugués à un mode de vie
urbain et  au « repli » de l’individu sur un espace fami-
lial  restreint à la parenté immédiate (parents enfants)
ainsi que  la volonté de faire de la famille le lieu pri-
vilégié d’éclosion de nos sentiments ont conduit, en
effet, à consacrer le lien biologique comme un des élé-
ments les plus essentiels de l‘identité individuelle. En
complément de cette prévalence, s’affirme aussi l’idée
que l’appartenance  de l’individu à une communauté
renforce sa capacité à s’affirmer par rapport au modèle
étatique traditionnel (le rapport de domination de gou-
vernant à administré) et à se distinguer des autres indi-
vidus .La bioéthique et son langage confortent cette
double quête.

1) La génétique, ciment des familles

Insérée dans les structures contraignantes du Code
civil napoléonien, la famille a été peu à peu dégagée
de ces contraintes sociales par l’instauration du divorce
(dont les procédures sont aujourd’hui facilitées), la
dépénalisation de l’adultère, la possibilité de recon-
naître les enfants adultérins et l’égalité progressive ins-
taurée entre enfants légitimes et enfants naturels. 

Puis, ayant facilité les actions en matière de filia-
tion et aidé à promouvoir  la vérité biologique au dépens
des secrets de famille et de l‘hypocrisie sociale, la
science biologique est devenue, grâce aux techniques
de procréation médicalement assistée, l’outil qui per-
met, malgré les problèmes d’infertilité, de donner une
continuité biologique au désir d’enfant.

Après avoir clarifié le passé, la biologie définit ainsi
notre descendance.

Elle permet  non seulement à l’individu inscrit dans
une histoire familiale construite sur un mensonge
(enfant né d’une relation extérieure au couple, enfant
enlevé comme ce fut le cas sous la dictature militaire
dans les années 1970 en Argentine) de rétablir son iden-
tité biologique et de ne pas subir psychologiquement
le poids de ce qui lui a été caché. Mais, elle assure aussi
que ceux qui manifestent le profond désir d’être parents
pourront établir entre l’enfant à naître et eux-mêmes
(au moins l’un d’entre eux) un lien biologique qui les
conforte dans une certaine normalité.

La biologie et la génétique, dont le vocabulaire est
omniprésent dans les lois de bioéthique, contribuent
ainsi, par la reconnaissance « du projet parental », à la
quête du bonheur individuel  s’épanouissant dans le
cadre familial.

Le droit de la filiation n’est désormais plus une
contrainte sociale imposée à l’individu qu’il soit enfant
à la recherche de ses origines ou futur parent désireux
d’inscrire sa descendance dans un « héritage biolo-
gique ».Il suppose des choix individuels facilités par
l’outil biologique, devenu reine des preuves et porteur
du projet parental.

Il n’est pas certain que cette interactivité entre la
volonté individuelle et la norme sociale joue de la même
manière s’agissant d’un autre phénomène identitaire
contemporain: l’appartenance à une communauté.

2) L’appartenance communautaire

Notre propos se limitera à constater que  c’est au
moment où l’individu acquiert l’autonomie la plus large
qu’il manifeste également un désir d’appartenance com-
munautaire. Sans pouvoir ici discuter plus avant le
contenu de ce lien communautaire revendiqué, il suffit
peut-être, pour expliquer cette concordance de démarches
apparemment contradictoires, de souligner que l‘une et
l‘autre s‘affirment dans le cadre de la crise de l‘ Etat-
nation, qui avait imposé une culture (politique)  où les
relations des individus au tout étaient  déterminées de

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page478



Christian bYK 479

Journal de Médecine Légale Droit Médical

façon hiérarchique, chaque individu étant pensé abs-
traitement et non comme une personne concrète mar-
quée par des liens culturels et sociaux divers.

Quelle place, dans ce contexte, la dynamique bioé-
thique fait-elle à l’émergence communautaire?

La réponse dépend de la manière d’aborder la ques-
tion. Une approche tournée vers les pratiques biomé-
dicales met à l’évidence l’accent, parce qu’elle se pré-
occupe du corps réel, fait de chair et de sang, sur des
situations concrètes qui  prennent en compte la per-
sonne en tant qu’elle appartient, sinon à une commu-
nauté, du moins à une catégorie partageant des traits
communs. Les questions de réanimation diffèrent sui-
vant qu’elles concernent des nouveaux-nés ou des per-
sonnes en fin de vie. La recherche biomédicale conçoit
des règles particulières pour les enfants, les personnes
incapables de s’exprimer et les femmes enceintes. La
transplantation d’organes obéit à des règles différentes
suivant qu’elle suppose un prélèvement sur une per-
sonne vivante ou sur un cadavre.

En revanche, une approche promouvant la défini-
tion d’une éthique de principes aura plus de difficulté
à faire la part aux différences catégorielles parce que
le plus souvent cette approche sera fondée sur la phi-
losophie des droits de l’homme qui reconnaît des droits
égaux à des individus présumés égaux en droit. Aussi
la reconnaissance de l’appartenance communautaire
ne s’y remarque, le plus souvent, qu’à travers une for-
mulation négative : la condamnation de toutes les
formes de  discrimination et  de stigmatisation.

Au niveau de l’énonciation des principes, aucune
communauté n’est visée en particulier par la manière
dont le texte est rédigé; il s’agira même parfois d’évi-
ter que le texte n’ouvre la possibilité aux groupes visés
d’exercer une action collective (cf. Déclaration uni-
verselle sur la bioéthique de l‘Unesco), des droits sub-
jectifs n’étant (encore) reconnus qu’aux individus. Mais
peu à peu, sous l’influence des groupes de pression et
des États qui reprennent à leur compte ces revendica-
tions (notamment ceux ayant une population abori-
gène), des références précises et des exemples appa-
raissent dans le préambule (cf. Déclaration universelle
sur la bioéthique) ou le rapport explicatif (cf. Conven-
tion européenne sur la biomédecine) de ces textes.

Il est toutefois encore très peu de situations, en
dehors des pays qui connaissent des statuts de droit
personnel, où des dispositions positives concernent
directement certains groupes ou catégories. La Décla-
ration universelle sur la bioéthique prévoit que le

consentement des représentants légaux des groupes ou
communautés concernés peut aussi être sollicité en cas
de recherche biomédicale. En outre, tant la Déclara-
tion que la Charte des droits fondamentaux de l’Union
européenne se réfèrent expressément à la nécessité de
respecter la diversité culturelle.

Le plus souvent, le caractère sensible de la ques-
tion en discussion rendra la solution proposée contro-
versée. Ainsi, l’autonomie de décision laissée à la
femme s’agissant de l’interruption de la grossesse est-
elle une liberté ou un droit? Et que dire de l’indemni-
sation de l’enfant né handicapé à la suite d’une faute
médicale: juste reconnaissance d’un droit civil à une
catégorie particulière ou, au contraire, atteinte à la
dignité de la personne handicapée?

Toujours est-il que la bio- médecine a déjà troublé
les catégories juridiques, la distinction absolue entre
personnes et choses notamment. Elle a engagé, par
ailleurs, une réflexion sur la reconnaissance de nou-
veaux droits fondamentaux (de nouveaux droits de
l’homme?) à d’autres bénéficiaires que l’individu: l’em-
bryon, le cadavre, l’espèce, les générations futures,
l’animal, la nature, l’environnement, la biosphère.

A défaut de pouvoir être conceptuellement et pra-
tiquement reconnus comme tels, ces « nouveaux droits »
s’affirment déjà à la source d’un accroissement de nos
responsabilités sociales et notamment de celles des
pays du Nord à l’égard des pays du Sud.

En affirmant le droit à la diversité biologique et la
volonté d’assumer pour leurs territoires la maîtrise de
celle-ci, les pays du Sud change la donne de l’approche
du biopouvoir.

Il n‘est plus conçu dans le cadre d’une lutte d’éman-
cipation de  l’individu à la recherche d’une plus grande
autonomie mais comme un combat pour l’accession
des pays technologiquement les moins développés à
la richesse résultant de la possession et de l’exploita-
tion combinées des ressources et du savoir.

D’une dynamique de recherche et de construction
d’identité, la bioéthique inscrit ainsi son parcours et
son langage dans une logique d’élaboration d’un pro-
jet social, politique autant qu’économique, national et
international.

B - Le langage de la bioéthique: langage 
de contestation ou de projet social ?

Le biologique fait son entrée dans l’espace public,
le marquant d’une nouvelle sensibilité et configuration

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page479



480 Les mots de La bioéthique

Journal of Forensic Medicine

du monde, au moment où le XXIème siècle consacre
notre désenchantement à l’égard des différents champs
qui ont jusqu’à présent structuré la vie sociale. Après
la crise du religieux, vient la crise des idéologies, du
politique, de l’état- providence et plus récemment
encore du projet européen.

Une bio politique va-t-elle s’établir sur ce « champ
de ruines » ? Et quel projet social peut-il en naître?

1) La société biologisée

Au fur et à mesure que nos connaissances sur la vie
s’élargissent, une économie des biens et services fon-
dée sur la biologie voit le jour. Cette nouvelle écono-
mie touche les services de santé mais aussi, avec les
biotechnologies, l’alimentation, l’environnement et
bien d’autres domaines, resituant l’activité humaine
dans un nouveau rapport avec la vie et la nature.

Ce développement technique donne également une
dimension nouvelle aux sciences sociales telles que la
démographie et l’économie politique. Au plan poli-
tique, il ouvre la voie à des pratiques que l’histoire du
XXème siècle a  toutes explorées : de la protection de
la vie à l’holocauste!

Glissant de l’espace du sacré à l’espace politique,
la vie, aussi bien physiologique que sociale, relève ainsi
d’une « nouvelle métaphysique ». 

Ayant perdu ses attaches transcendantales, elle
devient totalement vulnérable à l‘action et au pouvoir
de l‘homme.

Et le discours du « biopouvoir » reflète cette fragi-
lité nouvelle par son « incomplétude »: il met en, en
effet,  le corps en exergue  comme corps de chair et de
désirs mais en même temps il ne se montre pas capable
de donner à cette libération du corps  un sens supérieur
en lui inventant une « spiritualité nouvelle ». Peut-on
espérer, du moins, qu’une prise de conscience du rôle
politique de la bioéthique puisse émerger de cette
impasse ?

2) La bioéthique, bannière d’un nouvel projet
politique ?

L’insertion de la bioéthique dans une logique des
droits de l’homme est, à cet égard, insuffisant pour
« politiser » le langage de la bioéthique. Cette approche
est, en effet, trop réductrice car trop marquée par une
démarche individualiste. Or, il convient de resituer

l’apport des sciences biomédicales, tant en raison de
leurs coûts que des enjeux sociaux et internationaux
qu’elles impliquent, dans une dimension plus collec-
tive, inspirée de politiques publiques globales.

a) Sur le plan interne, du moins en France, force est
de constater que la « pression » de la bioéthique a plu-
tôt conduit à une légitimation des nouvelles technolo-
gies, certes réglementairement « encadrées », qu’à une
évaluation de celles-ci au regard du bénéfice qui en
découle réellement  pour la santé publique et la cohé-
rence des différentes politiques publiques concernées
(politique de santé, de recherche, politique familiale,
réduction des inégalités…)

La dimension collective des nouvelles technologies
biomédicales ne s’est vraiment affirmée qu’à travers
les questions de sécurité sanitaire. Encore, s’agissait-
il moins de contester la légitimité de la puissance
publique à assumer un rôle pilote en ce domaine qu’à
la solliciter à plus s’y investir dans l’intérêt commun.
La contestation politique n’a, en fait, vu le jour qu’à
l’occasion de la question de la production d’aliments
incorporant des OGM. Un mouvement sociopolitique
se qualifiant d’ « alternatif »est né, suscitant par ses
actions l’intérêt des media et la sympathie de l’opi-
nion. Héritier d’une tradition politique et fort d’une
certaine notoriété, ce mouvement sera-t-il capable de
porter un « projet politique alternatif » à la société de
consommation, qu’il conteste ? Cela reste incertain car
ce courant pèse encore peu sur la vie des partis poli-
tiques et surtout le triomphe de sa « philosophie poli-
tique » est largement tributaire de la volonté (et de la
possibilité) des citoyens de renoncer à des éléments
essentiels de leurs modes  de vie (urbanisation, trans-
port, énergie, consommation alimentaire).

A défaut de signifier une remise en cause fonda-
mentale de nos sociétés, le langage de la bioéthique
marquerait, en fait, le franchissement d’une étape sup-
plémentaire dans la consécration de la société de
consommation : le passage d’une société d’abondance
(garantie) à une société de qualité de vie revendiquée
et assumée comme projet politique. 

b) La rupture viendra-t-elle alors de la dimension
internationale et du sens différent que les pays en déve-
loppement  entendent donner au langage de la bioé-
thique pour émerger à la face du monde ?

Le vif débat auquel a donné lieu l’élaboration à
l’Unesco d’une Déclaration universelle sur la bioé-

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page480



Christian bYK 481

Journal de Médecine Légale Droit Médical

thique montre qu’il existe de la part de certains pays,tant
en Amérique latine qu’en Asie, la volonté de faire de
la bioéthique et de son langage un enjeu du débat Nord-
Sud sur l’accès non seulement aux nouvelles techno-
logies mais encore  à une multitude de droits ( la santé,
l’eau, le logement, la nourriture, l’alphabétisation), qui,
pour être élémentaires, ne sont cependant pas encore
effectifs pour la plus grande partie des habitants de la
planète.

Ceci explique que ces pays, en s’appropriant la
logique des droits de l’homme appliqués aux sciences
et aux technologies, ne souhaitent pas limiter celle-ci
aux seules applications biomédicales humaines. Si la
volonté d’élargir le  champ de la bioéthique à tous les
malheurs du monde manque de crédibilité s’agissant
de la mise en œuvre d’instruments juridiques interna-
tionaux, elle n’en a pas moins un effet démonstratif
non négligeable. Elle met, en effet, l’accent sur l’am-
biguïté politique du langage bioéthique.

Si la bioéthique relève d’une approche des droits
de l’homme, l’extension des droits de l’homme à de
nouveaux champs, voire la reconnaissance de nou-
veaux droits de l’homme, ne peut, en effet, se faire sans
une réflexion sur l’effectivité  des droits de l’homme
déjà reconnus.

En outre, la nature de nombre de ces droits, qui se
fonde sur la solidarité sociale, remet au premier plan
la dimension collective des droits de l’homme et ins-
titue entre ces droits et les politiques publiques un lien
nécessaire et indissoluble.

A la mondialisation économique correspond ainsi
une logique de mondialisation des politiques en faveur
des droits de l’homme et de la solidarité sociale. 

CoNCLUsIoN

La bioéthique et son langage conduisent à une re-
matérialisation de l’identité, l’individu se construisant et
s’affirmant  à partir de la maîtrise supposée des données
biologiques. « Tous différents mais tous égaux », tel
semble être aujourd’hui le moteur de la revendication
identitaire : je veux pouvoir être totalement l’être socio-
biologique qui m’habite mais je veux également que
celui-ci soit pleinement reconnu, dans et pour sa diffé-
rence, comme un sujet de droit, égal de tous les autres.

Ce faisant, la bioéthique devient le langage qui per-
met à l’individu de faire de son corps le moteur de son
intégration sociale. Quand le corps du roi était sous l’an-
cien régime le symbole de la constitution politique du
royaume, le corps des individus est aujourd’hui la réfé-
rence d’une société politique  atomisée. Le risque est,
en effet, grand pour l’Etat, en investissant le domaine
du vivant, de se constituer en régulateur des corps.

C’est pourquoi un « redéploiement » de l’action de
la puissance publique vers une dimension plus collec-
tive de la « gestion » des corps et du biologique, visant
à rappeler les liens de solidarité qui unissent les
membres du corps social, apparaît légitime, laissant à
l’individu, au gré de ses relations, le soin de faire les
choix  micro éthiques qui « valorisent » son identité.

En tout état de cause, gardons à l’esprit autant par
souci d’efficacité que crainte d’un nouveau despotisme
que « les mots font ce que nous exigeons d’eux. Qui
en possède peu, verra peu du monde et pourra leur
reprocher de ne lui proposer des choses qu’une vision
incomplète. Qui les maîtrise, acquiert, au contraire, sur
les choses une puissance qui ne demande qu’à s’étendre
toujours davantage ». �

473-481 2-ARTICLE BYK_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:33  Page481


	473-481 2-ARTICLE BYK

