
Mots-clés : Ethique biomédicale, Ethique médi-
cale, Aspect historique, Pays en développement, Pays
industrialisé, Pauvreté, Exclusion, Amérique latine.

TITLE: BIoEThIcs In LATIn AMErIcA

Key-words: Bioethics,  Medical Ethics, Historical
aspects, Developing countries, Developed countries,
Poverty, Exclusion, Latin America.

* * *

INTRODUCTION

La bioéthique, au sens habituel du terme, est une
partie de l’éthique. En tant que telle, elle est une
recherche de normes morales applicables à la recherche
biologique et à tout ce qui concerne les manipulations
techniques du vivant. En d’autres termes la bioéthique
est une partie de la morale qui concerne la recherche
sur le vivant et ses utilisations.

Ainsi, elle concerne les questions éthiques et socié-
tales posées par les innovations médicales qui impli-
quent une manipulation du vivant. Ce sont par exemple
les expérimentations sur l’homme, les greffes d’or-

ganes et l’utilisation des parties du corps humain, la
procréation médicalement assistée, les interventions
sur le patrimoine génétique, etc...

Comme nous le verrons, l’approche de la bioéthique
doit aussi s’appliquer en Amérique Latine mais elle
doit répondre à un contexte particulier que nous ver-
rons plus avant.

Durant ces quarante dernières années, la bioéthique
a cessé d’être un simple néologisme pour être recon-
nue par tous comme un secteur spécifique de la connais-
sance.

Nous allons commencer cette réflexion par une
explication générale de la bioéthique. Ensuite nous
allons voir quelle est son application en Amérique
Latine.

LA BIOéTHIqUE EN géNéRAL

La bioéthique est née sous deux concepts, un plus
étendu (proposé par Potter, 1971) et l’autre plus res-
treint focalisé sur le secteur biomédical (proposé par
Hellegers, 1971), l’expression voit le jour et acquiert
une vie propre, en consolidant un corps doctrinaire et

Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2011, Vol. 54, N° 7-8, 444-448

Article original /Original Article

La bioéthique en Amérique latine

Christian de PAUL DE BARCHIFONTAINE*

* Infirmier, maître en Administration Hospitalière et de la Santé, Élève du Doctorat en Nursing dans l’Université Catholique Portuguaise (UCP).
Professeur de Bioéthique, y compris dans le programme de Maîtrise en Bioéthique du Centre Universitaire São Camilo. Membre de la Société
Brésilienne de Bioéthique. Auteur et co-auteur de plusieurs livres et articles au sujet de la bioéthique, de la citoyenneté et da la santé. Actuellement,
Recteur du Centre Universitaire São Camilo – São Paulo, Brésil. (cpb@saocamilo-sp.br)

444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:29  Page444



CHRISTIAN DE PAUL DE BARCHIFONTAINE 445

Journal de Médecine Légale Droit Médical

une consistance conceptuelle, toujours en pleine expan-
sion et consolidation.

Néanmoins, la portée de l’action de la bioéthique
et son pouvoir de pénétration culturelle et sociale sont
tellement intenses que l’on court le risque de la « bana-
lisation, du modisme et/ou du vedettisme ». On parle
de bioéthique pour tout et, quelque fois, pour rien !

D’un autre côté, le fait que la bioéthique soit née
sans « lien » paradigmatique rigide est nettement posi-
tif, dans plusieurs sens : un des plus importants ayant
été la possibilité d’une croissance spontanée et jusqu’à
un certain point, libre.

La bioéthique a trouvé son origine dans les divers
domaines de la connaissance, réunissant les sciences
naturelles et les sciences humaines, science et culture,
philosophie et biologie, statistique et théologie. Le phé-
nomène a été si marquant et prolifique que l’on a même
des difficultés pour définir ce qu’est la bioéthique. De
plus ce terme vient seulement d’être incorporé dans
les dictionnaires.

La preuve se trouve dans des livres et textes de bioé-
thique : ceux-ci développent divers sujets de bioéthique
sans comporter aucun chapitre définissant la bioéthique.
La propre « Encyclopedia of Bioethics », dans le mot
« Bioethics »  recherche, ce qui est louable, plus une
caractérisation de la bioéthique que proprement une
définition.

I. LEs éTAPEs DE LA BIOéTHIqUE

Durant ses 40 ans d’existence, la courte et rapide
histoire de la bioéthique peut être considérée comme
étant passées par 4 phases :

1. l’étape de fondation, dans les années 1970, avec
pour objet  l’établissement de ses premières bases
conceptuelles ; 

2. l’étape d’expansion et de diffusion, dans les
années 80, quand la bioéthique s’est propagée
sur les 5 continents ;

3. l’étape de consolidation et de révision critique à
partir des années 90, époque où elle a reçu sa
reconnaissance internationale, mais déjà avec les
premières critiques surgies de son épistémologie
trop anglo saxonne basée exclusivement sur 4
principes : autonomie, bienfaisance, non malfai-
sance et justice – appelée bioéthique de prin-
cipes ;

4. l’étape actuelle, de révision et développement
conceptuel, qui a commencé avec le IV Congrès
Mondial de Bioéthique, la promotion de l’Inter-
national Association of Bioethics (Tokyo/Japon,
1998)  et le VI Congrès Mondial de Bioéthique
(Brasília/Brasil, 2002) dont les thèmes princi-
paux ont été, respectivement, « Bioéthique glo-
bale » et «  Bioéthique, pouvoir et injustice ».

L’homologation de la Déclaration Universelle sur
la Bioéthique et les Droits humains de l’UNESCO
(Paris, 19 octobre 2005) ouvre un espace pour de nou-
velles façons de concevoir et vivre la bioéthique, en y
incluant la réalité sociale, sanitaire et environnemen-
tale.

Ainsi, en Amérique Latine, la réflexion bioéthique
chemine à partir de quelques prémices :

1. respect du pluralisme moral constaté dans les
sociétés laïques d’un monde sécularisé et post-
moderne ;

2. mise en perspective des problèmes en relation
avec les contextes culturels où ils sont vécus ;

3. prise en compte des différentes questions d’une
manière multi-inter-transdisciplinaire ;

4. lecture et interprétation non linéaire du savoir et
de la réalité à partir des références de la com-
plexité dans sa totalité ;

5. structure du discours bioéthique basé sur le dia-
logue, l’argumentation, la cohérence et la tolé-
rance.

Dans son processus particulier d’évolution, au début
du 21e siècle, la bioéthique est retournée à ses origines
épistémologiques, en se caractérisant chaque fois plus
comme une vraie « science de la survie », comme l’a
pensée Potter dès le début. La bioéthique s’est trans-
formée en un instrument concret pour contribuer au
processus complexe de discussion, amélioration et
consolidation des démocraties, de la citoyenneté, des
droits humains et de la justice sociale.

II. LEs JALONs BIOéTHIqUEs 
LEs PLUs IMPORTANTs EN AMéRIqUE
LATINE

En raison du fait que la bioéthique est fréquemment
vue sous l’optique du Premier Monde (spécialement
les Etats-Unis et l’Europe), revoyons maintenant cer-

444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:29  Page445



446 LA BIOÉTHIQUE EN AMÉRIQUE LATINE

Journal of Forensic Medicine

tains jalons bioéthiques plus importants pour mieux
comprendre la réalité en Amérique Latine et dégager
des pistes d’actions.

De nos jours, la Bioéthique, éthique de la vie, de la
santé et de l’environnement, peut être définie comme un
instrument de réflexion et d’action, à partir de trois prin-
cipes : autonomie, bienfaisance et justice. Ces principes
essaient d’établir un nouveau contrat social entre la société,
les scientifiques, les professionnels de la santé et les gou-
vernements. En plus d’être une matière du secteur de la
santé, c’est aussi un mouvement social en croissance et
pluriel, concerné par la biosécurité et l’exercice de la
citoyenneté, face au développement des biosciences.

Donc, Bioéthique, éthique de la vie, de la santé et
de l’environnement, est un espace de dialogue trans-
professionnel, transdisciplinaire et transculturel dans
le domaine de la santé et de la vie. C’est un cri pour la
rédemption de la dignité de la personne humaine, qui
donne de l’importance à la qualité de vie, la protection
de la vie humaine et son environnement. Il ne s’agit
pas d’une éthique préfabriquée, mais plutôt d’un pro-
cessus en constante évolution.

Notre étude commence par mettre en valeur trois
jalons bioéthiques importants en Amérique Latine et
aux Caraïbes: 

— Le premier  les problèmes bioéthiques les plus
importants sont ceux qui concernent la justice, l’équité
et l’attribution de ressources au secteur de la santé.
Dans beaucoup de secteurs de la population, la haute
technologie médicale n’est pas encore arrivée, et encore
moins, le tant désiré processus d’émancipation des
malades. Le paternalisme est encore omniprésent à tra-
vers la bienfaisance. Dans le principe de l’autonomie,
si important dans la perspective anglo-américaine, nous
nous devons de superposer les références éthiques de
la justice, de l’équité et de la solidarité. La bioéthique
élaborée dans le monde développé (Etats-Unis et
Europe) a presque toujours ignoré les questions de base
auxquelles des millions d’exclus font face sur ce conti-
nent et n’a jamais mis en valeur des thèmes qui, pour
eux, du monde développé, sont marginaux ou simple-
ment inexistants. Par exemple, on parle de mourir avec
dignité dans le monde développé. Dans ces pays, nous
sommes obligés de proclamer la dignité humaine qui
garantit, en premier lieu, de vivre dignement et non
simplement une survivance dégradante, avant de mou-
rir avec dignité. En Amérique Latine et aux Caraïbes,
pour la plupart, la mort est précoce et injuste. Elle
anéantit des milliers de vies depuis l’enfance, alors que
dans le premier monde, on meurt après avoir beaucoup

vécu et avoir profité de la vie avec un certain confort,
jusqu’à la vieillesse. Une survivance avec beaucoup
de souffrance garantirait-elle la dignité dans l’adieu à
la vie ? La répartition en matière de soins de santé est
totalement inéquitable.

— Le second jalon: une bioéthique pensée au niveau
« macro » (société) doit être proposée comme alter-
native pour la tradition anglo-américaine d’une bioé-
thique élaborée à niveau « micro » (solution de cas cli-
niques). La bioéthique résumée en un « bios » de haute
technologie et en un « ethos » individualiste (intimité,
autonomie, acquiescement informé) doit être complé-
menté en Amérique Latine par un « bios » humaniste
et un « ethos » communautaire (solidarité, équité,
l’autre).

— Le troisième jalon: il est nécessaire de cultiver une
sagesse qui défie prophétiquement l’impérialisme éthique
de ceux qui utilisent la force pour imposer aux autres,
comme unique vérité, leur vérité morale ou « intéres-
sée » particulière, aussi bien que le fondamentalisme
éthique de ceux qui se refusent à participer à un dialogue
ouvert avec les autres, dans un contexte toujours plus
séculier et pluraliste. La bioéthique, dont l’intuition pion-
nière de Potter (1971) en présentant celle-ci comme un
pont pour le futur de l’humanité, ne doit-elle pas être
réélaborée dans ce début du XXIe siècle, en tenant compte
du dialogue multi et transculturel entre les divers peuples
et cultures, pour que nous puissions récupérer notre tra-
dition humaniste, le sens du respect pour la transcen-
dance de la vie dans son amplitude maximale (cosmique
écologique) et en profiter comme un don et une conquête
de façon digne et solidaire ?

III. LA BIOéTHIqUE DE FRONTIèRE 
ET LA BIOéTHIqUE qUOTIDIENNE

Les concepts de bioéthique de frontière et bioé-
thique quotidienne du bioéthicien italien Giovanni Ber-
linguer, nous remettent au concret de la vie. 

— La bioéthique de frontière est celle qui s’occupe
de nouvelles technologies biomédicales appliquées,
surtout lors de la phase de naissance et lors de la phase
terminale de la vie. 

— La bioéthique quotidienne s’oriente vers l’exi-
gence d’humaniser la médecine, en articulant des phé-
nomènes complexes, comme l’évolution scientifique de
la médecine, la socialisation du service sanitaire, la crois-
sante médicalisation de la vie, dirigée aussi vers la poli-

444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:29  Page446



CHRISTIAN DE PAUL DE BARCHIFONTAINE 447

Journal de Médecine Légale Droit Médical

tique de la santé et l’allocation de ressources pour la santé.
C’est cette bioéthique qui est notre défi en Amérique
Latine.

La bioéthique signifie l’éthique appliquée à la vie
et se présente comme la recherche d’un comportement
responsable d’une partie des personnes qui doivent
décider des genres de traitements, de recherches ou
d’attitudes en relation avec l’humain, avec l’humanité.
En plus de l’honnêteté, de la rigueur scientifique ou de
la poursuite de la vérité, exigences préalables à une
bonne formation scientifique, la réflexion bioéthique
présuppose certains thèmes humains qui ne sont pas
inclus dans les curriculums universitaires. Il est chaque
fois plus difficile de maintenir l’équilibre entre le pro-
cessus biomédical et les droits de l’homme, aussi bien
que le maintien d’une éthique ou d’une morale adulte.

Le libre arbitre, la liberté n’ont jamais consisté à
accepter les aléas malheureux de notre destin biolo-
gique. La dignité de la condition humaine exige, entre
autres, de tout tenter pour éradiquer les maladies, lut-
ter contre les fatalités naturelles, les malheurs, la souf-
france, la misère, les injustices.

IV. VIsION éTHIqUE DE LA DIMENsION
“MICRO” à “MACRO”

Le grand défi est de développer une bioéthique
latino-américaine qui corrige les exagérations des autres
perspectives et qui récupère et valorise la culture latine,
en ce qui lui est unique et singulier, une vision réelle-
ment alternative, capable d’enrichir le dialogue mul-
ticulturel.  Nous ne pouvons pas oublier qu’en Amé-
rique Latine la bioéthique a un rendez-vous obligatoire
avec la pauvreté et l’exclusion sociale. Elaborer une
bioéthique uniquement au niveau « micro » par des
études de cas de valeur uniquement déontologiques,
sans tenir compte de cette réalité, ne répondra pas aux
désirs et aux besoins d’une vie plus digne. Nous ne
mettons pas en question la valeur incommensurable de
toute vie qui doit être sauvée, soignée et protégée. Ce
que nous devons faire est ne pas perdre la vision glo-
bale de la réalité d’exclusion latino-américaine dans
laquelle s’insère la vie.

1. Bioéthique en Amérique Latine 

En interprétant la bioéthique dans un sens large
« d’éthique de la vie », on ne peut laisser échapper une

réflexion sur cette confrontation entre la vie et l’anti-
vie. Et aussi on ne peut manquer de percevoir la tâche
de rédemption de l’espérance où le début de la vie est
si proche de la fin !

La vie se situe toujours dans un contexte qui favo-
rise ou tue son expression. Le manque de considéra-
tion de ce contexte au niveau de l’Amérique Latine
mène à une bioéthique fictive pour celle-ci et, par consé-
quent, passe à côté de l’analyse qui laisse bien au jour
le drame de la vie et de l’anti-vie. Dans ce sens, il est
beaucoup plus facile et aussi plus confortable de tra-
vailler avec une réflexion éthique importée. 

Une situation concrète : si nous nous rapportons à
la vie, une des conditions fondamentales pour que l’on
s’affirme et se développe est l’alimentation. L’anti-vie
serait la faim. Il est curieux de constater que le thème
de la faim n’est pas mentionné dans les traités de bioé-
thique. Ceci nous remettrait à deux explications : la
première est qu’on penserait à la bioéthique à partir
d’un monde où la faim n’existe pas et le problème n’est
pas ressenti, une fois que l’infrastructure de la vie est
garantie ; la seconde serait que la faim inclut un thème
d’ordre politique et économique. Dans le premier cas,
nous avons une bioéthique inadaptée à l’Amérique
Latine et, dans le second cas, on se demande comment
il serait possible de penser la bioéthique sans politique
ni économie : au niveau anthropologique, ce serait nier
la dimension politique, économique et sociale du corps.

La question de la bioéthique, vue uniquement du
point de vue des recherches biomédicales, strictement
liées à l’éthique médicale, s’amplifie. Mais, en Amé-
rique Latine, nous devons tenir compte de la vie de
ceux qui se trouvent en marge de la société, par la classe
sociale, la couleur ou la race. Le thème de fond est le
lieu social à partir duquel on pense la bioéthique.
Comme point de départ, nous devons tenir compte de
la réalité de ceux qui sont marginalisés (pauvres,
femmes, noirs, indiens), qui sont la grande majorité de
la population, aussi bien que du contexte à partir duquel
se structure la bioéthique.

On ne peut ignorer les nécessités de base qui struc-
turent la vie humaine, telles que l’alimentation, la santé,
le logement, le travail, les relations humaines et la
reproduction. Les chemins importants de la bioéthique
susceptibles d’être thématisés dans une dialectique de
vie et anti-vie, seraient : alimentation- dénutrition, santé
- maladies, travail - chômage, éducation - carence cul-
turelle, vie sociale - discrimination ethnique, sexuelle
et autres.

444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:29  Page447



448 LA BIOÉTHIQUE EN AMÉRIQUE LATINE

Journal of Forensic Medicine

Dans ce raccourci, la réflexion bioéthique souffre
du défi de dépasser l’instance purement biologique et
recouvrer la vision bio-sociologique. Nous nous ren-
dons compte, donc, qu’il s’agit d’un rapprochement,
en premier lieu, en termes de macroéthique, avant de
faire une analyse microéthique, à savoir de thèmes par-
ticuliers.

De cette façon, les thèmes concrets que la bioéthique
devrait inclure, en plus des thèmes actuels, seraient l’in-
frastructure de base de la vie, de manière à tenir compte
des conditions réelles de ceux qui vivent en marge de
la société (pauvres, femmes, noirs, indiens). Ainsi, nous
pourrions arriver à des questions comme : l’alimenta-
tion, la faim, la santé, l’emploi, le racisme, l’écologie,
les droits en matière de reproduction, entre autres.

Nous voyons ainsi combien doit être pris en compte
le contexte plus ample dans lequel la vie, dialectique-
ment, se situe face aux idéologies et aux mécanismes
qui manipulent la vie et structurent l’anti-vie.

2. Biotechnologie

Le progrès technique, scientifique implique un prix
très élevé avant de rendre de grands dividendes. Dans
la majorité absolue des pays d’Amérique Latine, les
pauvres voient le progrès technologique associé à leurs
bas salaires. Au Brésil, par exemple, le salaire mini-
mum mensuel, ces dernières années, est l’un des plus
bas au monde : US 250,00. On ne peut manquer de
suspecter que le salaire qui n’est pas payé au travailleur
finance la technologie biogénétique, autant au niveau
du système international (dette externe) qu’au niveau
de l’organisation politico-économique des pays du tiers
monde.

Le coût de la technologie via l’expropriation, décla-
rent des voix autorisées, est un sacrifice nécessaire.
Mais ce que l’on voit c’est que les grandes conquêtes
en biotechnologie sont toujours réservées aux riches,
se prêtant à la formation de monopoles et d’entreprises
agricoles où la production végétale et animale est
contrôlée par ceux qui possèdent la technologie bio-
logique. 

L’expérience et la manipulation au niveau embryo-
génique humaine soulèvent aussi des inquiétudes

sérieuses, soit en ce qui concerne le maintien du coût
des recherches, soit quant à l’orientation sociale des
recherches. Qui trouve profit de tous ces progrès ? Le
refrain est très connu : c’est pour améliorer la « qua-
lité de vie », afin de légitimer l’expérience dans ce
domaine. Si d’un côté, théoriquement, la qualité de vie
doit profiter des progrès, en pratique, ce que nous obser-
vons est une distance paradoxale entre les conquêtes
acquises et la réalité de la misère.

On pourrait argumenter que, les bénéfices des
recherches ont uniquement une application sociale à
long terme, et qu’il faudrait avoir de la patience ; pour-
tant ceci n’élimine pas le soupçon de l’hypocrisie de
que ce serait réellement la qualité de vie de tous qu’on
dit poursuivre. Ce soupçon finirait si, parallèlement
aux conquêtes génétiques, il y avait une disponibilité
égale dans d’autres domaines où la vie est mise en dan-
ger voire marginalisée.

EN CONCLUsION

Il est indispensable de souligner que nous ne met-
tons pas en cause le progrès technique, mais plutôt
l’utilisation qui en est faite dans le réseau de nos rap-
ports humains. De nos jours, on sacralise la science et
on dégrade la personne humaine.

En Amérique Latine, nous devons malheureuse-
ment regretter que le fossé entre riches et pauvres ne
cesse de se creuser, que le peu qu’ont les pauvres soit
convoité par les riches.

Dans ces conditions, les avancées de la bioéthique
sont quasi inaccessibles aux pauvres qui forment la
grande majorité de la population. �

BIBLIOgRAPHIE

BARCHIFONTAINE CP. Bioética e início da vida : alguns
desafios. Aparecida, SP: Idéias e letras; São Paulo: Centro Uni-
versitário São Camilo, 2004.

PESSINI L., BARCHIFONTAINE CP. Problemas atuais
de bioética. 9ª Ed. Revista e atualizada. São Paulo: Centro Uni-
versitário São Camilo: Loyola, 2010.

444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE_9-16 Gisselmann  16/04/12  17:29  Page448


	444-448 3-ARTICLES de PAUL DE BARCHIFONTAINE

