
ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 5

ÉDUCATION DES FUTURS 
CITOYENS À LA RÉFLEXION 
ÉTHIQUE : PRÉSENTATION 
ET ÉVALUATION D’OUTILS 
MÉTHODOLOGIQUES
EDUCATION OF FUTURE CITIZENS TO ETHICAL REFLECTION: 
PRESENTATION AND EVALUATION OF METHODOLOGICAL TOOLS

Par Karine DEMUTH-LABOUZE*

RÉSUMÉ

Les enjeux de la diffusion d’une culture de réflexion 
éthique, et notamment de l’éducation des futurs ci-
toyens au questionnement éthique, sont progressive-
ment considérés au-delà des cercles des spécialistes des 
sciences humaines et des professionnels de santé. La 
mise en œuvre d’un « enseignement moral et civique » 
de l’école au lycée à la rentrée 2015 témoigne de cette 
évolution. Cependant, en l’absence de formation ins-
titutionnelle, les équipes pédagogiques ne sont pas 
véritablement en mesure de former les élèves à cette 
procédure de questionnement. Afin que l’éveil des 
futurs citoyens à l’éthique devienne effectif, et dans le 
cadre de notre mission de promotion et d’accompagne-
ment de la réflexion éthique, nous avons développé des 
outils méthodologiques de formation des enseignants à 
l’éthique et à l’animation d’ateliers de réflexion éthique. 
Notre modèle, dont l’originalité réside dans sa visée de 
formation à l’éthique par la pratique du questionne-
ment éthique, suit un cheminement en trois temps : 
une introduction à l’éthique ayant pour support l’étude 
d’un dilemme fictif ; un entraînement au questionne-
ment éthique s’appuyant sur un dilemme réel  ; une 
pratique autonome de ce questionnement prenant 
appui sur une situation réelle, non formulée en termes 
de dilemme. Cet article décrit le modèle, présente les 

résultats d’une étude conduite avec des enseignants et 
élèves du secondaire afin d’évaluer sa pertinence et son 
efficience, discute certains aspects problématiques du 
développement d’une éducation à l’éthique dans le cadre 
de l’Education nationale et envisage les conditions de 
son existence et de sa pérennisation.

MOTS-CLÉS

Education à l’éthique, Modèle, Enseignement secondaire, 
Espaces de réflexion éthique.

ABSTRACT

The stakes in spreading a culture of ethical reflection are 
gradually being considered beyond the human sciences 
specialists and healthcare professionals. In particular, 
the importance given by public authorities to educating 
future citizens to ethics led to the establishment of a “moral 
and civic education” in French primary and secondary 
education in September 2015. However, in the absence 
of institutional formation, teachers are not really able to 
train students in this questioning procedure. In order to 
improve the awakening of future citizens to ethics, we have 
developed methodological tools to train teachers in ethics 
and animation of ethical reflection workshops. Our model, 
the originality of which is to train in ethics through the 
practice of ethical questioning, follows a three-step path: 
an introduction to ethics leaning on the study of a fictive 
dilemma; a training in ethical questioning based on a 

* Maître de conférences en biochimie et bioéthique, EA 1610 « Études 
sur les sciences et les techniques »,  
Département de recherche en éthique, Université Paris-Sud / Paris-Saclay. 
Contact : Études sur les sciences et les techniques, Faculté des sciences 
d’Orsay, Bâtiment 407, Rue du Doyen Georges Poitou, 91400 Orsay, 
France. karine.demuth-labouze@u-psud.fr

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   5 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

6 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

real dilemma; an autonomous practice of this questioning 
leaning on a real situation, not formulated in terms of 
dilemma. In this article, we describe the model and assess 
its relevance. We then discuss some problematic aspects 
of the development of ethics education in the National 
Education context and the conditions of its existence and 
sustainability.

KEYWORDS

Ethics education, Model, Future citizens, French hospital 
ethics committees.

INTRODUCTION

Un « enseignement moral et civique » (EMC) a été créé 
par la loi n° 2013-595 du 8 juillet 2013 d'orientation 
et de programmation pour la refondation de l'école 
de la République. Cet enseignement, mis en œuvre de 
l’école au lycée à la rentrée 2015, vise à « favoriser le 
développement d’une aptitude à vivre ensemble dans 
une République indivisible, laïque, démocratique et 
sociale »(1). Articulant valeurs, savoirs et pratiques, il 
doit permettre aux élèves de « devenir progressivement 
conscients de leurs responsabilités dans leur vie person-
nelle et sociale ». La création de l’EMC témoigne d’une 
volonté d’encourager l’esprit critique et l’autonomie 
des élèves ; elle s’inscrit en ce sens dans le mouvement 
s’opérant actuellement de la transmission vers la co-
construction, tant dans le domaine des connaissances 
[6] que dans celui des valeurs [7]. Elle constitue par 
ailleurs une formidable occasion d’éduquer les futurs 
citoyens à la réflexion éthique et, in fine, de favoriser la 
diffusion d’une culture de réflexion éthique à l’ensemble 
des citoyens.
Cependant, le programme de l’EMC mêlant morale, 
éthique, citoyenneté et laïcité, et sa mise en œuvre étant 
confiée à la gestion des établissements, il en résulte un 
large éventail d’appropriations et de pratiques locales de 
sorte que peu d’élèves bénéficient actuellement d’une 
éducation à l’éthique. Lorsque l’EMC est associé à la 
discipline histoire-géographie, et bien qu’il s’articule 
autour de thèmes d’actualité (le pluralisme des croyances 
et la laïcité, le réchauffement climatique, la question 
des migrants…), il consiste le plus souvent en la trans-
mission de valeurs (liberté, égalité, fraternité…) et de 
connaissances (des institutions politiques républicaines) 
et non en l’apprentissage d’un questionnement sur les 

(1) Bulletin officiel spécial n°6 du 25 juin 2015. Disponible sur http://
www.education.gouv.fr

valeurs [19]. Lorsqu’il est prodigué par des professeurs 
de SVT(2), il revient généralement à traiter de questions 
scientifiques socialement vives (le transhumanisme, la 
PMA, les OGM...) en termes d’impact de la science et 
de la technologie sur la société et non en termes d’enjeux 
et de dilemmes éthiques soulevées par les avancées de 
la science [37]. Dans les deux cas, l’enseignement ne 
forme pas, ou trop peu, les élèves au questionnement, 
au processus de problématisation, à l’argumentation, 
à la délibération éthique et à l’engagement à travers la 
prise de décisions raisonnées.
Les enseignants du secondaire que nous avons interviewés 
dans la phase préliminaire du travail présenté dans cette 
contribution sont conscients du hiatus existant entre 
les programmes et la réalité de l’EMC. Ils en attribuent 
unanimement l’origine à leur absence de formation 
institutionnelle à l’éthique et à la manière de mener une 
réflexion éthique, comme cela était déjà relevé en 2007 
dans le rapport de l’UNESCO concernant l’éducation à 
la bioéthique [10]. Manquant ainsi de repères, de cadres 
de pensées et d’outils méthodologiques, les enseignants 
souhaitant néanmoins éveiller leurs élèves à l’éthique 
s’appuient le plus souvent sur les séquences d’enseigne-
ment disponibles sur le web (site Eduscol notamment) 
et commettent alors deux types de maladresses. La pre-
mière consiste à fournir d’emblée aux élèves les questions 
éthiques soulevées dans un domaine précis (par exemple 
les enjeux éthiques du don d’organes), ce qui les empêche 
d’avoir à les identifier eux-mêmes. La seconde consiste 
à leur fournir une documentation pléthorique (textes 
de lois, avis du CCNE(3), chartes de déontologie…), 
ce qui inhibe paradoxalement leur réflexion éthique 
dans la mesure où le travail d’assimilation des données 
supplante le processus de problématisation. Par ailleurs, 
héritiers d’une culture de transmission verticale de savoirs 
théoriques, les enseignants se sentent majoritairement 
peu en mesure d’animer des discussions et soulignent 
que les élèves eux-mêmes ont des difficultés à s’exprimer 
et à dialoguer entre eux.
Afin que l’éveil des jeunes gens à l’éthique ne demeure 
pas un effet d’annonce mais devienne effective, il apparait 
donc nécessaire de développer des modalités de formation 
des enseignants à l’éthique et à l’animation d’atelier de 
réflexion éthique. En réponse à cette nécessité, après 
avoir validée l’hypothèse selon laquelle les élèves du 
secondaire étaient en mesure de s’approprier le ques-
tionnement éthique [15], partageant l’idée que c’est aux 
éthiciens de former les enseignants [27], et dans le cadre 
de leur mission de promotion et d’accompagnement 

(2) SVT : lire partout Sciences de la vie et de la terre.

(3) CCNE : lire partout Comité consultatif national d’éthique pour les 
sciences de la vie et de la santé.

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   6 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 7

de la réflexion éthique, le Département de recherche 
en éthique de l’université Paris-Sud / Paris-Saclay et 
l’Espace éthique Ile de France ont élaboré un modèle 
pédagogique visant à soutenir les enseignants dans 
leur nouvelle tâche consistant à éveiller les élèves à la 
réflexion éthique.
Dans la première partie de cet article, nous décrivons 
notre modèle. Dans une deuxième partie, nous présen-
tons et discutons les résultats d’une étude pilote conduite 
dans un établissement d’Île-de-France afin d’évaluer sa 
pertinence et son efficience. Pour conclure, nous envi-
sageons les conditions d’existence, de développement 
et de pérennisation d’une éducation de l’ensemble des 
élèves du secondaire à l’éthique.

I. PRÉSENTATION DU MODÈLE

Répondant au double objectif d’initiation des enseignants 
à l’éthique et de formation à l’animation d’atelier de 
réflexion éthique dans un contexte particulier (auprès 
de collégiens et de lycéens, dans le cadre de l’Éducation 
nationale), notre modèle associe un cours théorique 
d’introduction à l’éthique et à la bioéthique (4h) et 
une présentation de méthode d’animation d’ateliers de 
réflexion avec les élèves (4h).

A. Formation théorique

Cette formation vise à introduire les concepts d’éthique 
et de bioéthique, à expliciter leurs fondements et à 
présenter des outils de résolution des dilemmes. Dans 
la mesure où elle prend notamment appui sur l’enseigne-
ment « Fondements et pratiques de l’éthique médicale » 
dispensé dans le Master 1 « Éthique, science, santé, 
société » du Département de recherche en éthique de 
l’Université Paris-Sud / Paris-Saclay [30], nous nous 
limiterons ici à en résumer les grandes lignes.
L’éthique y est présentée comme un questionnement 
normatif, non prescriptif, visant à identifier et à résoudre 
les conflits de devoirs et dont l’objet est de guider l’action 
humaine(4). La bioéthique, éthique appliquée à la 
médecine, est définie comme « un domaine spécifique, 
interdisciplinaire, consacré à l’examen des questions 
d’ordre éthique que posent les pratiques médicales afin 
de prévenir les risques qu’elles peuvent présenter pour 
le devenir de la société, voire de l’humanité » [16]. 
Afin que les enseignants puissent transmettre à leurs 

(4) Cette définition est inspirée d’une note de Jules Tricot : « L’éthique 
est une science pratique et normative, dont l’objet est de nous rendre 
meilleurs. » dans Aristote, Éthique à Nicomaque, trd. fr. J. Tricot, Vrin, 
1959, II, 2, 1103b, p. 97.

élèves des éléments d’historicité, les raisons majeures 
du développement récent de l’éthique médicale (évo-
lution de la pensée occidentale et modification de l’agir 
humain en fin de XXe siècle, évolution de la médecine, 
expérimentations médicales menées par le régime Nazi) 
sont également évoquées.
Les outils de résolution des conflits de devoirs sont 
introduits par la présentation des deux grandes positions 
philosophiques (la téléologie et la déontologie, découlant 
des conceptions hétéronomiques et autonomiques de 
l’homme) et des quatre principes anglo-saxons (la bien-
faisance et la non-malfaisance, de nature téléologique ; 
l’autonomie et la justice, de nature déontologique) 
permettant de problématiser les situations.
Les cinq étapes du raisonnement pratique caractérisant 
la procédure de questionnement éthique sont enfin 
explicitées de la manière suivante. 1) La prise en compte 
du contexte correspond à l’analyse et à la description 
objective, factuelle, neutre, de la situation. 2) La pro-
blématisation consiste en l’identification des questions, 
des tensions, des conflits que la situation soulève. 3) La 
détermination de la visée (ce qui va motiver notre déci-
sion, le choix de notre action) correspond à la première 
prémisse du syllogisme pratique d’Aristote : le choix de 
la fin. 4) La délibération porte sur les moyens d’atteindre 
la fin déterminée ; elle correspond à la seconde prémisse 
du syllogisme pratique et consiste à envisager, d’une 
part, les principes et les valeurs auxquelles ses moyens 
se réfèrent et, d’autres part, les conséquences de leur 
mise en application. 5) La décision, qui doit aboutir à 
une action, est l’aboutissement du raisonnement ; elle 
correspond au choix de la meilleure option quand la 
mise en pratique d’une valeur contrarie l’adhésion à 
une autre.

B. Formation à l’animation d’ateliers de réflexion 
éthique en milieu scolaire

Afin de répondre aux besoins des enseignants, notre 
méthode d’animation a été élaborée à partir d’objec-
tifs pédagogiques correspondants aux compétences à 
acquérir par les élèves. Dans un souci de didactisme, 
la présentation de ces objectifs pratiques précède celle 
de la méthode d’animation.

1. Finalité des ateliers

La finalité des ateliers est d’éveiller les élèves au question-
nement éthique ; de leur transmettre non pas des valeurs 
mais plutôt le désir et les moyens d’un questionnement 
sur les valeurs. Ce questionnement devrait leur per-
mettre, d’une part, d’appréhender la diversité culturelle, 
le pluralisme et la pluralité des valeurs, d’autre part, de 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   7 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

8 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

développer une réflexion sur ce qui permet d’insuffler 
un sens à l’action et, enfin, d’apprendre à s’orienter dans 
l’incertitude en proposant des choix vraisemblables et en 
aboutissant à des actions appropriées. Conformément 
à la finalité de l’EMC, l’apprentissage de la manière de 
mener une réflexion éthique devrait leur permettre de 
gagner en autonomie et en responsabilité, en aptitude 
à prendre en charge l’orientation de leur propre vie et 
à exercer leur citoyenneté démocratique en opérant des 
choix responsables et solidaires. Pour cela, les élèves 
auront à acquérir un certain nombre d’aptitudes, de 
compétences, de dispositions qui ne sont pas le fruit 
d’un enseignement théorique mais s’acquièrent par la 
pratique, analogiquement à l’acquisition des vertus par 
l’habitude selon Aristote [2]. Ainsi, les ateliers que nous 
proposons consistent en une initiation à l’éthique par 
la pratique du questionnement éthique.

2. Objectifs pédagogiques, compétences à acquérir

Une première compétence à acquérir par les élèves est 
l’aptitude au questionnement, déjà prônée pour la forma-
tion à l’éthique au niveau universitaire [9] : le passage de 
la certitude à l’hypothèse, de l’assertion à la formulation 
de questions. Cet apprentissage est délicat pour les élèves, 
d’une part en raison de leur propension au jugement, 
d’autre part parce que la nature des questions à formuler 
est pour eux inhabituelle. Une question éthique est une 
question de sens, de finalité, de valeur, de légitimité ; 
c’est plutôt une question du pourquoi qu’une question 
du comment, ce n’est donc pas une question technique. 
Une question éthique n’est pas non plus une question 
scientifique (elle n’appelle pas une explication et une 
connaissance des phénomènes en termes de loi causale) 
ni une question de fait (pour laquelle la réponse n’a pas 
à être argumentée). Les élèves doivent donc apprendre 
à formuler des questions ouvertes, dont les réponses 
plurielles sont de type argumenté. 
Une deuxième compétence est l’aptitude à la discussion, 
peu valorisée dans le système éducatif français en dépit 
de l’initiation des pratiques à visée philosophique avec 
les enfants à la fin des années 1990 [39]. Cette pratique 
suppose à la fois de la clarté dans l’expression de la 
pensée et une posture d’ouverture dans l’écoute. Il s’agit 
d’apprendre à ne pas attribuer aux autres ce que l’on 
croit qu’ils pensent, mais à l’envisager réellement, c’est-
à-dire à les écouter et à les entendre. La nature même 
des ateliers de réflexion éthique, qui sont précisément 
des espaces de discussion, permet en général aux élèves 
de développer cette aptitude. 
Une troisième compétence réside dans l’esprit critique, 
capabilité constituant selon Martha Nussbaum l’un 
des deux piliers de la compétence démocratique [28], 

et l’argumentation. Les élèves doivent ici apprendre à 
distinguer les certitudes, les croyances ou les convictions 
des savoirs étayés [4]. Ils doivent également acquérir 
l’aptitude à construire un jugement rationnel [21].
Une quatrième compétence consiste en l’aptitude à 
problématiser, à passer d’un problème (qui s’enracine 
dans une situation particulière) à une problématique 
(qui s’enracine plutôt dans un système d’idées). C’est 
en travaillant à partir de cas concrets que les élèves 
acquièrent le processus de problématisation [36].
Une cinquième compétence réside dans la capacité à 
intégrer la complexité [33], à passer d’une vision binaire 
à une vision plurielle. Pour cela, les élèves doivent 
apprendre, d’une part, à sortir des généralités et, d’autre 
part, à se décentrer. Ici encore, une manière de les y 
aider est de les faire travailler à partir de cas concrets. 
Un dernier objectif est d’amener les élèves à s’impliquer 
dans la cité, à passer d’une posture d’indifférence à 
une posture de responsabilisation et d’engagement ; à 
convertir l’intention en action [5]. La pratique du ques-
tionnement éthique, entendu à la manière de Vincent 
Descombes comme raisonnement pratique aboutissant à 
une décision, à une action [17], favorise naturellement 
cet engagement.

C. Méthode d’animation des ateliers : formation à 
l’éthique par la pratique du questionnement éthique

Pour atteindre ces objectifs, la méthode d’animation 
que nous proposons suit un cheminement progressif, en 
trois temps. Le premier correspond à une introduction 
à l’éthique s’appuyant sur l’étude d’un dilemme fictif. 
Le deuxième est un entraînement au questionnement 
éthique s’appuyant sur un dilemme réel. Le troisième 
consiste en la pratique autonome de ce questionnement ; 
il s’appuie sur une situation réelle, non formulée en 
termes de dilemme. La méthode est synthétisée dans 
le tableau I.

Premier temps : introduction à l’éthique

Les objectifs de ce premier temps des ateliers sont, d’une 
part, d’apporter aux élèves des repères en éthique et, 
d’autre part, de susciter leur intérêt. Pour cela, il est 
nécessaire que chaque élève parvienne à s’exprimer 
librement à propos du dilemme fictif servant de support 
à la discussion.
Le dilemme proposé aux élèves est le dilemme de Heinz, 
initialement formulé par Lawrence Kohlberg [23] : « La 
femme de Heinz est atteinte d’un cancer particulier 
que, semble-t-il, un seul médicament peut guérir. Ce 
médicament, mis au point par un pharmacien qui le 
vend 10 fois le prix qu’il lui coûte, est hors de prix et 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   8 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 9

Heinz ne peut le payer. Il se rend néanmoins chez le 
pharmacien et le lui demande, ne fût-ce qu’à crédit. 
Face au refus du pharmacien, que devrait faire Heinz : 
Laisser mourir sa femme ou voler le médicament ? »
La discussion qui s’en suit permet d’expliciter ce qu’est 
un dilemme éthique (une situation dans laquelle il y a 
conflit entre deux biens, ou entre deux devoirs, contra-
dictoires), de présenter l’éthique comme une procédure 
de questionnement visant à identifier et à résoudre les 
conflits de devoirs, et d’introduire la visée éthique comme 
la visée de la vie bonne, pour soi et pour autrui, dans 
des institutions justes [35]. Ici, un devoir de Heinz est 
de respecter les lois et la propriété du pharmacien ; un 
autre est de tout mettre en œuvre pour sauver sa femme. 
Pour résoudre le dilemme, Heinz devra déterminer 
ce qui est finalement acceptable, légitime, de faire en 
tenant compte des intérêts différents de chacun (Heinz, 
sa femme, le pharmacien) et de la société.

L’étude de ce dilemme permet également de présenter 
les outils de problématisation (outils permettant de 
traduire les conflits moraux sous forme d’opposition 
entre différents principes qu’il s’agira ensuite de hié-
rarchiser afin de prendre une décision et d’agir). Le 
premier relève de la téléologie, de l’éthique immanente 
ou du contextualisme : il considère les conséquences de 
notre action dans un contexte particulier et consiste à 
se demander quelle est l’action qui minimisera le mal 
(le malheur) ou qui maximisera le bien (le bonheur) ; 
qu’elle est l’action qui aura le meilleur rapport bénéfice/
risque. Le second relève de la déontologie, de l’éthique 
transcendante, ou du principisme : il considère non 
plus les conséquences de notre action mais les principes 
moraux que l’on doit respecter pour bien vivre ensemble 
quel que soit le contexte.
Dans le dilemme de Heinz, un raisonnement téléologique 
(cela causera-t-il le plus de mal de laisser mourir une 
personne ou de voler une autre personne ?) amène les 

Tableau I. Ateliers d’initiation à l’éthique par la pratique du questionnement éthique

Étapes Objectifs pédagogiques Déroulés des séances Compétences travaillées
Introduction à l’éthique
Étude d’un dilemme fictif

Apporter des repères  
en éthique

Susciter l’intérêt

1- Présentation d’un dilemme 
fictif
2- Discussion libre
3- Présentation de notions et 
d’outils :
- éthique, dilemme éthique, 
visée éthique
- outils de problématisation

Questionnement :
- déconstruction des préjugés
- prise de conscience de 
l’ignorance
- étonnement
- formulation de questions

Discussion :
- clarté dans l’expression
- ouverture dans l’écoute

Entrainement au  
questionnement éthique
Analyse d’un dilemme réel

Amener les élèves à s’appro-
prier les outils du questionne-
ment éthique

1- Présentation d’un dilemme 
réel
2- Discussion encadrée :
- analyse de la situation
- problématisation
- détermination de la visée
- délibération sur les moyens
- décision

Esprit critique  
et argumentation :
- passage de l’émotion à la 
réflexion
- construction d’un jugement 
éthique critique et rationnel

Problématisation :
- identification des éléments du 
questionnement
- formulation de dilemmes

Intégration de la complexité :
- décentrement
- relation éthique, droit et 
politique

Implication dans la cité :
- responsabilisation
- engagement

Pratique autonome du  
questionnement éthique
Analyse d’une situation réelle

Permettre aux élèves d’élabo-
rer eux-mêmes une réflexion 
éthique

1- Présentation d’une situation
2- Discussion autonome

  Toutes

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   9 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

10 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

élèves à penser que la meilleure action serait de voler le 
médicament. À l’inverse, un raisonnement déontologique 
(serait-possible de vivre dans une société dans laquelle 
les lois, la liberté ou encore la propriété de chacun ne 
seraient pas respectées ?) les amène à exclure la possibi-
lité du vol. Avec cet exercice, les élèves prennent donc 
conscience, d’une part, de la pluralité des valeurs et 
des principes (bienfaisance, autonomie, justice…) et, 
d’autre part, des conséquences parfois divergentes de 
leur mise en application : si l’on privilégie le bon, on 
sera tenté de voler le médicament ; si l’on privilégie le 
juste, on se l’interdira.
L’analyse du dilemme de Heinz permet enfin de sensibi-
liser les élèves aux limites de chacune des deux théories 
morales, prises isolément, et à la nécessité de les conci-
lier pour résoudre de manière acceptable les conflits. 
En considérant uniquement les conséquences dans un 
contexte particulier, on risque d’aboutir à l’anarchie, à 
une absence de justice ou d’équité (dans le cas présenté 
et à l’extrême, seules les personnes entourées pourraient 
être soignées) ; en considérant uniquement les principes, 
on risque d’aboutir à de l’indifférence, voire à de l’inhu-
manité. Seule une conciliation des conséquences et des 
principes, du bien à faire et du devoir à accomplir, de 
l’empathie et du respect, permet de prendre en compte 
à la fois la vulnérabilité des uns et les libertés des autres.
Outre l’apport de ces quelques repères, ce premier 
échange avec les élèves permet de commencer à travailler 
certaines compétences :

–– Il est l’occasion d’un premier exercice de déconstruc-
tion des préjugés et des certitudes. Par exemple, 
lorsqu’un élève affirme : « De toute façon, un cancer 
ne se guérit pas ! », on peut le faire douter de son 
affirmation en introduisant l’idée selon laquelle la 
motivation de l’acte médical ne se limite pas à la 
guérison mais réside dans la sauvegarde de la dignité 
de la personne.

–– Il permet de faire prendre conscience aux élèves de 
leur ignorance, en l’occurrence dans le domaine 
de la santé et de la médecine. Par exemple, une 
référence à la définition de la santé selon l’OMS(5) 
les invite à réaliser que la santé ne consiste pas seu-
lement en une absence de maladie ; l’évocation de 
certains actes médicaux sans vocation thérapeutique 
leur permet de découvrir que la médecine n’est pas 
toujours réparatrice, qu’elle peut viser non pas à 
guérir mais plutôt à modifier ou à améliorer. Cette 
prise de conscience par les élèves de leur ignorance, 

(5) « La santé est un état de complet bien-être physique, mental et social, 
et ne consiste pas seulement en une absence de maladie ou d'infirmité ». 
Préambule à la Constitution de l'Organisation mondiale de la santé, tel 
qu'adopté par la Conférence internationale sur la santé, New York, 19 
juin - 22 juillet 1946.

du « je sais que je ne sais rien » attribué à Socrate, 
est fondamentale dans la mesure où elle induit chez 
eux un étonnement, principe même du question-
nement [20].

–– Il permet d’alerter les élèves sur leur propension au 
jugement. Par exemple, lorsqu’un élève juge que : 
«  le pharmacien n’a pas de cœur », il est possible 
de lui faire comprendre que ce type de propos ne 
permet pas de révéler une tension entre les besoins 
de la femme de Heinz et les intérêts du pharmacien, 
qu’il ferme la réflexion au lieu de l’ouvrir.

–– Il est l’occasion d’un exercice de décentrement dans 
la mesure où l’analyse du dilemme amène les élèves 
à envisager la situation à plusieurs niveaux (indivi-
duel, collectifs).

–– Il permet enfin d’amener les élèves à intérioriser les 
conditions de possibilités de la discussion (expres-
sion et écoute).

Deuxième temps :  
entraînement au questionnement éthique

L’objectif de ce deuxième temps des ateliers est que 
les élèves s’approprient, en les utilisant, les outils du 
questionnement éthique en analysant un dilemme 
réel. Pour cela, il est toujours nécessaire que les élèves 
s’expriment mais la discussion prend cette fois la forme 
d’une réflexion encadrée devant aboutir à une proposition 
raisonnée. Il est également nécessaire que l’enseignant 
fournisse aux élèves des ressources ciblées, accessibles 
(par exemple, articles de lois plutôt que lois in extenso), 
de nature variée (émanant non seulement de structures 
institutionnelles ou de la communauté scientifique mais 
également de la presse ou de banques de ressources 
numériques généralistes et spécialisées) et apportant des 
informations ou données contradictoires afin d’aiguiser 
le sens critique.
Le caractère réel du dilemme est essentiel dans la mesure 
où il permet de sensibiliser les élèves aux émotions, sen-
timents, tabous, qui caractérisent notre jugement initial 
pour ensuite les amener à opérer un bond cognitif de 
l’émotion à la réflexion [4]. Prenons par exemple le cas 
suivant : un jeune homme de 22 ans, souffrant d’une 
cirrhose liée à une consommation excessive d’alcool 
depuis l’âge de 13 ans, est récemment décédé après 
que le corps médical lui a refusé une transplantation 
hépatique. À partir de ce cas, il s’agit d’amener les élèves 
à construire un jugement éthique, critique et rationnel 
en suivant les cinq étapes de la procédure de question-
nement éthique, chacune permettant de travailler une 
compétence spécifique.
La première étape du raisonnement, l’analyse de la 
situation, permet d’amener les élèves à dépasser leur 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   10 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 11

jugement initial, à transformer leurs jugements et affir-
mations (qui ne font pas avancer) en questions (qui 
permettent d’ouvrir des champs de réflexion). Par 
exemple, lorsqu’un élève affirme que «  les médecins 
ont été cruels », on peut l’inviter à se demander plutôt : 
« Pourquoi les médecins n’ont-ils pas considéré ce cas 
comme prioritaire ? ». Lorsqu’un autre juge que «  le 
jeune homme était responsable de son état, et donc 
coupable », on peut l’inviter à se demander plutôt  : 
« Quelles-ont été les contraintes environnementales, ou 
intrinsèques, à l’origine de son alcoolisation ? ». Cette 
démarche permet de clarifier la situation de manière 
rationnelle, dépassionnée, en s’appuyant sur des données 
objectives (par exemple, le nombre de malades en attente 
de greffe, le nombre de greffes réalisées annuellement, 
ou encore les règles de répartition et d’attribution des 
greffons publiées par l’Agence de la biomédecine). Ici, 
on pourrait considérer, d’une part, que les malades 
nécessitant une transplantation sont beaucoup plus 
nombreux que les greffons disponibles et, d’autre part, 
que ce jeune homme était avant tout un être humain 
malade (que l’alcoolisme, à l’origine de sa cirrhose, est 
une toxicomanie, c’est-à-dire une pathologie justifiant 
d’une véritable prise en charge psychologique, sociale 
et médicale).
La deuxième étape du raisonnement, l’identification des 
questions, tensions et conflits soulevés par la situation, 
permet d’apprendre aux élèves à formuler un dilemme. 
Dans la situation présente, il y a conflit entre le bien 
d’un patient alcoolique et celui d’un autre patient. Un 
dilemme pourrait être : Est-il légitime, compte tenu de 
la pénurie de greffons, de proposer une transplantation 
aux malades présentant une cirrhose alcoolique, sachant 
qu’ils sont en « compétition » avec des malades atteints 
par ex d’un hépatocarcinome compliquant une hépatite 
virale post-transfusionnelle ? 
La troisième étape du raisonnement, la détermination 
de la visée, permet d’amener les élèves à intégrer la com-
plexité de l’enchevêtrement entre l’éthique, la politique 
(notamment la politique de santé publique), l’économie 
et le droit. Dans le cas présent, la visée pourrait être 
d’améliorer l’état de santé du plus grand nombre, sans 
discrimination, et en tenant compte du déséquilibre 
entre l’offre et la demande en organes.
La quatrième étape, la délibération sur les moyens 
d’atteindre cette visée (quels sont-ils et que devraient-
ils être), permet aux élèves de s’entraîner à argumenter 
et à construire un raisonnement s’appuyant sur des 
données solides. Dans le cas présent, la délibération 
peut porter sur les critères d’attribution des greffons (et 
sur leur justification), sur les politiques mises en œuvre 
pour augmenter le nombre de donneurs d’organes, sur 
les alternatives aux greffes d’organes, sur la prise en 

charge et la prévention de l’alcoolisme… Lors de cette 
délibération, il est par exemple difficile de soutenir une 
position concernant la nécessité et la durée d’abstinence 
avant une greffe sans se poser la question de l’efficacité 
d’une telle disposition, en termes de rechute post greffe 
dans l’alcoolo-dépendance, et sans s’appuyer sur les 
résultats d’études l’ayant évaluée. Autre exemple, il est 
difficile de se positionner sur la prise en compte ou non 
de l’origine de la maladie dans l’attribution des greffons 
sans considérer la qualité de la survie post-transplantation 
en fonction de cette origine.
La dernière étape du raisonnement, la prise de décision, 
permet de sensibiliser les élèves à leur responsabilité 
individuelle sur les questions collectives et de favoriser 
leur engagement. Elle peut aboutir à la rédaction de 
recommandations, ou bien se traduire par d’autres 
actions concrètes. Ici, il pourrait s’agir d’organiser un 
débat afin d’éveiller d’autres personnes à la thématique 
considérée, de décider d’exprimer à ses proches sa volonté 
concernant ses organes en cas de décès, de s’engager 
dans la prévention de l’alcoolisme.

Troisième temps :  
pratique autonome du questionnement éthique

L’objectif de ce dernier temps des ateliers est que les élèves 
élaborent eux-mêmes la réflexion dans son ensemble (y 
compris l’identification des éléments du questionnement) 
à partir d’une situation réelle, non formulée en termes 
de dilemme. Pour cela, il est nécessaire que l’enseignant 
animateur limite au maximum ses interventions après 
que la situation à analyser a été déterminée.
Afin que les élèves saisissent l’influence que peut avoir 
la réflexion éthique sur l’organisation de la société, il 
est souhaitable de choisir avec eux un cas faisant écho à 
un sujet d’actualité. Il peut s’agir d’un cas illustrant une 
question en débat, qui a donné ou donnera lieu à une 
conférence de citoyens, par exemple à l’occasion d’une 
révision de la loi de bioéthique ; cela permet d’incarner 
auprès des élèves la notion de citoyenneté démocratique. 
Il peut également s’agir d’un cas faisant référence à une 
question sur laquelle la législation a récemment évolué.

II. PERTINENCE ET EFFICIENCE DU MODÈLE

A. Méthode

1. Cadre de l’étude

Durant l’année 2015-2016, nous avons formé douze 
enseignants (8 en SVT, 4 en physique-chimie) selon 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   11 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

12 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

notre modèle pédagogique dans le cadre du Master 
MEEF(6) de second degré « formations de formateurs 
d’enseignants » proposé par l’ESPE(7) de l’Académie 
de Versailles.
Durant l’année 2016-2017, nous avons suivi et analysé la 
mise en place par deux d’entre eux d’ateliers de réflexion 
éthique avec des élèves de seconde générale du lycée 
Camille Claudel de Vauréal (Val-d’Oise). Ces ateliers 
ont été conduits dans le cadre de « l’accompagnement 
personnalisé » (AP), enseignement mis en œuvre à la 
rentrée 2010 et dont les modalités d'organisation sont, 
comme celles de l’EMC, laissées à l'initiative des équipes 
pédagogiques(8). Au lycée Camille Claudel, l’AP en 
classe de seconde se déroule en trois sessions annuelles 
comprenant chacune 8 séances hebdomadaires d’1h30. 
Lors de chaque session, plusieurs ateliers (soutien scolaire, 
approfondissement des connaissances, développement 
d’outils et de méthodes de travail) sont proposés aux 
élèves qui y sont ensuite répartis selon leurs vœux (15 
élèves par atelier).

2. Méthodologie d’évaluation du modèle

Nous avons évalué notre modèle pédagogique selon une 
double approche qualitative (entretiens individuels semi-
directifs auprès des enseignants ayant reçu la formation) 
et quantitative (questionnaires de jugement moral et 
d’empathie auprès des élèves).
L’analyse quantitative a porté sur trois groupes de 
15 élèves. Le premier était constitué des élèves ayant 
participé aux ateliers de réflexion éthique menés par un 
enseignant de SVT, de janvier à mars 2017, sur le thème 
des interventions sur le cerveau. Le deuxième groupe 
était constitué des élèves ayant participé aux ateliers de 
réflexion éthique menés par un second enseignant de 
SVT, d’avril à juin 2017, sur le thème des limitations 
et arrêts de traitement en réanimation. Le troisième, 
correspondant au groupe contrôle, était constitué des 
élèves ayant participé à un atelier d’AP « énigmes et 
jeux mathématiques » très éloigné du questionnement 
éthique de janvier à mars 2017.
Les élèves des trois groupes ont rempli, au début et la fin 
des ateliers, un même questionnaire incluant, outre le 
recueil de données démographiques, un test de jugement 
moral (la version courte du Defining Issue Test développé 
par J. Rest) [32, 34] et un test d’empathie (l’Emotional 
Empathic Tendency Scale développé par A. Mehrabian 

(6) MEEF : lire Métiers de l’enseignement, de l’éducation et de la 
formation.

(7) ESPE : lire Ecole supérieure du professorat et de l’éducation.

(8) Bulletin officiel spécial n°1 du 4 février 2010. Disponible sur http://
www.education.gouv.fr

et N. Epstein) [26]. La répétition des questionnaires 
nous a permis d’apprécier l’évolution de leur jugement 
moral et de leur empathie durant les ateliers. Les élèves 
des deux premiers groupes ont également rempli, à la 
fin des ateliers, un questionnaire semi-ouvert visant à 
recueillir leur perception des ateliers.
Le DIT, instrument de mesure psychométrique élaboré 
à partir de la théorie séquentielle du développement 
moral cognitif de Kohlberg, permet d’évaluer le niveau 
de raisonnement moral d’un individu. Sa forme courte 
est composée de trois dilemmes face auxquels l’individu 
doit donner son avis et indiquer le degré d’importance 
qu’il accorde à un ensemble de 12 justifications lors de 
sa prise de décision. Chaque justification correspond à 
un stade de développement moral ou sert à vérifier la 
fiabilité des réponses. Le traitement du questionnaire 
permet d’apprécier le stade de développement moral de 
l’individu : au stade 1, l’individu cherche à bien agir 
pour éviter la punition ou pour être récompensé ; au 
stade 2, les décisions de l’individu sont basées sur ses 
propres intérêts immédiats ; au stade 3, elles sont fondées 
sur le désir de satisfaire les attentes interpersonnelles ; 
au stade 4, le raisonnement est basé sur les diktats et 
les lois de la société ; au stade 5, l’individu relativise la 
référence aux normes collectives en adhérant au principe 
du contrat social ; au stade 6, les décisions sont basées 
sur des principes éthiques universels [25]. Le traitement 
du questionnaire donne lieu au calcul d’un indice de 
raisonnement moral post conventionnel (le P score) 
qui correspond au pourcentage de réponses reflétant 
les stades 5 et 6 de raisonnement moral. Variant de 0 à 
95, il traduit le niveau de développement moral cognitif 
de l’individu. Un score < 27 correspond au niveau pré-
conventionnel (stades 1 et 2), un score compris entre 
27 et 41 correspond au niveau conventionnel (stade 3 
et 4), un score > 41 correspond au niveau post-conven-
tionnel (stades 5 et 6).
L’EETS est une échelle d’empathie émotionnelle. Elle 
consiste en 33 items correspondant à des indicateurs 
positifs ou négatifs d’empathie (exemple : « cela me rend 
triste de voir un étranger solitaire dans un groupe »). 
Pour chaque item, l’individu doit donner son degré 
d’accord sur une échelle variant de -4 (très fort désac-
cord) à +4 (très fort accord). L’échelle fournie un score 
total d’empathie variant de -132 à +132.
Le questionnaire semi-ouvert incluait les questions 
suivantes : 1) Dans les trois derniers mois, avez-vous 
discuté d’éthique avec votre entourage ? Oui, non ; si oui, 
avec qui ? 2) Avez-vous l’impression que votre manière 
de réfléchir a changé depuis le début des ateliers ? Oui, 
non, je ne sais pas. 3) Dans les trois derniers mois, y-
a-t-il eu une situation ou un évènement que vous avez 
envisagé sous l’angle du questionnement éthique ? Oui, 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   12 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 13

non ; si oui, lequel et comment ? 4) Conseilleriez-vous 
ces ateliers de réflexion éthique à un ami ? Oui, non ; 
pour quelles raisons ?

B. Résultats

1. Similarité des groupes d’élèves

Les données de trois des quarante-cinq élèves ont été 
soustraites à l’analyse en raison d’un mauvais remplissage 
de l’un des questionnaires. Ce pourcentage de perte de 
données est conforme à ceux habituellement observés 
[26, 34].
Concernant les données démographiques, l’analyse des 
tableaux de contingence indique que les élèves des trois 
groupes ne différaient pas statistiquement en termes de 
de genre (Chi2 (2 ddl, n = 42) = 0,27, p = NS) et de 
classe sociale (Chi2 (4 ddl, n = 42) = 1,55, p = NS). 
L’analyse de variance indique que les élèves des trois 
groupes étaient également comparables en termes d’âge 
(F(3,2) = 2,25, p = NS).
Concernant les tests de jugement moral et d’empathie 
réalisés au début des ateliers, l’analyse de variance indique 
que les trois groupes d’élèves ne différaient pas statis-
tiquement en termes d’indice de raisonnement moral 

post-conventionnel (F(3,2) = 0,18, p = NS) et de score 
total d’empathie (F(3,2) = 0,65, p = NS).

2. Évolution des élèves entre le début et la fin  
des ateliers

Le niveau de jugement moral des lycéens ayant participé 
aux ateliers de réflexion éthique (groupe 1 et groupe 2) 
a significativement progressé entre le début et la fin des 
ateliers (Tableau II). Dans le groupe 1, l’augmentation 
significative de l’indice moyen de raisonnement moral 
post conventionnel (P score) est associée à une dimi-
nution significative du pourcentage de raisonnements 
propres au stade 3 (raisonnement de type conventionnel) 
et à une augmentation significative du pourcentage 
de raisonnements propres au stade 5a (raisonnement 
de type post-conventionnel). Dans le groupe 2, l’aug-
mentation significative du P score moyen est associée 
à une diminution significative du pourcentage de rai-
sonnements propres au stade 2 (raisonnement de type 
pré-conventionnel) et à une augmentation au seuil de la 
significativité du pourcentage de raisonnements propres 
au stade 6 (stade post-conventionnel). L’analyse de la 
répartition des élèves dans les trois tertiles de P score 
révèle par ailleurs, pour chacun des deux groupes, un 
déplacement global des élèves depuis le tertile faible vers 
les tertiles supérieurs, traduisant une diminution du 

Tableau II. Comparaison du niveau de jugement moral des élèves entre le début et la fin des ateliers

Scores

Variation

Début vs Fin

Début Fin t-test P
Groupe 1
P score
Stade 2
Stade 3
Stade 4
Stade 5a
Stade 5b
Stade 6

21,3 ± 14,2
8,7 ± 6,1

27,5 ± 12,4
35,8 ± 13,5
14,0 ± 9,3
4,4 ± 5,1
2,9 ± 6,0

30,9 ± 18,6
7,6 ± 6,6
14,7 ± 7,5
41,8 ± 13,0
26,0 ± 15,8
4,4 ± 7,3
0,4 ± 1,7

9,6 ± 14,3
- 1,1 ± 9,6

- 12,8 ± 10,1
6,0 ± 13,3
12,0 ± 12,2
0,0 ± 6,4

- 2,5 ± 6,2

- 2,59
0,45
4,92

- 1,74
- 3,80
0,00
1,52

< 0,05
NS

< 0,0005
NS

< 0,002
NS
NS

Groupe 2
P score
Stage 2
Stade 3
Stade 4
Stade 5a
Stade 5b
Stade 6

24,2 ± 11,6
9,5 ± 7,4

25,3 ± 13,1
32,8 ± 12,5
18,9 ± 9,3
5,3 ± 5,2
0,0 ± 0,0

29,7 ± 11,3
5,3 ± 7,7

18,9 ± 10,7
39,2 ± 13,9
21,9 ± 9,0
4,7 ± 5,2
3,1 ± 5,0

5,5 ± 8,4
- 4,2 ± 6,5
- 6,4 ± 14,5
6,4 ± 12,9
3,0 ± 12,4
- 0,6 ± 6,2
3,1 ± 5,0

- 2,28
2,21
1,52

- 1,71
- 0,85
0,31

- 2,11

< 0,05
< 0,05

NS
NS
NS
NS

NS (0,06)

Groupe
contrôle
P score
Stade 2
Stade 3
Stade 4
Stade 5a
Stade 5b
Stade 6

22,0 ± 11,3
5,3 ± 4,1

34,8 ± 13,7
27,2 ± 15,7
18,4 ± 9,7
1,8 ± 3,7
1,8 ± 3,7

18,4 ± 11,9
12,4 ± 9,0
28,0 ± 13,6
34,0 ± 11,6
16,9 ± 11,4
0,4 ± 1,7
1,1 ± 2,1

- 3,6 ± 10,2
7,1 ± 9,5

- 6,8 ± 16,2
6,8 ± 18,0
- 1,5 ± 8,6
- 1,4 ± 4,3
- 0,7 ± 4,7

1,35
- 2,90
1,63

- 1,46
0,69
1,19
0,54

NS
< 0,02

NS
NS
NS
NS
NS

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   13 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

14 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

Figure 1. Evolution de la répartition des élèves dans les trois tertiles de P score

Blanc : stade pré-conventionnel (P score < 27) ; gris foncé : stade conventionnel (27 ≤ P score ≤ 41) ;  
gris clair : stade post-conventionnel (P score > 41)

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   14 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 15

pourcentage d’élèves caractérisés par un raisonnement 
de type pré-conventionnel et une augmentation du 
pourcentage d’élèves caractérisés par un raisonnement 
de type conventionnel ou post-conventionnel (Figure 1).
Pendant la même période, le niveau de jugement moral 
des lycéens n’ayant pas participé aux ateliers de réflexion 
éthique (groupe contrôle) n’a pas évolué : l’indice moyen 
de raisonnement moral post conventionnel (P score) 
n’a pas progressé et la répartition des élèves dans les 
trois tertiles de P score est restée identique. (Tableau II 
et Figure 1). 
Le niveau d’empathie de l’un des deux groupes de 
lycéens ayant participé aux ateliers de réflexion éthique 
(groupe 2) a significativement progressé entre le début 
et la fin des ateliers. Pendant la même période, celui de 
l’autre groupe d’élèves ayant participé aux ateliers de 
réflexion éthique (groupe 1) et celui du groupe contrôle 
n’ont pas évolué (Tableau III).
Les lycéens ayant participé aux ateliers de réflexion 
éthique ont, dans leur grande majorité, considéré que 
ceux-ci avaient influencé leur manière d’être. Vingt 
d’entre eux (67%) pensent avoir évolué dans leur manière 
de raisonner, huit (27%) ne savent pas l’évaluer et deux 
(6%) pensent ne pas avoir changé. Vingt-deux d’entre 
eux (73%) ont eu des discussions éthiques avec leur 
entourage (famille et camarades essentiellement, médecin 
et professeurs plus rarement) en marge des ateliers. Par 
ailleurs, vingt-cinq d’entre eux (83%) conseilleraient les 
ateliers à un ami (« pour réfléchir », « pour améliorer 
sa façon de penser », « pour se positionner intelligem-
ment », « pour savoir débattre »).

3. Perception des enseignants

Les douze enseignants ayant suivi notre formation ont 
considéré qu’elle les avait enrichis (« J’ai enfin compris 
ce qu’était l’éthique ») et leur avait fourni des outils 
méthodologiques originaux (« C’est sûr que les élèves qui 
auront ces ateliers grandiront beaucoup »). La majorité 
d’entre eux a néanmoins exprimé des inquiétudes quant 

à la conduite des ateliers (« Je ne sais pas si je saurais 
réagir aux propos des élèves », « J’ai peur de ne pas être 
capable de me décaler par rapport à ce que j’aurais pré-
paré », « Je crains d’avoir du mal à me positionner par 
rapport à des élèves pour lesquels je suis prof de SVT »).
Les deux enseignants ayant eu la possibilité de propo-
ser à leurs élèves des ateliers de réflexion éthique dans 
la continuité de la formation ont évolué dans leur 
jugement et l’ont affiné. À l’issue des ateliers, ils ont 
non seulement considéré que les élèves avaient « joué 
le jeu », et notamment évolués dans leur aptitude à 
la discussion, mais ont également estimé avoir gagné 
en confiance et en sentiment de légitimité. Ils ont par 
ailleurs souligné l’ampleur de l’investissement qui avait 
été le leur, notamment pour s’approprier les éléments de 
questionnement éthique propres aux thématiques qu’ils 
avaient choisi d’étudier avec leurs élèves. Ils ont enfin 
insisté sur l’inadéquation entre leur investissement et 
la faible valorisation de leur démarche au niveau local.

C. Discussion

Avant de discuter les résultats, il est nécessaire de préci-
ser les limites de notre étude. Premièrement, bien que 
suffisante pour effectuer des analyses statistiques, la taille 
de notre échantillon est modérée. Deuxièmement, si la 
répartition des lycéens ayant participé à l’étude dans les 
classes sociales proposées par Bourdieu [1] est similaire 
à celle de la population générale (classe supérieure 17%, 
moyenne 62%, populaire 21%), les lycéens inclus dans 
l’étude ne sont pas nécessairement représentatifs de la 
population générale des lycéens dans la mesure où les 
ateliers se sont déroulés dans un seul établissement 
d’enseignement secondaire. Troisièmement, les lycéens 
ont été répartis dans les trois groupes en fonction de 
leurs vœux et non pas au hasard. En dépit de ces limites, 
les résultats obtenus permettent, d’une part, de valider 
notre modèle pédagogique et, d’autre part, de révéler 
certains aspects problématiques du développement d’une 
éducation à l’éthique dans le secondaire.

Tableau III. Comparaison du niveau d’empathie des élèves entre le début et la fin des ateliers

Score d’empathie

Variation

Début vs Fin

Début Fin t-test P
Groupe 1
E score 46,3 ± 29,6 50,1 ± 21,1 3,8 ± 16,6 - 0,89 NS

Groupe 2
E score 49,4 ± 25,8 58,3 ± 22,4 8,9 ± 10,9 - 2,81 < 0,02

Groupe
contrôle
E score 38,1 ± 25,5 45,8 ± 33,3 7,7 ± 16,3 - 1,84 NS

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   15 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

16 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

Pertinence et efficience du modèle auprès des élèves. La 
progression significative du niveau de jugement moral 
(P score) des lycéens ayant participé aux ateliers est du 
même ordre de grandeur que celles observées précé-
demment par différents auteurs ayant évalué d’autres 
types de modèles pédagogiques dans des populations 
de lycéens plus âgés [13] et d’étudiants [12, 38]. Cela 
signifie qu’un éveil à l’éthique de jeunes lycéens au moyen 
d’ateliers de réflexion conduits selon la méthode décrite 
leur permet effectivement de s’emparer du questionne-
ment éthique. Par ailleurs, le fait que 73% des élèves 
aient engagé des discussions éthiques avec leur proches 
confirme notre précédente hypothèse selon laquelle la 
sensibilisation des élèves du secondaire à l’éthique favo-
riserait celle de l’ensemble de la population [15]. Enfin, 
le fait que plusieurs élèves ayant participé aux ateliers 
de réflexion en 2016-2017 aient spontanément décidé 
de poursuivre une réflexion éthique dans le cadre des 
TPE(9), et nous aient recontacté à la rentrée 2017-2018 
pour en discuter, traduit un bénéfice à long terme des 
ateliers en termes de prise de conscience, de réflexion 
et de démarche éthique.
L’effet mitigé des ateliers sur le niveau d’empathie des 
élèves alimente le débat entre les tenants d’une origine 
émotive des choix moraux et ceux d’une interprétation 
cognitive de ces mêmes choix [3]. Il coexiste en effet dans 
la littérature des études ayant mis en évidence une corré-
lation positive [18, 22], une absence de corrélation [13] 
ou encore une corrélation négative [8] entre le niveau 
d’empathie et le niveau de jugement moral. L’hypothèse 
le plus souvent formulée pour expliquer l’absence de 
lien systématique entre l’empathie émotionnelle et le 
jugement moral est celle selon laquelle les sentiments 
empathiques interféreraient avec les formes les plus 
avancées de jugement moral. La moralité convention-
nelle étant axée sur les besoins du groupe et les relations 
partagées, elle serait logiquement corrélée avec un haut 
degré d’empathie émotionnelle. À l’inverse, la moralité 
post-conventionnelle étant axée sur de règles abstraites, 
elle pourrait être distraite par les réponses émotionnelles 
[22]. En d’autres termes, le gain en raisonnement 
logique pourrait obstruer l’empathie émotionnelle [13]. 
Les résultats de notre étude confortent cette hypothèse 
dans la mesure où le groupe d’élèves dont l’empathie a 
significativement augmenté durant les ateliers (groupe 
2) est celui qui contenait à l’issue des ateliers la plus 
forte proportion d’élèves ayant un raisonnement moral 
de type conventionnel. Par contraste, le groupe d’élèves 
dont l’empathie n’a pas été modifiée par les ateliers 

(9) TPE : lire Travaux personnels encadrés, dispositif pédagogique 
pluridisciplinaire défini dans le Bulletin officiel du Ministère de 
l’Education nationale n°24 du 22 juin 2000. Disponible sur http://www.
education.gouv.fr

(groupe 1) est celui qui contenait à l’issue des ateliers 
la plus forte proportion d’élèves ayant un raisonnement 
moral de type post-conventionnel.
Freins potentiels au développement et à la pérennisation 
d’une éducation des futurs citoyens à la réflexion éthique. 
En dépit de l’intérêt manifesté par les douze ensei-
gnants que nous avons formé, seuls deux d’entre eux 
ont développé des ateliers de réflexion éthique dans la 
continuité de leur formation. Les entretiens réalisés 
auprès des enseignants ayant ajourné la mise en pratique 
de leur formation ont révélé que la raison principale de 
cet ajournement résidait dans un manque de confiance 
en leur aptitude à susciter un questionnement chez les 
élèves. Se pose alors la question du poids de l’inhibition 
induite par cette appréhension (qui pourrait, in fine, les 
empêcher de développer des ateliers d’éthique) et celle 
de la manière de la lever. D’un autre côté, les entretiens 
réalisés auprès des enseignants ayant développé des 
ateliers d’éthique dans la continuité de leur formation 
ont révélés que l’expérience avait notablement accrue 
leur confiance, que les résultats obtenus avec leurs 
élèves les incitaient à réitérer les ateliers, et qu’ils étaient 
disposés à témoigner de leur expérience auprès d’autres 
enseignants. L’organisation de rencontres entre ensei-
gnants pourrait par conséquent être envisagée comme 
un moyen parmi d’autres d’amoindrir les inquiétudes 
manifestées par ceux n’ayant jamais animé d’ateliers de 
réflexion éthique.
Outre les difficultés relatives au développement d’ate-
liers de réflexion éthique par les enseignants novices en 
la matière, notre étude met en lumière deux entraves 
potentielles à la pérennisation des ateliers. En effet, si les 
enseignants que nous avons suivis ont exprimé la volonté 
de poursuivre l’éducation de leurs élèves à l’éthique, ils 
ont également insisté sur deux types de difficultés. La 
première réside dans la charge de travail que représente, 
en amont, la conduite d’ateliers de réflexion éthique. 
La seconde réside dans la moindre valorisation de la 
démarche par l’institution. D’une part, en l’absence 
d’évaluation sommative, les deux cadres propices à l’éveil 
des élèves à l’éthique (l’EMC et l’AP) sont considérés 
par les enseignants et par les élèves comme des ensei-
gnements secondaires. D’autre part, la mise en œuvre 
de ces enseignements relevant de la politique de chaque 
établissement, leur volume horaire (théoriquement deux 
heures hebdomadaires) n’est pas toujours respecté  : 
celui de l’EMC sert souvent de variable d’ajustement 
aux professeurs d’histoire-géographie auxquels il est 
majoritairement confié puisqu’il n’est pas officiellement 
intégré dans le service de tous les enseignants ; celui de 
l’AP est souvent minoré et est essentiellement dédié au 
soutien des élèves en difficultés (et non à des activités 
d’approfondissement). Ces difficultés pourraient être 

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   16 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 17

de nature à démotiver des enseignants dont l’adhésion 
au projet serait plus mitigée. Se pose donc également la 
question de la pérennisation des initiatives en matière 
d’éducation à l’éthique.

III. CONDITIONS D’EXISTENCE D’UN ÉVEIL DE 
L’ENSEMBLE DES FUTURS CITOYENS À L’ÉTHIQUE

Après avoir évalué localement notre modèle de for-
mation des enseignants du secondaire à l’éthique et à 
l’animation d’ateliers de réflexion éthique, il convient 
d’envisager les éléments favorables au développement et 
à la pérennisation de tels ateliers auprès du plus grand 
nombre. Notre étude révèle que les enseignants ont 
non seulement besoin d’être formés à l’éthique mais 
également, pour certains, d’être accompagnés lors de 
la mise en œuvre des premiers ateliers et, pour tous, 
d’être soutenu dans leur investissement à long terme 
(valorisation, aide à la préparation des ateliers sur des 
thématiques particulières). Une analyse du paysage 
actuel révèle par ailleurs qu’il n’existe actuellement 
en France aucune structure impliquée simultanément 
dans ces trois axes de promotion d’une éducation des 
élèves du secondaire à l’éthique. Au niveau des instances 
gouvernementales, si le Ministère des solidarités et de 
la santé ainsi que le Ministère de l’enseignement supé-
rieur et de la recherche œuvrent depuis une quinzaine 
d’années en matière d’éducation des étudiants à l’éthique 
(éthique médicale depuis le rapport Cordier de 2003, 
éthique de la recherche depuis l’arrêté du 25 mai 2016 
fixant le cadre national de la formation et les modali-
tés conduisant à la délivrance du diplôme national de 
doctorat(10)) [11], l’éducation des élèves du primaire et 
du secondaires à l’éthique ne constitue pas une priorité 
du Ministère de l’Éducation nationale. En effet, bien 
que des questions éthiques aient été introduites dans 
les programmes officiels d’enseignement secondaire 
[14], notamment dans les matières scientifiques(11), 
l’éthique ne constitue pas une discipline scolaire à part 
entière. Il s’ensuit qu’aucune formation à l’éthique 
n’est prévue pour les enseignants et futurs enseignants 
[14, 29], et que les initiatives locales d’éveil des élèves 
à l’éthique ne sont pas valorisées par l’institution. Au 

(10) Disponible sur http://www.legifrance.gouv.fr

(11) Voir par exemple le programme de SVT de terminale scientifique, 
dans lequel les thématiques « enjeux planétaires contemporains » et 
« corps humain et santé », représentant 50% du programme, visent 
notamment la prise de conscience de « l’existence d’implications éthiques 
de la science » ou encore la préparation à l’exercice de « sa responsabilité 
face à l’environnement, la santé, le monde vivant ». Bulletin officiel 
spécial n°8 du 13 octobre 2011. Disponible sur http://www.education.
gouv.fr

niveau des autorités administratives indépendantes, 
le CCNE organise depuis de nombreuses années des 
journées annuelles de rencontre avec des lycéens. Au 
cours de ces journées, des élèves d’une dizaine de lycées 
exposent publiquement une synthèse de la réflexion 
éthique qu’ils ont menée avec leurs enseignants durant 
l’année sur le thème général proposé par le CCNE 
(par exemple, la place de la personne âgée dans la 
société, la quête de performance ou encore les états de 
conscience)(12). Cette initiative du CCNE a permis 
à un certain nombre d’enseignants demandeurs de 
mettre en place des ateliers de réflexion éthique dans 
leurs établissements [24]. Elle constitue par ailleurs une 
forme particulièrement aboutie de reconnaissance du 
travail des enseignants et des élèves dans la mesure où 
les échanges se font sur des thèmes en lien avec les avis 
publiés par le CCNE. Cependant, non associée à une 
activité de formation des enseignants, l’organisation de 
ces rencontres ne se traduit pas par un déploiement de 
l’éducation à l’éthique dans le secondaire (une même 
poignée d’établissements participent à ces rencontres 
depuis leur création). À un niveau non institutionnel, 
l’association AREJ(13), association loi 1901 non agréée 
par l’Éducation nationale, propose depuis quatre ans à 
différents lycées des ateliers visant « à sensibiliser, édu-
quer et former à la démarche dynamique et citoyenne 
du questionnement éthique ». Ses prestations incluent 
une brève formation des enseignants, un suivi des travaux 
des élèves et l’organisation d’une rencontre annuelle des 
élèves des différents établissements ayant travaillés avec 
l’association (une dizaine de lycées de la région PACA 
et deux ou trois établissements d’Île-de-France). Si 
l’importance accordée par l’association à la formation 
et à l’accompagnement des enseignants est judicieuse, 
et de nature à favoriser l’implication de nombreux éta-
blissements, la nature de la formation proposée soulève 
des interrogations. D’inspiration chrétienne, soutenue 
par différents diocèses, et n’incluant aucun membre pos-
sédant un corpus reconnu de connaissances en éthique, 
l’association assimile l’éthique à la spiritualité et offre 
en définitive une formation à la morale chrétienne (la 
large proportion de lycées privés catholiques travaillant 
avec les AREJ témoigne de cette orientation). Cette 
caractéristique des AREJ, unique association œuvrant 
actuellement à large échelle en matière d’éducation à 
l’éthique dans le secondaire, souligne un autre aspect 
problématique du développement d’une telle éducation, 
à savoir la légitimité des intervenants susceptibles de 

(12) Les programmes et les vidéos des journées publiques de réflexion des 
lycéens sont disponibles sur http://www.ccne-ethique.fr

(13) AREJ : Lire Ateliers de réflexion éthique jeunes. Site http://
ethiquejeunes.fr

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   17 10/10/2018   09:54



ÉT
H

IQ
U

E 
D

ES
 S

C
IE

N
C

ES

18 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3, VOL. 61

former les enseignants à l’éthique. Le CCNE, qui avait 
envisagé cette question dans son avis 84 concernant l’ini-
tiation universitaire à éthique médicale, avait considéré 
qu’un prérequis indispensable devrait être l’obtention 
d’un doctorat en sciences humaines ou juridiques [9]. 
Les 5es Rencontres Internationales Francophones de 
Bioéthique, consacrées au thème de l’enseignement de 
la bioéthique, avaient fait émerger la nécessité d’une 
collaboration interdisciplinaire associant notamment 
cliniciens, chercheurs en sciences de la vie et spécialistes 
des sciences humaines [31].
Dans ce contexte, et par leur capacité à agir sur les 
trois leviers identifiés, il nous semble que les espaces de 
réflexion éthique régionaux et interrégionaux consti-
tuent les structures les plus à même d’impulser une 
réelle dynamique en matière d’éducation des futurs 
citoyens à l’éthique. Dans le domaine de la formation 
des enseignants à l’éthique, ces espaces associent les 
compétences et le sérieux requis en raison de la plu-
ralité et du professionnalisme de leurs membres. Par 
ailleurs, étant répartis sur l’ensemble du territoire, leur 
implication permettrait de proposer une formation à 
l’ensemble des enseignants du secondaire. En matière 
d’accompagnement, les espaces de réflexion éthique 
pourraient aisément s’appuyer sur leurs réseaux éten-
dus pour adresser les enseignants à des spécialistes ad 
hoc. À titre d’exemple, dans le cadre d’un programme 
en cours avec le lycée Pierre-Gilles de Gennes (Paris), 
l’Espace de réflexion éthique Île de France a organisé des 
rencontres entre des enseignants ayant choisi de mener 
avec leurs élèves une réflexion éthique sur le thème 
des dons d’organes et différents acteurs (chercheur en 
éthique, chirurgien transplanteur et coordonnateur 
de prélèvements d’organes et de tissus). Ces réunions 
ont permis aux enseignants de se familiariser avec les 
questions éthiques soulevées dans le domaine spécifique 
des transplantations et de se sentir suffisamment à l’aise 
pour débuter les ateliers de réflexion éthique avec leurs 
élèves. Elles les ont également allégés dans la tache de 
préparation des ateliers. En matière de valorisation, la 
visibilité des espaces de réflexion éthiques leur permettrait 
d’assurer aux enseignants et aux élèves la reconnaissance 
dont ils ont besoin pour s’investir dans la réflexion 
éthique. Dans l’exemple précédent, la perspective que 
les réflexions et recommandations des élèves soient 
transmises au CCNE dans la cadre de la prochaine 
révision de la loi de bioéthique a été particulièrement 
motrice. Analogiquement, la perspective d’une restitu-
tion publique des travaux menés, sous forme d’un débat 
en présence de personnalités reconnues dans le domaine 
de l’éthique, soutient l’engagement des enseignants et 
des lycéens dans la durée. Par ailleurs, la capacité des 
espaces de réflexion éthique régionaux à organiser de 

telles rencontres, propices à des retours d’expérience de 
la part des enseignants, leur permettrait également de 
contribuer à atténuer les inquiétudes des enseignants 
n’ayant jamais animé d’ateliers de réflexion éthique.
Une implication des espaces éthiques régionaux et inter-
régionaux dans l’éducation des futurs citoyens à l’éthique 
s’inscrirait par ailleurs dans leur mission de diffusion 
d’une culture de réflexion éthique telle que définie 
dans l’arrêté du 4 janvier 2012 relatif à la constitution, 
à la composition et au fonctionnement des espaces de 
réflexion éthique régionaux et interrégionaux(14). Dans 
le cadre de cette mission, quelques espaces de réflexion 
éthique régionaux et interrégionaux ont déjà participé à 
des initiatives de sensibilisation des lycéens à l’éthique, 
essentiellement en intervenant ponctuellement dans des 
établissements d’enseignement secondaire (lycée Jean 
Rostand de Caen pour l’Espace de réflexion éthique de 
Basse-Normandie, lycée Bossuet de Condom pour l’Es-
pace de réflexion éthique Midi-Pyrénées par exemple). 
Un investissement plus important, visant à l’éducation 
et non plus uniquement à la sensibilisation des jeunes 
gens, et généralisé à l’ensemble des espaces de réflexion 
éthique, serait de nature à impulser un nouvel élan 
au débat éthique et citoyen et à favoriser chez chacun 
l’exercice de la citoyenneté démocratique. ■

BIBLIOGRAPHIE

[1]	 Accardo A, Corcuff P. La sociologie de Bourdieu. Textes 
choisis et commentés. Lormont : Le Mascaret  ; 1986, 
246 p.

[2]	 Aristote. Ethique à Nicomaque. Paris  : Vrin  ; 1959, 
539 p.

[3]	 Bègue L. De la « cognition morale » à l’étude des stra-
tégies du positionnement moral : aperçu théorique et 
controverses actuelles en psychologie morale. L’année 
psychologique, 1998 ; 98 : 295-352.

[4]	 Bettazzoli N. A didactic model for teaching bioethics: 
didactic constructivism and narrative imagination. The 
co-construction of critical judgments, narration, and 
representation of emotions and feelings. Procedia - Social 
and behavioral sciences, 2015 ; 174 : 2174-2183.

[5]	 Blondeau D (dir.). Ethique et soins infirmiers : deuxième 
édition revue et mise à jour. Presses de l’Université de 
Montréal ; 1999, 342 p.

[6]	 Bonneuil C. « Les transformations des rapports entre 
sciences et société en France depuis la Seconde Guerre 
mondiale : un essai de synthèse ». In Le Marec J et Babou 
I (dir.), Actes du colloque Sciences, Médias et Société, 
École normale supérieure, Lettres et Sciences humaines, 
Lyon 15, 16, 17 juin 2004. Paris : ENS ; 2005, 15-40. 
En ligne : http://sciences-medias.enslsh. fr/IMG/pdf/
actes.pdf

(14) Disponible sur http://www.legifrance.gouv.fr

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   18 10/10/2018   09:54



K
arine




 
D

EM
U

TH
-L

A
B

O
U

Z
E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1-2, VOL. 5 19

[7]	 Bossé P.-L, Morin P, Dallaire N. La délibération éthique : 
de l’étude de cas à la citoyenneté responsable. Santé 
mentale au Québec, 2006 ; 31 : 47-63.

[8]	 Çiftçi Aridag N, Yüksel A. Analysis of the relationship 
between moral judgment competences and empathic 
skills of university students. Educational sciences: Theory 
& Practice, 2010 ; 10: 707-724.

[9]	 Comité consultatif national d’éthique pour les sciences 
de la vie et de la santé. Avis n°84 : Avis sur la formation 
à l’éthique médicale. Paris, 2003. Disponible sur http://
www.ladocumentationfrançaise.fr

[10]	 Commission programmatique mixte Science et éthique 
du comité de liaison ONG-UNESCO. éducation à 
la bioéthique, plaquette préparée à l’occasion de la 
Conférence internationale des ONG de décembre 
2007. En ligne  : http://www.gulliverasso.org/IMG/
pdf/edu-bioethique-2.pdf

[11]	 Cordier A. Éthique et professions de santé. Rapport 
au Ministre de la santé, de la famille et des personnes 
handicapées. Paris, 2003. Disponible sur http://www.
ladocumentationfrancaise.fr

[12]	 Cummings R, Maddux C.-D, Richmond A, Cladianos 
A. Moral Reasoning of Education Students: The Effects 
of Direct Instruction in Moral Development Theory and 
Participation in Moral Dilemma Discussion. Teachers 
College Record, 2010 ; 112 : 621-644.

[13]	 DeHaan R, Hanford R, Kinlaw K, Philler D, Snarey 
J. Promoting ethical reasonings affect and behavior 
among high school students: an evaluation of three 
teaching strategies. Journal of Moral Education, 1997 ; 
26 :1, 5-20.

[14]	 De Montgolfier S, Bernard M.-C, dell’Angelo-Sauvage 
M, & Simard C. « Éthique et enseignement des sciences 
du vivant : regard sur les programmes France et Qué-
bec ». In Bernard M.-C, Savard A, & Beaucher C (dir.), 
Rapports aux savoirs : clé pour analyser les épistémologies 
enseignantes et les pratiques de classe, 2014 : 120-134. 
Livre en ligne du CRIRES : http://lel.crires. ulaval.ca/
public/le_rapport_ aux_savoirs.pdf

[15]	 Demuth-Labouze K. L’éveil des futurs citoyens à la 
bioéthique : enjeux et faisabilité. Revue française d’éthique 
appliquée, 2017 ; 3 : 77-90.

[16]	 Depadt-Sebag V. « Droit et bioéthique ». In Hirsch 
E (dir.), Traité de bioéthique I- Fondements, principes, 
repères. Toulouse : Erès ; 2010, 281-294.

[17]	 Descombes V. Le raisonnement de l’ours et autres essais 
de philosophie pratique. Paris : Seuil ; 2007, 464 p.

[18]	 Eisenberg N, Miller P.-A, Shell R, McNalley S, Shea C. 
Prosocial development in adolescence: a longitudinal 
study. Developmental psychology, 1991 ; 27 : 849-857.

[19]	 Filloux J.-C. Education civique, éducation morale, 
éducation éthique. Recherche et formation, 1997 ; 24 : 
97-111.

[20]	 Hersch J. L’étonnement philosophique. Une histoire de 
la philosophie. Paris : Gallimard ; 1993, 460 p.

[21]	 Iancu M. Bioethical education in teaching biology. 
Procedia - Social and behavioral sciences, 2014 ; 127 : 
73-77.

[22]	 Kalle R.-J, Suls J. The relationship between Kohlberg’s 
moral judgment stages and emotional empathy. Bulletin 
of the Psychonomic Society, 1978 ; 11 : 191-192.

[23]	 Kohlberg L. Essays on moral development, volume one. 
The philosophy on moral development. San Francisco : 
HarperCollins ; 1981, 441 p.

[24]	 Lavabre I. Enseigner la bioéthique dans le secondaire 
en France. Journal International de Bioéthique, 2013 ; 
33 : 87-103.

[25]	 Lehalle H, Aris C, Buelga S, Musitu G. Développe-
ment socio-cognitif et jugement moral : de Kohlberg 
à la recherche des déterminants de la différenciation 
du développement moral. L’orientation scolaire et pro-
fessionnelle, 2004 ; 33 : 289-314.

[26]	 Mehrabian A, Epstein N. A measure of emotional 
empathy. Journal of Personality, 1972 ; 40 : 525-543.

[27]	 Munday F. Bioéthique et Enseignement : quels rapports 
et quels apports ? Journal International de Bioéthique, 
2013 ; 24 : 11-13.

[28]	 Nussbaum M.-C. Not for Profit : Why Democracy Needs 
The Humanities. Princeton University Press  ; 2010, 
184 p.

[29]	 Pagoni M. Rencontre avec François Audigier  : édu-
cation à la citoyenneté et participation. Carrefours de 
l’éducation, 2009 ; 28 : 150-156.

[30]	 Rameix S. Fondements philosophiques de l’éthique médi-
cale. Paris : Ellipses ; 1998, 159 p.

[31]	 Ravez L. Introduction. Journal International de Bioé-
thique, 2013 ; 24 : n°2, 17-19.

[32]	 Rest J. Development in Judging Moral Issues. Minneapolis, 
MN, University of Minnesota press ; 1979, 305 p.

[33]	 Rest J.-R. A psychologist looks at the teaching of ethics. 
Hastings Center Report, 1982 ; 12: 29-36.

[34]	 Rest J.-R. DIT Manual: manual for the Defining Issues 
Test, 3rd edition. Minneapolis, MN, Center for the 
study of ethical development, University of Minnesota 
press ; 1986, 44 p.

[35]	 Ricoeur P. Soi-même comme un autre. Paris  : Seuil  ; 
1990, 424 p.

[36]	 Roux-Lafay C. Est-il légitime de parler de « morale 
laïque » ? éducation et socialisation [En ligne], 2014 ; 
36.

[37]	 Saunders K.-J., Rennie L.-J. A pedagogical model for 
ethical inquiry into socioscientific issues in science. 
Research in Science Education, 2013 ; 43 : 253-274.

[38]	 Self D.-J, Ellison E.-M. Teaching engineering ethics: 
assessment of its influence on moral reasoning skills. 
Journal of engineering education, 1998; 87 : 29-34.

[39]	 Tozzi M. Des contributions utiles à la recherche sur 
les pratiques à visée philosophique avec les enfants en 
France. éducation et socialisation [En ligne], 2015 ; 39.

05-19 JML-Droit_02-2018_article02.indd   19 10/10/2018   09:54


	05-19 JML-Droit_02-2018_article02

