017-084 article 15/11/10 12:40 Page 17$

Journal international de bioéthique, 2010, vol. 21,n° 3

Chapitre 1

DIGNITE ET LIBERTE :
VERS UNE CONTRADICTION
INSOLUBLE ?

Pierre LE COZ*

INTRODUCTION

Le terme « dignité » est omniprésent dans les textes de droit et les chartes
internationales. La référence au respect de la dignité comme tribut que I’on doit
accorder a toute personne est particuliecrement prégnante dans les moeurs
médicales. Les étudiants qui se destinent a exercer dans le champ de la santé y
sont de plus en plus fréquemment sensibilisés, a la faveur de formations initiales
et continues qui se développent au sein des cursus universitaires. C’est ainsi que

la dignité se trouve pointée a plusieurs reprises dans la récente Charte de

*  Professeur agrégé de philosophie, maitre de conférences a la faculté de médecine de Marseille
(EA 3783) ; vice-président du Comité Consultatif National d’Ethique.

17

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 1%

I’éthique des facultés de médecine'. Les professeurs de médecine sont appelés a
en faire la pierre angulaire de leur enseignement.

Tout se passe comme si, a une époque ou le vieillissement de la population
soulevait des problémes inédits’, ne serait-ce que quantitativement parlant
(accroissement des maladies dégénératives et du nombre de fins de vie difficiles),
notre société éprouvait le besoin de rappeler que la dignité est indissolublement
liée a la personne. Plusieurs questions se posent alors : une telle insistance serait-
elle I’indice d’une crise de notre représentation de la dignité ? En devenant une
sorte de ritournelle, la dignité ne va-t-elle pas sombrer dans 1’insignifiance ? La
banalisation de son usage ne va-t-elle pas en faire un terme certes édifiant mais
vidé de toute substance sémantique ?

Le fait est que ce que le mot gagne en extension, il le perd en compréhension.
Forme plastique, la « dignité » semble parfois se confondre avec la « qualité de
vie ». Mais c’est surtout sa confusion avec le degré de liberté du sujet qui entame
sa consistance sémantique. Valeur qui n’a cessé de s’affirmer comme souveraine,
depuis les années 1960, la liberté serait-elle devenue consubstantielle au concept
de dignité ? Faut-il dire au contraire que c’est lorsque la liberté devient fragile et
incertaine que la dignité prend tout son sens ? Dans les débats actuels de I’éthique
médicale autour de 1’'usage lucratif de son corps ou de I’euthanasie c’est surtout
sous la forme d’une opposition frontale que semblent se dessiner les relations
entre liberté et de dignité. Allons-nous vers une contradiction insoluble entre ces
deux valeurs ?

1. LA « SAUVEGARDE DE LA DIGNITE
DES MOURANTS »

Dans la Déclaration universelle des droits de I’homme de 19487, la dignité a
été reconnue comme « inhérente » a tous « les membres de la famille humaine ».
Inhérente veut dire indissolublement attachée. Cependant aujourd’hui un
sentiment diffus se répand : la dignité peut étre perdue, chemin faisant, en
fonction des aléas de la vie. Elle peut notamment étre mise en péril par des
pratiques médicales d’obstination non thérapeutique.

' http://www.cidmef.u-bordeaux2 fr/pdf/chart_et.pdf
Veron J., L’espérance de vivre. Ages, générations et sociétés, Seuil, Paris, 2005.

Préambule de la Déclaration Universelle des Droits de I’ Homme, 1948, http://portal .unesco.org/
education/fr

18

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 1%

Témoin de cette évolution du sens du terme, I’équivoque que comportent les
textes de loi dont la philosophie est portée par un souci de faire valoir la dignité
comme trait distinctif de la personne a dessein d’éloigner la perspective d’une
légalisation de I’euthanasie. Ainsi, la loi Leonetti du 22 avril 2005 énonce des
son article premier que « le médecin sauvegarde la dignité du mourant et assure
la qualité de sa vie »*. Dans cette phrase, le verbe « sauvegarder » pose probleme.
Car enfin, dire que le médecin doit « sauvegarder » la dignité, n’est-ce pas
reconnaitre implicitement que celle-ci peut étre mise en péril et qu’elle n’est
donc pas consubstantielle a la personne ? On ne cherche a sauvegarder que ce
que I’on risque de perdre (un fichier informatique par exemple). L’ambiguité
n’est pas levée par le qualificatif de « mourant » auquel s’applique la sauvegarde.
A partir de quand un homme rentre t-il dans la catégorie de « mourant » et risque-
t-il, comme tel, de perdre sa dignité si nul ne fait I’effort de la « sauvegarder » ?

Quoiqu’elle fut consensuelle a I’échelle politique, cette loi relative a la fin de
vie a été critiquée via les médias par certains partisans d’un droit de mourir
dignement qui regrettait qu’elle n’aille pas jusqu’a la dépénalisation de
I’euthanasie. L’idée sous-jacente a la revendication en faveur d’une aide a mourir
dans la dignité est que la dignité est relative au regard que la personne porte sur
elle-méme. La dignité serait susceptible de se flétrir comme une fleur fanée au fil
des années. La maladie grave et incurable fragilise la dignité de la personne qui
ne peut la retrouver qu’au moment oll on 1’aide a en finir avec la vie.
Paradoxalement, la personne en fin de vie retrouve sa dignité dans sa maniere
décente de disparaitre.

Assurément, la loi Léonetti s’inscrit en faux contre cette conception
mouvante de la « dignité » comme forme ployable en tous sens et variable au fil
du temps. Elle encourage a « sauvegarder » une dignité chancelante pour trouver
une alternative a la consécration juridique d’un « droit de mourir dans la
dignité ». Pourtant sa formulation ne va pas sans reconduire la philosophie
relativiste des partisans de 1’euthanasie. Car si le mot dignité désigne une valeur
absolue inhérente a la personne, il ne peut tolérer son inflexion relativiste par
I’'usage du verbe « sauvegarder » (cette opération de sauvegarde s’appliquerait-
t-elle & un « mourant »).

4 Loi no 2005-370 du 22 avril 2005 relative aux droits des malades et a la fin de vie ; www.
legifrance.gouv.fr

19

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2(¢

2. LA DIGNITE DEFINIE COMME TRAIT DISTINCTIF
DE LA NATURE HUMAINE

Penser que la dignité peut étre perdue lors de la derniere étape de 1’existence,
particulierement lors de la survenue de maladies dégénératives incurables ou de
fins de vie inconscientes, revient a introduire une rupture avec 1’éthique qui avait
présidé a la déclaration des droits de I’homme de 1948, a savoir 1’éthique
kantienne, éthique dite « déontologique » (ou « personnaliste »°) selon laquelle la
dignité est I’essence méme de la personne. Dans la philosophie kantienne, la
dignité est une grandeur qui impose le respect. On peut avoir de 1’affection pour
I’animal, mais il revient & ’homme d’inspirer un sentiment de respect. Cela vient,
comme |’a établi Lévinas, de ce que I’homme est le seul animal qui ait un visage.
Par sa droiture, le visage de 1’autre impose en retour une certaine rectitude dans
notre conduite a son égard. La grandeur qui émane du visage n’est ni estimable,
ni quantifiable.

Pour parler comme Pascal la dignité est de « I’ordre du cceur ». La raison ne
vient qu’apres coup pour donner a la dignité la forme d’une idée générale. Dit
autrement, I’expérience concrete et sensible de la rencontre avec un visage est
nécessaire a la compréhension de la notion de dignité. Ce serait ignorer ce que
I’éthique doit a la sensibilité que de penser la dignité comme un pur concept sans
substrat empirique. Nous pouvons imaginer que Dieu, s’il existe, percoit
directement la valeur intrinse¢que et absolue de la créature humaine au regard des
autres €tres de sa Création. En revanche, pour nous autres humains, c’est la
perception affective du visage qui nous permet d’accéder, par intuition, a la
signification du concept de dignité.

C’est sa valeur inconditionnelle qui fait de I’homme un sujet par opposition a
I’objet qui n’a qu’une valeur relative autrement dit un prix. Le prix est une
variable indexée au taux de désuétude. Il varie en fonction du degré d’altération
des propriétés de 1’objet. Cette construction du concept de dignité par opposition
au prix le doit au philosophe allemand Emmanuel Kant qui en a proposé la
premiere formalisation’. La dignité est inconditionnelle en ce sens qu’elle ne
dépend pas des conditions sociales du sujet, elle ne dépend ni du sexe, ni de 1’age,
ni de sa santé, ni d’aucune caractérisation particuliere. Elle n’est pas relative a
I’état de dégradation physique et ou mentale de la personne.

Mounier E., Le Personnalisme, PUF, coll. « Que sais-je ? », Paris, 1949.
¢ Lévinas E., Ethique et infini, Livre de Poche, Paris, 1984.

Kant E., Fondements de la métaphysique des meeurs, Delagrave, trad. V. Delbos, [1785], Paris,
1957 et Critique de la raison pratique, PUF, coll. « Quadrige », Paris, [1788], 2000.

20

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2¢

N’est-ce pas précisément cette idée d’une dignité universelle et
« ontologique » (inscrite dans 1’étre de 1’homme) qui se trouve malmenée
aujourd’hui ? Beaucoup se demandent si les maladies neurodégénératives graves,
I’altération des facultés mentales ou les formes séveres de paralysie générale
n’entament pas la dignité d’une personne. Il ne s’agit pas la d’'une dérive vers
quelque idéologie totalitaire qui fixerait des normes discriminatoires en fonction
desquelles serait décrétée en haut lieu que telle vie est digne d’étre vécue tandis
que telle autre ne 1’est pas. Nous gardons trop vive la mémoire des génocides et
des drames épouvantables générés par les tentatives politiques de destituer
certains étres humains de leur dignité. Nul ne pourrait soutenir, sans heurter de
front I’opinion publique, que telle ou telle personne a perdu toute dignité et que
la vie qu’elle meéne ne vaut pas d’étre poursuivie. On ne saurait parler de la perte
de dignité comme d’un fait objectivement constatable, a la fagon dont on parle
de la perte de la valeur d’un objet usagé.

3. DIGNITE, RELATIVISME ET PLURALISME
ETHIQUE

Cependant que répondre au témoignage persistant, empreint de gravité et de
sincérité, d’une personne faisant état d’une perte de dignité subjectivement
ressentie ? L’idée selon laquelle la dignité suit ’homme comme son ombre,
quelles que soient les infortunes qui peuvent jalonner sa vie, devient plus difficile
a soutenir deés I'instant ou cette prise de position émane du principal intéressé.
Nous ne pouvons pas répondre sans ambages a celui qui prétend avoir perdu sa
dignité que sa conception de la dignité est erronée et le renvoyer a I’implacable
rigueur terminologique des textes de loi.

Pourquoi sommes-nous mis en difficulté par le sujet gravement malade ou
handicapé qui prétend avoir perdu sa dignité ? Est-ce parce que nos esprits se
sont familiarisés avec 1’idée (relativiste) que toutes les positions se valent ?
Imaginons qu’une personne affirme qu’elle a perdu sa dignité et qu’elle souhaite
en finir avec une vie qui n’est plus qu humiliation et souffrance. Peut-on se
borner a lui rétorquer que sa dignité ne peut pas &tre mise en cause puisqu’elle
lui est «inhérente » et qu’en conséquence sa demande d’euthanasie est
irrecevable ?

Ce que nous appelons « relativisme éthique » nous renvoie a 1’idée selon
laquelle les valeurs ne sont pas intangibles et immuables mais variables en
fonction des sociétés ou des appréciations subjectives des individus. Les
observateurs des évolutions culturelles de notre société semblent parfois tentés

21

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

par cette grille d’analyse®. Nous serions gagnés par un relativisme généralisé.
Néanmoins, il ne semble pas que nos concitoyens aient relativisé toutes les
valeurs. Nous nous trouvons non pas dans une situation de relativisme mais de
pluralisme moral®. La dignité demeure une valeur essentielle dans notre culture
mais elle doit désormais composer avec la liberté, cette autre valeur cardinale qui
n’a cessé€ de gagner les meeurs au fil des dernieres décennies'.

Le pluralisme éthique signifie autre chose que le relativisme. Pluralisme veut
dire que les valeurs sont intangibles, non révisables, absolues mais que nous
n’arrivons pas a les incarner toutes en méme temps. Si nous tenons absolument a
ce qu’une valeur soit incarnée dans la réalité, nous allons étre obligés d’en
sacrifier une autre. Par exemple, si nous voulons que la valeur du respect de la vie
soit incarnée dans toutes les situations sans exception, nous allons prendre une
position hostile a I’avortement, au risque de sacrifier la valeur de solidarité a
I’égard des femmes qui se trouvent enceintes contre leur gré.

Dans le cas qui nous intéresse, si nous définissons le mot « dignité » comme
une valeur inconditionnelle, dans le sillage de Kant, alors la liberté ne peut lui
étre opposée comme une valeur prétendument supérieure en certaines
circonstances. Pour Kant, il ne peut pas y avoir de conflit de valeurs entre liberté
et dignité car la liberté n’a de sens que si elle qualifie un comportement « digne ».
Etre libre, ce n’est pas agir sous I'impulsion de la spontanéité. Etre libre, c’est
agir de facon autonome et responsable, de facon réfléchie et en vertu de principes
d’action universalisables. De ce point de vue rationaliste, une personne qui estime
que sa vie ne vaut plus la peine d’étre vécue, qu tient pour acquis qu’elle a perdu
sa dignité et souhaite se suicider, n’est pas libre mais dominée par sa spontanéité
émotionnelle. Kant, du reste, a condamné le suicide. Il n’y a pas de pluralisme
éthique. Je peux et je dois incarner les deux valeurs, dignité et liberté, en méme
temps.

Nous sommes dans un contexte culturel différent de celui de Kant. Nous ne
réservons plus le sens du mot /iberté aux seules conduites marquées du sceau de
la raison. Notre époque a dilaté le sens de la liberté a toute forme de conduite qui
n’est pas contrainte par une autorité extérieure. Le passage de la liberté comme
« autonomie » a la liberté comme « indépendance » a été décrit comme celui

Sur cette question, cf. les réflexions suggestives de Rorty R., Objectivisme, relativisme et vérité,
PUF coll. « L’interrogation philosophique », Paris, 1994, et Bourquin Le relativisme, éditions
quintette, Paris, 1998.

°  Engelhardt T., Foundations of bioethics, Oxford University Press, New-York, 1986.

Lipovetsky G., L’¢re du vide, essai sur l’'individualisme contemporain, Gallimard, coll. Folio/
Essai, Paris, 1983.

22

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

d’une culture « moderne » a une culture « post-moderne », de 1’age de la
personne a I’ere de ’individu". Aujourd’hui, si une personne affirme qu’elle a
perdu sa dignité, il nous semble que si nous n’en tenons pas compte, nous
attentons a sa liberté d’expression. Nous sommes en présence de deux valeurs et
tout se passe comme si pour en respecter une, nous devions nous résoudre a en
sacrifier une autre.

Le probleme de I’euthanasie est au coeur de cette problématique post-
moderne du pluralisme éthique. L’affaire qui a défrayé la chronique en 2003,
celle du jeune Vincent Humbert, tétraplégique, sourd et aveugle a la suite d’un
accident de la circulation, est emblématique a cet égard. En lui refusant le droit
de mourir dans la dignité, le Président de la République de 1’époque auquel ce
jeune homme s’était solennellement adressé, n’a fait que rappeler I’impossibilité
dans laquelle nous sommes, dans notre systeme juridique actuel, d’incarner
liberté de jugement personnel et respect de la dignité.

Pour éviter que la dignité ne se trouve relativis€ée par la valeur que nous
attachons a la liberté, avons-nous d’autre possibilité que de refuser droit de cité
a la liberté d’expression de la personne qui proclame sa déchéance en dignité ?
Et si nous reconnaissons comme recevable son opinion, qu’allons-nous opposer
a sa demande d’en finir avec une vie qui n’est plus qu’indignité a ses yeux ?

4. LE SUBJECTIVISME

Le probleme éthique est alors de savoir sur la base de quel critere nous
appuyer pour trancher un débat lorsque la dignité entre en conflit avec la liberté.
Une des manieres de dénouer une tension entre des valeurs consiste a prendre
pour étalon de mesure la subjectivité de I’individu. C’est ce qu’on appelle le
subjectivisme.

Le fondement du subjectivisme peut étre résumé comme suit. Dans la mesure
ol nos sociétés sont émancipées du joug théologico-politique, que les valeurs
n’ont plus a nos yeux de fondement transcendant, il reviendrait a I’intériorité de
I’individu de décider a laquelle de ces deux valeurs il attache le plus
d’importance. « C’est moi qui suis le seul juge de ma dignité » écrit en ce sens
le sénateur Caillavet'?, pere fondateur de 1’association du « Droit de Mourir dans
la Dignité ». Le subjectivisme part du principe que les valeurs ne peuvent avoir

' Renaut A., L’¢re de l'individu, Gallimard, Paris, 1989
2 Cité par De Closets F., La derniére liberté, Fayard, Paris, 2001.

23

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

d’autre siege que notre vie intime et personnelle. En I’absence d’un Dieu garant
des valeurs, chacun est renvoyé a la solitude de ses choix : « nous sommes
condamnés a étre libre »"*. L’homme n’est pas digne du simple fait qu’il est une
créature de Dieu et qu’en tant que tel, il revét une valeur inconditionnelle. Il est
digne parce qu’il s’attribue une valeur supérieure aux objets et aux animaux. Il
s’agit d’une décision culturelle, libre et contingente. On pourrait concevoir un
monde ou I’homme ne s’attribuerait pas une forme de vie ou une valeur
supérieure aux autres animaux de la planete, comme on le voit dans le courant
holistique de la « deep ecology »'.

La justification de cette subjectivisation de la dignité qui alimente la
revendication d’une majorité de nos concitoyens en faveur d’un droit a une
« mort digne » est que la perte de liberté sape les assises de la dignité. Nous
perdons notre dignité quand notre vie n’est plus digne d’étre vécue. Une
existence n’est plus digne d’étre vécue des lors que ce n’est plus nous qui la
menons mais c’est elle qui nous meéne, et nous malmene.

Une valeur demeure inconditionnelle : la liberté. La dignité, en revanche,
devient relative a la libre appréciation de celui qui en est (ou s’estime ne plus en
étre) porteur.

C’est en ce sens que la Charte de « I’ Association pour le Droit de Mourir dans
la Dignité » énonce que pour « avoir une fin de vie digne et sereine », « il faut
avoir une pleine liberté de décision face a I’échéance finale, proche ou
lointaine »". Il apparait a travers ces lignes que la dignité n’a pas une valeur
absolue (inconditionnelle) puisque I’individu s’en trouve dépossédé des lors qu’il
entre dans un état de dépendance. Il devient difficilement possible de parler de
dignité 1a ou la liberté n’a pas été affirmée au préalable. Le sujet souffrant qui
continue a vouloir attacher une valeur inconditionnelle a sa vie (ce qui sera
souvent le cas pour un fidele de 1’une des trois grandes religions monothéistes)
sera dit « libre » d’un choix qu’il ne peut imposer aux autres.

Dans cette optique relativiste/subjectiviste, le sens du mot « dignité » se
trouve sensiblement remanié ; il cesse de désigner une grandeur
incommensurable pour qualifier une variable tributaire de 1’appréciation
personnelle de chacun. La dignité définit une « convenance a I’égard de soi »'.

Sartre J.P., L’existentialisme est un humanisme, Nagel, Paris, 1970.

' Cf. sur cette question Ferry L., Le Nouvel Ordre écologique « L’arbre, I’animal et I’homme »
publié en 1992 aux éditions Grasset.

" de ’ADMD, http://perso.club-internet.fr/admd

' Selon un concept évoqué dans I’avis 63 du Comité Consultatif National d’Ethique pour les
Sciences de la Vie et de la Santé, Les cahiers du CCNE N°23, « fin de vie, arrét de vie,
euthanasie », avril 2000.

24

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

Poser la liberté de jugement comme une condition de la dignité permet de
résoudre des problémes éthiques mais en pose de nouveaux, peut-&tre plus
redoutables encore. On peut schématiquement les résumer par cette
interrogation : la mort dans la dépendance physique et la perte de la faculté de
discernement serait-elle une mort indigne ?

On pourrait, il est vrai, distinguer la dignité de la personne de I’indignité de
sa vie. Mais cela reviendrait a promouvoir une vision désincarnée de la personne
puisqu’il serait fait abstraction de sa biographie, de son existence. Dire « cette
personne est digne mais sa vie ne I’est pas » reviendrait a couper 1’étre humain
de ses conditions concretes d’existence et réduire la catégorie de « personne » a
une entité artificielle ou fantomatique. Il semble que c’est parce qu’il estime que
sa vie n’est plus digne d’étre vécue qu’un sujet affirme qu’il a perdu sa dignité.
C’est ce que I’on voit dans I’affaire citée précédemment du jeune Vincent
Humbert.

5. LA DIGNITE RELATIVISEE PAR LA LIBERTE ?

Nous avons vu que du point de vue de 1’éthique kantienne, la dignité et la
liberté étaient non seulement compatibles mais indissociables. Etre libre, c’est
respecter la dignité en soi et en autrui. Certains auteurs comme Louis Dumont
estiment néanmoins que 1’orientation libérale et individualiste de la philosophie
moderne était inéluctable. A partir du moment ou 1’on considérait que les
hommes « naissent libres », il devenait impossible d’enrayer la progression du
mouvement d’affirmation de son indépendance. La logique post-moderne de
« I’émancipation » (enclenchée dans les années 60) était en germe dans
I’avénement de la modernité des le XVIII® siecle. La modernité réside en effet
dans I’affirmation « au plan moral et politique » de I’ « &étre humain (...) se
suffisant idéalement a lui-mé&me »'". Elle se reconnait dans le « je pense donc je
suis » de Descartes, figure emblématique des temps nouveaux que notre époque
oppose au « je suis le fils ou la fille de » de la société traditionnelle et holistique.
Pour le dire comme Emmanuel Mounier « ’homme moderne ne veut étre le fils
de personne ; il ne veut &tre que le fils de ses propres ceuvres »'.

Plus aucune valeur ne peut étre affirmée sans avoir été préalablement soumise
au libre examen. Hegel avait entrevu ce phénomene irréversible d’absolutisation

" Dumont L., Essais sur individualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéologie
moderne, Le Seuil, Paris p. 69.
'®  Le personnalisme, Op. cit.

25

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

de la liberté individuelle des le XIX© siecle : « Le droit de la volonté subjective
consiste en ceci que ce qu’elle doit reconnaitre comme ayant de la valeur soit jugé
par elle comme bon »". Contre Kant, notre époque affirme qu’on peut étre libre
envers et contre toute raison. On est libre méme quand on se traite comme un
simple moyen. Les tentatives pour bannir la prostitution comme une pratique
d’un autre age, au nom du principe de la dignité de la personne, ont échoué. La
valeur de la liberté a toujours prédominé, en dépit de 1’opacité des conditions
dans lesquelles la location sexuelle de son corps peut parfois s’exercer. Certes, il
est fréquent que la liberté soit limitée au nom de la protection de I’enfance (cas
de I’interdiction en France de la pratique de la gestation pour autrui par la loi de
bioéthique). Mais les situations de conflit entre dignité et liberté qui tourneraient
en faveur de la premiére valeur au détriment de la seconde sont rarissimes. La
liberté dans I"usage du corps est celle que J. S. Mill avait promu dans son traité
sur la liberté : « La seule raison légitime que puisse avoir une communauté pour
user de la force contre un de ses membres est de I’empécher de nuire aux autres
(...) Sur lui-méme, sur son corps et son esprit, I’individu est souverain »*.

CONCLUSION

Comment sortir de la contradiction qui semble s’instaurer de nos jours entre
dignité et liberté ? Il semble qu’en dehors de la dignité appréhendée comme
concept universel et ontologique, il faille accorder sa place au sentiment
personnel de la dignité et admettre que ce « sens de la dignité » (Mill) peut varier
en fonction des aléas de la vie. De ce point de vue, il ne servira a rien de dire a
un homme qu’il garde sa dignité en toute circonstance (et quel que soit son état
de santé) tant qu’il sentira au fond de lui-méme qu’il ne peut plus prouver sa
valeur ni aux autres ni a lui-méme, du fait de I’atrophie de ses possibilités
intellectuelles, sensorielles ou physiques. Cette perception intime de la dignité ne
doit pas étre confondue avec une dignité au sens ontologique qu’il appartient aux
proches et aux soignants de faire valoir en prodiguant leur réconfort, leur soutien
et leur affection aux personnes en fin de vie.

Comme valeur inconditionnelle, la dignité n’est pas susceptible de variations
dans le temps ou I’espace. Elle ignore 1’état de santé du sujet, son 4ge, son sexe

' Hegel F., Principes de la philosophie du droit, 1821, Vrin, § 132, p. 169.

* John Stuart Mill, De la liberté, traduction et commentaire par Gilbert Boss, Grand Midi, Zurich,
1859, 1987, 2004 (« Un Etat qui rapetisse les hommes pour en faire des instruments dociles
entre ses mains, méme en vue de bienfaits, s’apercevra qu’avec de petits hommes rien de grand
ne saurait s’accomplir. »).

26

o



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 27$

ou la couleur de sa peau. Elle n’est pas tributaire du degré de liberté des
personnes. La liberté au sens d’une indépendance souveraine et autosuffisante
n’est pas une composante intrinseque au concept de dignité. Contre la
relativisation subjectiviste de la dignité, il importe de rappeler, a la suite de
Lévinas, que quel que soit son état de dégradation physique et (ou) mentale,
I’homme demeure porteur d’un visage. Méme lorsque la peau de son visage est
usée par le temps ou creusée par la maladie, il reste un visage qui rappelle son
appartenance irréductible a la communauté des hommes. Ceux qui aident les
patients atteints de la maladie d’ Alzheimer témoignent de ’intensité du moment
ou le visage du malade se laisse illuminer par la force mystérieuse du regard,
méme a un stade avancé de la maladie, y compris parfois dans les ultimes
instants de sa vie. On doit se souvenir que si la liberté nous sépare, c’est la
dignité qui nous lie.

27



017-084 article 15/11/10 12:40 Page 2%

REVUE DE LIVRES

Frans de Waal, Primates et philosophes, ISBN 978-2-746-503731, Ed. Le Pommier,
Paris, 2008, 24 euros.

S’appuyant sur Darwin et ses propres observations, I’auteur explique comment nous
sommes issus de I’évolution d’une longue lignée d’animaux qui s’occupent des plus
faibles et établissent entre eux des liens de coopération fondés sur des transactions réci-
proques.

Aliocha Wald Lasowski, Pensées pour le nouveau siécle, ISBN 978-2-213-63674-0,
Ed. Fayard, Paris, 2008, 24 euros.

En quoi le XXI* siecle commencant est-il nouveau ? Ce ne sont plus seulement les civi-
lisations qui se savent mortelles mais le monde qui, a travers la crise écologique, entre-
voit sa fin. 26 acteurs de la recherche contemporaine sont sollicités pour identifier les
tracés de la pensée francaise dans sa diversité.

Alexandre Ganoczy, Christianisme et neurosciences, ISBN 978-2-7381-2186-8, Odile
Jacob, Paris, 2008, 31 euros.

Travail de théologien en dialogue avec des scientifiques, cet essai propose une nouvelle
image de ’homme qui soit plus compatible avec les neurosciences que la vieille concep-
tion d’un étre composé de deux parties distinctes, le corps matériel et 1’ame spirituelle.

C. Byk

28



	017-084 article

