
Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2012, Vol. 55, N° 1-2, 64-68

Article original /Original Article

RÉSUMÉ

Le principe de dignité a fait une apparition remarquée dans le champ juridique à l’occasion de l’adoption des
premiers textes relatifs à la bioéthique. Il y a en effet une corrélation évidente entre la nécessité d’encadrer
certaines pratiques et le principe de dignité humaine. Cette reconnaissance, qui se manifeste tant dans le droit
international et européen que dans les droits nationaux, est marquée par certaines ambiguïtés quant à sa
signification et à sa portée. C’est alors à l’exercice d’une analyse juridique que ce principe doit être soumis. Il
présente, de ce point de vue, trois caractéristiques principales, c’est un principe matriciel, indérogeable et il
constitue un droit objectif. Aujourd’hui, au-delà de sa reconnaissance formelle, l’effectivité du principe de dignité
est affaiblie par une tendance à faire prévaloir l’exigence de liberté, en tant que droit subjectif. Au-delà du débat
idéologique sur cette question, c’est la protection de l’individu qui est en jeu. 

Mots-clés : Dignité, Droit international, Droits fondamentaux de la personne, Liberté, Utilitarisme, Kantisme,
Union européenne, Unesco, Convention sur les droits de l’homme et la biomédecine, Cour de justice des
communautés européennes.

SUMMARY

Dignity, founDing principle of law

The principle of dignity made a noted appearance in the legal field on the occasion of the adoption of the first
texts concerning bioethics. There is in fact an obvious correlation between the need to provide a framework for
certain practices and the principle of human dignity. This recognition, which can be seen in international and
European law as much as in national law, is marked by certain ambiguities as to its meaning and its impact. So
this principle should be subjected to a legal analysis. From this point of view, it presents three main
characteristics, it is a matrix principle, which cannot be waived and it constitutes an objective right. Today,
beyond its formal recognition, the effectiveness of the principle of dignity is weakened by a tendency to give
prevalence to the requirement of freedom, as a subjective right. Beyond the ideological debate on this issue, it is
the protection of the individual that is at stake.

Key-words: Dignity, International law, Fundamental rights of the persons, Freedom, Utilitarianism, Kantism,
European Union, Unesco, Convention on Human Rights and Biomedecine, Court of Justice of the European
communities. 

La dignité, principe fondateur du droit

Bertrand MATHIEU*

* Professeur à l’Université Panthéon Sorbonne Paris I, Directeur du Centre de recherches de droit constitutionnel.

064-068 6-ARTICLE MATHIEU_9-16 Gisselmann  18/06/12  16:43  Page64



Bertrand MatHIeU 65

Journal de Médecine Légale Droit Médical

Au plan international, comme au plan national, la
dignité est un principe emblématique de tout texte
intéressant les questions biomédicales. Très
nombreux sont les textes internationaux et
constitutionnels qui font référence au principe de
dignité. Le caractère souvent récurrent des formules
employées démontre l’inspiration commune de
nombre de ces textes. L’on a parfois l’impression
qu’il s’agit d’une figure emblématique, point de
passage obligé d’une déclaration des droits. Ainsi, la
Déclaration sur la protection du génome humain,
élaboré par l’Unesco et adopté par l’Assemblée
générale de l’ONU inscrit dans son article 1 le
principe selon lequel « la protection du génome
humain a pour but la sauvegarde de l’intégrité de
l’espèce humaine comme valeur en soi, ainsi que la
dignité de chacun de ses membres ». L’article 12
prévoit que les Etats encadrent les activités de
recherche, dès lors que cet encadrement est
nécessaire, notamment, à la sauvegarde de la dignité
de la personne humaine. De même la Déclaration
universelle sur la bioéthique et les droits de l’homme
adoptée par la Conférence générale de l’Unesco le 19
octobre 2005, précise dès l’article premier que « La
dignité humaine, les droits de l’homme et les libertés
fondamentales doivent être pleinement respectés ».
La même construction se retrouve dans les textes
européens. Le principe de dignité ne figure pas, en
tant que tel, dans la Convention européenne des
droits de l’homme de 1950. La Cour européenne des
droits de l’homme a cependant considéré1 que ce
principe était implicitement exprimé, notamment, par
la protection de la vie et (article 2) l’interdiction des
traitements inhumains ou dégradants (article 3). Plus
précisément, la Convention dite « bioéthique », ou
d’Oviedo du Conseil de l’Europe est intitulée
« convention pour la protection des droits de
l’homme et de la dignité de l’être humain à l’égard
des applications de la biologie et de la médecine ». La
référence à la nécessité de protéger la dignité de l’être
humain se retrouve dans le Préambule du texte
comme dans son article 1. Le droit de l’Union
européenne n’échappe pas à cette évolution. La
Charte des droits fondamentaux de l’Union

européenne est le premier texte relatif à la protection
des droits fondamentaux et à vocation généraliste à
consacrer un chapitre spécifique aux questions
biomédicales regroupées sous l’intitulé « la dignité
humaine »2. C’est également en se référant à ce
principe que la Cour de justice des Communautés
européennes va apprécier la conventionnalité de la
directive sur la protection juridique des inventions
biotechnologiques en ce qu’elle concerne les
éléments du corps humain3. 

Ainsi, et c’est également vrai pour le droit français,
le principe de dignité se présente comme le principe
fondateur du droit des pratiques biomédicales. Si l’on
s’interroge sur l’effectivité de cette construction, il
convient d’abord que le principe de dignité soit un
concept juridiquement identifiable, puis qu’il soit un
concept juridiquement efficient.

I. LA dIgnITÉ, Un pRIncIpE 
jURIdIqUEMEnT IdEnTIfIABLE4

Cette unanimité dans la reconnaissance du principe
masque un certain flou dans la définition de sa
signification et de sa portée. Certains auteurs se sont
même interrogés sur l’aptitude de la doctrine à en
déterminer le sens5, cette fonction étant réservée au
juge. En ce sens, le principe de dignité ne serait qu’un
principe directeur, dont la substance ne peut être
appréhendée que par une démarche casuistique. L’on
peut cependant considérer qu’il y a un paradoxe à
considérer à la fois que le principe de dignité est le
principe cardinal en matière de bioéthique et qu’il n’a
pas de signification préétablie. En réalité, cette prudence
qui se manifeste dans l’appréhension juridique du
principe traduit le plus souvent la volonté de ne pas
encadrer, a priori, et de manière restrictive, les
développements potentiels des pratiques biomédicales.
En fait, si l’on examine le sens des formulations qui
ont conduit tant le juge européen que le juge
constitutionnel français, à reconnaître le principe de
dignité, il ne faut pas faire un grand effort pour
considérer que, s’inspirant du courant humaniste et de

1. Par exemple décision C. Goodwin c. Royaume Uni du 11 juillet 2002.

2. Cf B. Mathieu, La Charte européenne des droits fondamentaux et la bioéthique, Revue européenne de droit public, 2002, vol. 14, n°1, p. 841.

3. 9 octobre 2001, Pays Bas c. Parlement et Conseil de l’Union européenne.

4. Sur ces questions, cf. A. Laude, B. Mathieu, D. Tabuteau, Droit de la santé, PUF, 2007 et B. Mathieu, La Bioéthique, Dalloz, 2009.

5. Cf s.d. C. Girard et S. Hennette Vauchez, La dignité de la personne humaine, PUF, 2005.

064-068 6-ARTICLE MATHIEU_9-16 Gisselmann  18/06/12  16:43  Page65



66 La dIgnIté, prIncIpe fondateUr dU droIt

Journal of Forensic Medicine

la philosophie kantienne, il signifie d’une part l’égale
appartenance de chaque être humain à l’humanité
conçue comme une commune nature et, d’autre part,
l’interdiction de traiter un être humain comme un objet,
corrélation de sa reconnaissance comme sujet.

Comme pour tout principe juridique, sa
proclamation ne dispense pas d’analyser sa portée
juridique. Sa spécificité tient, notamment, au fait qu’il
est la matrice d’un grand nombre de droits, dont certains
son directement applicables dans le domaine
biomédical, qu’il présente, contrairement aux autres
droits, un caractère absolu et enfin qu’il se présente
essentiellement sous la nature d’un droit objectif. 

1. Le principe de dignité, principe matriciel

Parmi les principes relatifs aux droits et libertés
fondamentaux, certains principes sont des principes
majeurs, des « principes matriciels » en ce qu’ils
engendrent d’autres droits de portée et de valeur
différentes. Ainsi, le droit à la dignité est la matrice
d’un certain nombre de principes dérivés. Il en est ainsi
des principes de la primauté de la personne humaine,
du respect de l’être humain dès le commencement de
sa vie, de l’inviolabilité de l’intégrité et de l’absence
de patrimonialité du corps humain, ainsi que de
l’intégrité de l’espèce humaine6. De même, selon la
Charte des droits fondamentaux de l’Union européenne,
dérivent du principe de dignité, le droit à la vie, le droit
à l’intégrité de la personne, l’interdiction de la torture
et des peines ou traitements dégradants et l’interdiction
de l’esclavage et du travail forcé.

2. Le principe de dignité, principe 
indérogeable

En Europe continentale, le principe de dignité
occupe une place prééminente au regard même du
principe de liberté individuelle. Ainsi, il peut être
apporté des restrictions aux libertés individuelles au
nom du respect du principe de dignité, alors que la
situation inverse n’est pas admise. C’est ce qui ressort
nettement de la décision rendue par le Conseil
constitutionnel français, en 1994, à propos des lois de
bioéthique. 

Ce caractère absolu se retrouve dans d’autres ordres
juridiques. Ainsi la Charte des droits fondamentaux de
l’Union européenne proclame que « la dignité humaine
est inviolable ». Ce caractère absolu du principe de
dignité ne se retrouve pas nécessairement dans les
principes dérivés. Ainsi le droit à la vie n’est pas un
droit absolu. De fait ces droits dérivés, qui contribuent
à donner de la substance au principe de dignité, entrent,
en concurrence avec d’autres droits fondamentaux ou
d’autres exigences, en particulier la liberté de la
recherche et les libertés économiques.

3. La dignité, un droit objectif

Une première analyse, en amont du droit positif,
peut conduire à considérer que la dignité exprime
l’essence de l’humanité, la dignité de l’homme est donc
la reconnaissance de l’appartenance à cette humanité.
La dignité peut également être considérée comme le
principe fondateur des droits de l’homme, principe
dépourvu d’effets directs. En ce sens l’explication de
la Charte des droits fondamentaux de l’Union
européenne « établie sous l’autorité du Præsidium de
la Convention européenne »7, précise que la dignité est
la base même des droits fondamentaux. Mais comme
l’affirme également le même texte, elle doit également
être appréhendée comme un droit fondamental. C’est
cette double nature qui explique la place particulière
qu’elle occupe au sein du système des droits
fondamentaux. Son appréhension comme un droit
subjectif, c’est à dire un droit dont l’individu est titulaire,
qu’il peut opposer à toute autorité publique ou à tout
autre particulier et pour la protection duquel il peut
s’adresser à un juge, conditionne son effectivité. 

Cependant, le principe de dignité est essentiellement
un droit objectif. En ce sens, indépendamment, de toute
action individuelle en vue de sa protection, il s’impose
comme une obligation que chacun doit respecter. Le
principe de dignité n’est pas un précepte moral. Il
n’impose à l’individu, dans ses rapports avec lui même,
aucune limite. Il interdit de porter atteinte à la dignité
d’autrui, le consentement d’autrui ou l’incapacité
d’autrui à consentir, ne levant pas cet interdit ou ne
justifiant pas l’atteinte. 

6. Conseil constitutionnel, décis. 94-343 DC.

7. Qui a rédigé le projet de Traité établissant une Constitution pour l’Europe dans lequel la Charte est insérée.

064-068 6-ARTICLE MATHIEU_9-16 Gisselmann  18/06/12  16:43  Page66



Bertrand MatHIeU 67

Journal de Médecine Légale Droit Médical

II. Un pRIncIpE concURREncÉ :
dIgnITÉ vERSUS LIBERTÉ

En réalité, le droit applicable aux pratiques
biomédicales montre que deux logiques s’affrontent.
Elles prennent toutes deux appui sur les deux principes
qui sont au fondement de l’ordre juridique, celui de
liberté et celui de dignité. Le premier est un principe
qui s’inscrit dans une vision libérale, individualiste et
subjectiviste du droit. La liberté de l’homme est
également un principe conditionné par l’aptitude à la
liberté de celui qui en est le titulaire. Le principe de
dignité s’inscrit dans une vision humaniste et objective
de l’homme et de ses droits. C’est un principe
inconditionné, seule la qualité d’être humain
conditionne sa dignité. Bien sûr, ces deux principes
concourent ensemble à la protection de l’individu. Ils
sont cependant susceptibles d’entrer en conflit. Par
exemple, la liberté ne peut s’appliquer à l’homme
définitivement inconscient, elle concerne difficilement
le faible d’esprit. La dignité protège également
l’imbécile, l’homme en fin de vie. Il peut y avoir des
conditions de vie insupportables, il n’y a pas de vie
indigne d’exister. Poussée à ses limites, la liberté,
permet à celui qui le souhaite de vendre ses organes,
de devenir objet ou de rester sujet. La dignité au
contraire interdit à l’homme de traiter l’homme en
objet, alors même qu’il y consent. La dignité n’est pas,
juridiquement, une règle morale qui pèse sur le sujet.
En revanche, la dignité formule un interdit, celui de ne
pas utiliser un tiers comme un objet à une fin qui lui
est étrangère. 

L’on pourrait trouver de nombreuses traces de ce
conflit, par exemple, à son paroxysme, dans ce qui
oppose Sade et Kant8. Plus concrètement, la philosophie
anglo saxonne fondée sur l’utilitarisme et le culte de
la liberté, et de tradition protestante, s’avère plus ouverte
aux techniques biomédicales que la philosophie des
sociétés de l’Europe continentale, largement marquées
par l’influence du catholicisme et du principe de dignité.

Liberté contre dignité, démocratie contre dogme,
progrès contre réaction, libre épanouissement de
l’individu contre contraintes morales, libre pensée

contre pesanteurs de la religion, voilà à quoi se résume
le débat chez certains auteurs9. Prenons, à titre
d’exemples, deux ouvrages qui dénoncent les critiques
de l’évolution du droit et des pratiques biomédicales
fondées sur le principe de dignité humaine.

Cependant la référence à un système de valeurs,
fut-il celui sur lequel est construit l’ordre juridique,
n’est pas idéologiquement neutre. Le choix entre la
liberté et la dignité comme principe cardinal ne
s’impose pas de lui même. Il relève d’une adhésion à
une conception que l’on peut qualifier d’idéologique
de l’homme et de la société. De ce point de vue, le
principe de dignité est probablement ancré dans une
culture qui place l’individu au centre de l’ordre spirituel
et social. Bien qu’il vise à l’universalité, ses racines
sont probablement substantiellement occidentales. Cet
engagement idéologique du juriste est légitime, lorsqu’il
s’attache à rechercher, au fondement de l’ordre juridique
positif, les valeurs qui ont vocation à en déterminer le
sens, voire même à défendre ces valeurs. La position
inverse est particulièrement dangereuse lorsqu’il s’agit
de questions aussi fondamentales que celles qui relèvent
de la bioéthique. Comme le relève Alain Supiot : « Ce
sont ces vérités très simples que l’expérience des
horreurs de la seconde guerre mondiale avaient remises
dans la mémoire des hommes et qu’oublient de nos
jours les juristes qui, renouant avec les idéaux
positivistes de l’avant-guerre, prétendent, au nom de
la science, que tout « choix de valeur » relève de la
morale individuelle et doit demeurer extérieur à la
sphère juridique »10. Il convient cependant que l’analyse
distingue le postulat, qui ne peut être vierge de toute
idéologie, du raisonnement proprement juridique. Ainsi
l’affirmation selon laquelle « les hommes naissent libres
et égaux en droit » est un postulat indémontrable sur
lequel le droit est fondé. Déterminer si certaines
discriminations sont acceptables, au regard de ce
principe, relève essentiellement de l’analyse juridique. 

En fait le relativisme auquel aspire le juriste ou le
philosophe au soutien d’une conception délibérative
de la démocratie, ou d’une vision strictement positiviste
du droit, favorise le fort au détriment du faible en se
refusant les moyens d’influer sur le cours des choses.
Les droits subjectifs protègent ceux qui ont les moyens

8. Cf. F. Ost, Sade et la loi, Odile Jacob, 2005.

9. Sur cette question, cf notamment, O. Cayla et Yan Thomas, Du droit de ne pas naître, Odile Jacob 2002, G. Girard et S. Hennetet Vauchez, La
dignité de la personne humaine, Recherche sur un processus de juridicisation, PUF, 2005, B. Mathieu, Playdoyer d’un juriste pour un discours
bioéthique engagé, in s. d. N. L. Douarin et C. Puigelier, Science, éthique et droit, Odile Jacob, 2007. 

10. Homo juridicus, essai sur la fonction anthropologique du droit, Le Seuil, 2005.

064-068 6-ARTICLE MATHIEU_9-16 Gisselmann  18/06/12  16:43  Page67



de se défendre, leur infinie multiplication affaiblit
chacun d’eux. Les droits objectifs définissent des
interdits qui s’imposent à chacun, alors même que la
victime potentielle ne peut se défendre. 

La stratégie, consciente ou inconsciente qui vise à
relativiser ou à affaiblir la portée du principe de dignité
permet d’éroder le seul obstacle qui se dresse face à

l’instrumentalisation de l’homme par l’homme.

L’économie a aujourd’hui besoin du matériau humain

comme elle avait, hier, besoin de la force de travail de

l’homme. L’individu n’est aujourd’hui pas plus protégé

par le seul principe du consentement que le travailleur

ne l’était au XIXe siècle par le seul principe de la liberté

contractuelle. �

68 La dIgnIté, prIncIpe fondateUr dU droIt

Journal of Forensic Medicine

064-068 6-ARTICLE MATHIEU_9-16 Gisselmann  18/06/12  16:43  Page68


	064-068 6-ARTICLE MATHIEU

