
3

LA MÉDECINE LÉGALE 
ET LE MÉDECIN LÉGISTE VUS
SOUS LE PRISME 
DE LA PHILOSOPHIE
THE FORENSIC MEDICINE AND THE FORENSIC PATHOLOGIST
VIEWED THROUGH THE PRISM OF PHILOSOPHY

Par Geoffroy LORIN DE LA GRANDMAISON* A
RT

IC
LE

 O
R

IG
IN

A
L

O
R

IG
IN

A
L 

A
RT

IC
LE

SÉRIE A : JOURNAL DES INSTITUTS DE MÉDECINE LÉGALE / SERIES A: FORENSIC MEDICINE INSTITUTES JOURNAL • N° 2, VOL. 2

RÉSUMÉ 

La médecine légale, par son rapport particulier à la
mort, à la souffrance et à la violence est un domaine
de la médecine de nature à susciter des interrogations
philosophiques récurrentes qui ne se limitent pas seu-
lement au champ de l’éthique médicale où elle est
habituellement cloisonnée. Chacune des principales
conceptions de la médecine légale nourrit une
réflexion philosophique qui lui est propre, que l’on
considère cette discipline comme la médecine au ser-
vice de la justice, la médecine des violences ou la
médecine des morts. Le médecin légiste, quant à lui,
est un médecin à part, à la fois en quête de savoir, de
reconnaissance et de sens. La place de l’interrogation
philosophique chez le médecin légiste mériterait
d’être davantage développée, la quête de sens devant
primer sur les autres quêtes, en particulier dans des
situations historiques critiques. Cette quête de sens
peut se nourrir de philosophies qui aident le médecin
légiste à être animé d’un esprit à la fois de justice et de
vérité sans lequel son métier perdrait sa valeur essen-
tielle. Elles peuvent aussi lui être d’un grand secours
afin de développer une éthique professionnelle rigou-
reuse où il soit contraint de soumettre son action à des
hiérarchies objectives de valeurs et rester indépendant
de ses intérêts subjectifs momentanés. Il convient de

privilégier les philosophies acceptant les énigmes de
l’existence et qui refusent les systèmes, un monde sys-
tématisé débouchant sur un monde déshumanisé.

MOTS-CLÉS 

Philosophie, Médecine légale, Violence, Mort,
Souffrance. 

ABSTRACT

Forensic medicine, by its special relationship with death,
suffering and violence is an area of   medicine which can
generate recurring philosophical questions that are not
only limited to the field of medical ethics, in which it is
usually compartmentalized. Each of the main concepts of
forensic medicine feeds its own philosophical thought, as
we consider this discipline as medicine to the service of
justice, medicine of violence or medicine of dead people.
The forensic physician, meanwhile, is a physician aside,
both in search of knowledge, recognition and meaning.
The place of philosophical questioning by the forensic
physician deserves to be further developed, the search for
meaning needs to prevail over the other quests, especially
in critical historical situations. This search for meaning
can feed philosophies that help the forensic physician to
be animated by a spirit of both justice and truth without
which his work would lose its essential value. They can

* Chef de service, Service d’anatomie pathologique 
et de médecine légale, Hôpital Raymond Poincaré, 
104, Boulevard Raymond Poincaré, 92380 Garches, France. 
e-mail : g.lorin@aphp.fr

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page3



also be of a great help for him to develop a rigorous
professional ethics in which he may be forced to submit
his action to objective hierarchies of values   and remain
independent of his momentary subjective interests. It
would be suitable to prefer philosophies accepting the
riddles of existence and refusing systems, a systematized
world leading to a dehumanized world.

KEYWORDS 

Philosophy, Forensic medicine, Violence, Death,
Suffering. 

INTRODUCTION

Il existe une relation étroite entre médecine et philo-
sophie. La réflexion philosophique intervient en effet
souvent dans les situations médicales les plus délicates
ou peut être suscitée par la nature même de certaines
maladies, notamment neurologiques [1]. La médecine
légale, par sa singularité d’exister dès lors que le droit
interroge la médecine mais aussi par son rapport par-
ticulier à la mort, à la souffrance et à la violence (rap-
port bien sûr non exclusif, pouvant être vécu dans le
quotidien de tout médecin, notamment dans cer-
taines spécialités comme la cancérologie ou la psychia-
trie) est un domaine de la médecine de nature à susci-
ter des interrogations philosophiques récurrentes qui
ne se limitent pas seulement au champ de l’éthique
médicale où elle est habituellement cloisonnée. Nous
nous proposons donc de les développer, à la fois celles
soulevées par les différentes conceptions envisageables
de la médecine légale et celles qui sont propres au
médecin légiste et à l’exercice de la médecine légale. 

1. MÉDECINE LÉGALE ET PHILOSOPHIE 

Trois conceptions distinctes de la médecine légale
peuvent être envisagées : La médecine au service de la
justice, la médecine des violences et la médecine des
morts. Chacune d’elles nourrit une réflexion philoso-
phique qui lui est propre. 

1.1. Médecine au service de la justice 

La médecine légale a pour principale fonction d’ap-
porter à l’institution judiciaire des informations médi-
cales permettant d’apprécier des faits criminels ou

délictueux. Ce service à la justice sous-entend une
implication du médecin très forte, proche du dévoue-
ment, au cours de laquelle il devient auxiliaire du
juge. L’intervention du médecin légiste (mais aussi des
autres experts) est motivée par la nécessité de fonder
la preuve de la culpabilité de l’accusé sur des critères
médico-scientifiques. Ce spécialiste doit donc mettre
tout en œuvre en fonction des données actuelles de la
science pour éclairer le juge et aider à la manifestation
de la vérité judiciaire. En Droit, la recherche du vrai
est indissolublement liée à celle du juste, une décision
fondée sur le mensonge ou l’erreur ne pouvant être
juste [2]. Cette correspondance entre vérité et justice
est affirmée avec force dans les textes védiques de la
tradition indienne : « Ce qui est justice, cela est vérité.
C’est pourquoi, quand quelqu’un dit la vérité, on dit :
« Il est juste. » Et quand quelqu’un dit la justice, on
dit : « Il est vrai. » C’est que réellement la justice et la
vérité sont la même chose » [3]. Dans le prolonge-
ment de cette analogie, Simone Weil (1909-1943)
recommande ainsi pour garantir l’impartialité des
juges en dehors de leur indépendance totale une édu-
cation avant tout spirituelle, afin qu’ils soient accou-
tumés à aimer la vérité [3]. 
Dans le cadre d’une affaire criminelle, la décision
judiciaire suppose la production d’une histoire qu’il
faut corriger, reformuler, affiner sans cesse [4]. Le pro-
cès pénal est le moment clé de la mise en récit de l’af-
faire. Les questions posées au médecin légiste notam-
ment en cour d’assises visent à fabriquer un récit des
faits compatible avec le discours scientifique [4]. Si la
vérité judiciaire s’inscrit dans une logique binaire en
raison de la conclusion nécessaire et autoritaire du
procès, elle s’inscrit dans une logique fondamentale-
ment « dialectique » dans son processus de manifesta-
tion [5]. La vérité ainsi produite résulte d’un choix
entre des versions des faits, des qualifications juri-
diques, des interprétations et des conclusions poten-
tielles qui bien que souvent opposées pouvaient être
les unes et les autres rationnellement « défendables »
[5]. A la différence de la vérité scientifique qui, à l’ex-
ception des jugements purement analytiques,
concerne des jugements de réalité, la vérité judiciaire
concerne, en tant que telle, des jugements normatifs,
même si ceux-ci sont partiellement fondés sur des
jugements de réalité [5]. La part des jugements de réa-
lité sur lesquels se fonde la décision judiciaire peut
ainsi demeurer relativement réduite [5]. L’expertise
médico-légale n’en demeure pas moins essentielle
dans la mesure où elle pèse à charge et à décharge sur
les hypothèses de la vérité judiciaire et limite l’arbi-
traire du juge [6]. Dans le meilleur des cas, elle peut
dissiper le flou d’une affaire Judiciaire en plaçant la
justice dans le registre de la certitude [6]. Dans le
même temps, il est impératif que le médecin légiste
soit conscient des limites de ses propres jugements de
réalité qu’il valide dans ses rapports d’expertise. A l’is-
sue d’une autopsie, le mode médico-légal de décès

LA
 M

ÉD
EC

IN
E 

LÉ
G

A
LE

 E
T 

LE
 M

ÉD
EC

IN
 L

ÉG
IS

TE
…

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 604

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page4



demeure ainsi indéterminé dans un pourcentage
significatif de cas (11,5 % des cas) [7]. Le médecin
légiste peut être par ailleurs confronté à des questions
complexes qui lui sont soumises lors de l’instruction
ou en cour d’assises et pour lesquelles il n’a pas tou-
jours de réponse certaine. Ces questions sont d’autres
limites tangibles qui montrent que le problème fonda-
mental pour le médecin expert est bien de situer la
frontière entre le doute et la certitude [8]. A cet effet,
il peut s’aider de la notion de preuve suggérée par
David Hume [9]. Selon ce philosophe, il s’agit d’un
type d’argument tiré de la relation cause-effet (donc
de l’expérience), mais qui est complètement délivré
du doute et de l’incertitude. Il propose cette notion de
preuve dans les situations de probabilités élevées, qui
équivalent selon lui à une certitude pour la vie pra-
tique [9]. Les données d’études expérimentales vali-
dées dans les publications scientifiques médico-légales
ne sont toutefois pas toujours extrapolables au cas de
l’affaire jugée pour laquelle l’avis du médecin légiste
est sollicité. Dans tous les cas, ces questions délicates
posées au médecin légiste l’invitent à faire des progrès
dans son domaine de connaissance. Ce savoir aura
pour but la vérité, même si cette vérité de fait n’est
jamais durable mais partielle et provisoire et qu’on
s’attend à la remplacer par d’autres, plus exactes, au
fur et à mesure que progresse le savoir [10].

1.2. Médecine des violences 

La médecine légale est aussi la médecine de toutes les
situations de violence, concernant le vivant ou le
mort, en matière de violences volontaires, dont en
premier chef les homicides, de faits accidentels et de
comportements auto-agressifs dont font partie les sui-
cides.
L’examen quotidien des victimes de violence est de
nature à soulever des réflexions sur le phénomène de
la violence. Le médecin légiste en perçoit la réalité
intime, qu’il s’agisse des conséquences d’une hétéro ou
d’une auto-agressivité. La violence peut être révéla-
trice d’une souffrance extrême que l’individu n’arrive
pas à exprimer par des mots. Elle peut s’inscrire dans
le refus de l’altérité et du dialogue avec autrui. « La
violence est incapable de parole » selon la philosophe
Hannah Arendt [11]. Il existe plusieurs conceptions
philosophiques relatives aux sources de la violence
chez l’homme. Pour Thomas Hobbes, les hommes
sont en guerre perpétuelle de tous contre tous
lorsqu’ils sont en dehors de la société, c’est-à-dire à
l’état de nature [12]. Georg Wilhelm Friedrich Hegel
envisage la violence du point de vue du rapport à
autrui et de l’intersubjectivité, explicitée dans sa dia-
lectique du maître et de l’esclave [13]. Pour Hegel, le
véritable objet du désir, celui qui assurerait la réalité
durable de la conscience, ne peut être qu’une autre
conscience. La difficulté est qu’une conscience deve-

nant objet du désir se trouve réifiée, transformée en
chose : il y a là une source d’affrontement et de vio-
lence entre deux consciences qui se désirent et se réi-
fient mutuellement [13]. Dans l’affrontement, cha-
cune veut être reconnue comme conscience, alors que
l’autre veut la transformer en objet. Pour Hegel, toute
conscience dans son désir tend à réifier autrui et la
violence est inévitable dans cette lutte pour la recon-
naissance [13]. René Girard a, quant à lui, développé
l’idée que la source de la violence est le désir mimé-
tique [13]. Le sujet désire l’objet parce que le rival lui-
même le désire. Le mouvement d’imitation du désir
engendre ainsi la violence, dont la source est cette
rivalité pour la possession d’un même objet [13]. Ces
conceptions philosophiques soulèvent la question de
savoir si l’homme est violent par nature ou non. Selon
le philosophe Eric Weil, « la raison est une possibilité
de l’homme : possibilité, cela désigne ce que l’homme
peut, et l’homme peut certainement être raisonnable,
du moins vouloir être raisonnable. Mais ce n’est
qu’une possibilité, ce n’est pas une nécessité, et c’est la
possibilité d’un être qui possède une autre possibilité.
Nous savons que cette autre possibilité est la vio-
lence » [14]. De son point de vue, la violence relève
davantage d’une potentialité existante dans la nature
de l’être humain. Pour cet auteur, la philosophie se
pose comme refus de la violence, choix de la libre dis-
cussion et de la raison, entrée dans le dialogue et non
pas affrontement des forces [13]. En matière de vio-
lence interpersonnelle, il existe une suspension de la
relation humaine de l’homme à l’homme. Ce qui fait
dire à la philosophe Simone Weil que « la force, c’est
ce qui fait de quiconque lui est soumis une chose.
Quand elle s’exerce jusqu’au bout, elle fait de
l’homme une chose au sens le plus littéral, car elle en
fait un cadavre » [15]. La force possède par nature le
pouvoir de transformer les hommes en choses [15]. La
déshumanisation réifiante de l’autre avant que ne se
forme même le projet de tuer est ainsi une condition
essentielle de l’homicide [16]. La domination du
corps de l’autre par la force a pour corollaire le senti-
ment d’impuissance et le sentiment de honte devant
son impuissance éprouvés par la victime, qui sont
reliés entre eux par le biais du déni de la personne en
tant qu’individu [17]. 
Ainsi, l’une des tâches essentielles du médecin légiste
est de tenter de redonner de l’humanité à la victime
qu’il examine dans un processus de resubjectivation.
L’écoute bienveillante et empathique est une
démarche de réparation essentielle pour une victime
qui consulte dans une Unité Médico-Judiciaire. Dans
le domaine de la médecine légale thanatologique, le
cadavre conserve un statut d’objet scientifique pen-
dant la durée de l’autopsie, afin que le médecin légiste
évacue toute émotion et puisse ainsi conserver une
objectivité maximale tout le long de l’examen. Mais
dans le même temps, le médecin légiste cherche à être
le garant et le témoin fidèle des derniers instants de la

G
EO

FF
R

O
Y

 L
O

R
IN

 D
E 

LA
 G

R
A

N
D

M
A

IS
O

N

SÉRIE A : JOURNAL DES INSTITUTS DE MÉDECINE LÉGALE / SERIES A: FORENSIC MEDICINE INSTITUTES JOURNAL • N° 2, VOL. 2 5

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page5



personne décédée. L’expression devenue classique
« faire parler les morts » permet de se le figurer sim-
plement. Le médecin légiste peut être perçu comme
l’interprète des corps violentés, chargé d’une double
traduction, traduction des signes et lésions décelables
sur le corps en langage scientifique médico-légal, lui
même traduit dans un deuxième temps dans un lan-
gage clair et facilement compréhensible par un non-
médecin. Le discours du médecin légiste doit en effet
être celui d’une science à portée de tous, ce qui exige
un travail de simplification [8]. 

1.3. Médecine des morts

L’un des coeurs du métier du médecin légiste demeure
la pratique des autopsies. Même si l’exercice de la
médecine légale s’est considérablement diversifié avec
en particulier la prise en charge des victimes vivantes,
l’image du médecin légiste qui reste ancrée dans l’es-
prit du grand public (sans doute favorisée par les fic-
tions qui foisonnent actuellement dans le domaine)
est celle d’un médecin des morts. 
L’exercice de la médecine légale thanatologique qui
inclut la pratique des levées de corps s’accompagne
naturellement d’interrogations récurrentes sur la
mort. Sur le plan sociologique, le déni de la mort
caractérise aujourd’hui les représentations et attitudes
devant la mort dans la société contemporaine. Nos
sociétés modernes font en effet comme si la dimen-
sion de la mort n’avait aucune incidence sur nos
manières de vie [18]. Cette dimension de la mort
évacuée se fait au profit de la valeur exclusivement
accordée par nos sociétés à la santé, la beauté, la nor-
malité corporelle et mentale [19]. Faire comme si la
mort n’existait pas ou surtout comme si elle n’avait
aucune importance, caractérise une société en panne
de sens et de solidarité selon le sociologue Patrick
Baudry [20]. Avec la modernité est apparu un idéal
de maîtrise, faisant croire à l’homme que si biologi-
quement il saura maîtriser la vie, il saura également
maîtriser la mort. A notre époque, la mort n’apparaît
plus comme une puissance hors de l’intervention
humaine, elle ménage au contraire des possibilités de
choix [21], les trois principaux étant de retarder le
plus possible la mort, et dans les situations de fin de
vie, soit l’humaniser, soit l’anticiper, en en fixant le
moment et les conditions. Les nouvelles technologies
depuis les manipulations de l’ADN pour ralentir le
processus de vieillissement jusqu’au développement
de méthodes pour « numériser le cerveau » produi-
sent même des fantasmes d’immortalité. Malgré les
efforts déployés pour accroître les choix en fin de vie,
ils doivent composer avec les mystères d’une mort
qui demeure déconcertante et ne se laisse pas aisé-
ment maîtriser [21]. Le philosophe Vladimir
Jankélévitch distingue trois manières d’appréhender
la mort [22]. La mort à la troisième personne corres-

pond à la mort abstraite, impersonnelle, anonyme de
l’autre. La mort à la deuxième personne est celle de la
personne proche, tragédie de « l’inconsolable qui
pleure l’irremplaçable » [22]. L’expérience d’un deuil
est souvent l’étape pour une reconnaissance de la
mort à la première personne, la mort propre, celle qui
est toujours au futur. 
L’événement de la mort ne se traite pas comme une
malheureuse disparition, mais bien comme un trau-
matisme qui touche à la fois la personne et la société,
et aussi bien, les survivants et le mort [23]. Au-delà du
phénomène de mort, c’est donc à la souffrance que
véhicule ce traumatisme que le médecin légiste est
confronté au jour le jour. La frontière entre la mort à
la troisième personne et la mort à la deuxième per-
sonne peut dans certains cas devenir ténue, lorsque le
médecin légiste est amené à recevoir des familles
endeuillées après l’autopsie ou à les rencontrer lors de
la levée de corps. 

2. PLACE DE L’INTERROGATION 
PHILOSOPHIQUE CHEZ LE MÉDECIN LÉGISTE

2.1. Le médecin légiste, un médecin à part en quête
de reconnaissance 

D’une façon générale, le médecin a pour principale
vocation de donner des soins à des personnes malades.
Il en tire des bénéfices par la reconnaissance naturelle
de la société à son égard, toute personne pouvant de
son vivant nécessiter d’avoir recours à l’aide d’un méde-
cin. Le médecin légiste occupe une fonction à part en
médecine, dès lors qu’il en fait un exercice quasi-exclu-
sif. Il lui manque notamment cette reconnaissance au
moins tacite dont ses collègues cliniciens bénéficient.
Cette quête de reconnaissance notamment de l’institu-
tion judiciaire peut le conduire à se forger l’image idéale
du médecin légiste, celui qui comblerait toutes les
attentes des professionnels de justice. Les qualités les
plus essentielles que l’on attend d’un médecin légiste
peuvent être regroupées sous l’appellation de vertus car-
dinales [24]. On distingue parmi ces dernières l’obliga-
tion de compétence, le devoir d’objectivité, l’obligation
d’indépendance, de diligence et d’humanisme [24]. Le
moindre signe décelé sur une victime pouvant avoir son
importance, le médecin légiste se doit d’être un excel-
lent observateur. Il doit faire preuve d’esprit critique
dans son activité quotidienne, il a ainsi tendance à cul-
tiver en permanence le doute et à se méfier des évi-
dences. Les interprétations de ses constatations doivent
toujours être très argumentées et par principe pru-
dentes. L’avis erroné d’un médecin légiste trop sûr de
lui peut en effet avoir des conséquences judiciaires
désastreuses et irréversibles. Même s’il n’a pas un statut

LA
 M

ÉD
EC

IN
E 

LÉ
G

A
LE

 E
T 

LE
 M

ÉD
EC

IN
 L

ÉG
IS

TE
…

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 606

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page6



d’enseignant, le médecin légiste a besoin de qualités
pédagogiques qui sont essentielles afin de pouvoir se
faire comprendre le mieux possible par des personnes
n’ayant pas forcément de culture médico-scientifique,
comme c’est le cas pour les magistrats, avocats et jurés
par exemple. 
Dans la mesure où l’activité autopsique peut être per-
çue par des personnes n’ayant aucune connaissance
dans le domaine comme celle d’un « dirty job » et de ce
fait dévalorisée (même si elle fascine dans le même
temps), les médecins légistes peuvent avoir tendance à
s’investir davantage dans la médecine légale du vivant,
la prise en charge des victimes pouvant être assimilée
par certains aspects à de véritables soins. Dans sa quête
de reconnaissance, le médecin légiste s’expose de plus à
des dérives. Reconnaissance sociale, par la pratique
inconsidérée d’expertises lucratives parfois faites sur le
temps normalement dévolu à l’activité hospitalière cou-
rante. Reconnaissance scientifique, par un investisse-
ment disproportionné dans ce domaine pour répondre
à une soif de connaissances alimentée par des cas diffi-
ciles rencontrés au cours de sa pratique, ou investisse-
ment inadapté quand le médecin légiste n’est pas animé
d’un esprit de vérité, ce qui peut dans les cas extrêmes
déboucher sur une véritable imposture scientifique. La
soif de reconnaissance peut aussi conduire le médecin
légiste à une surexposition médiatique, à la course aux
honneurs ou à des pratiques de conquête de pouvoirs
symboliques tout à fait contraires aux principes de
déontologie médicale. 

2.2. Le médecin légiste, un médecin en quête de sens

L’exercice de la médecine légale est un art difficile, qui
implique de maîtriser de vastes connaissances. Cet
objectif de maîtrise peut stimuler, on l’a vu chez le
médecin légiste, une soif constante de savoir. Sa quête
de connaissances pour assurer au mieux ses missions
peut avoir tendance à mettre au deuxième plan la
quête du sens, voire correspondre à une façon de s’y
dérober. L’exigence de la raison est de rendre compte
de tout ce qui existe ou se produit. Ce n’est pas la soif
de savoir qui la détermine mais la quête de significa-
tion [10]. C’est pourquoi Kant distingue la faculté de
connaissance (l’intellect) de la faculté de penser (rai-
son) [10]. L’intellect veut saisir ce qui est donné au
sens dans le monde des phénomènes, tandis que la rai-
son souhaite en comprendre la signification [10]. La
pensée et le savoir sont deux activités mentales abso-
lument autres, qu’il convient de bien différencier sur
le plan philosophique [10]. 

2.2.1. Sens face à la mort 

Un effort de distanciation par rapport au cadavre est
nécessaire au médecin légiste pour la maîtrise des opé-

rations d’autopsie (ou de levée de corps). Cet effort se
fait par l’usage d’un vocabulaire technique adapté à ce
que le médecin légiste constate sur le corps de la per-
sonne autopsiée. Cette distanciation du médecin
serait de plus une réponse nécessaire anthropologique,
à la souffrance, à la mort [8]. A force de côtoyer des
morts, le médecin légiste pourrait faire sienne l’atti-
tude initiale de Montaigne vis-à-vis de la mort, « le
continuel ouvrage de votre vie, c’est bâtir la mort »
[25]. Mais si le spectacle quotidien des morts n’im-
pressionne plus le médecin légiste, la mort en elle-
même insaisissable, qui ne se laisse pas penser [22], lui
demeure un mystère. Pour le philosophe Emil Cioran,
la vie est captive de la mort, et pour lui, on ne com-
prend la mort qu’en ressentant la vie comme une ago-
nie prolongée, où vie et mort se mélangent, la révéla-
tion de l’immanence de la mort s’accomplissant géné-
ralement par la maladie, qui a pour cet auteur une
mission philosophique [26]. Pour Martin Heidegger,
la conscience authentique de la mort ne peut en
aucun cas être le résultat d’un constat empirique au
sujet de sa banalité et de sa fatalité, constat que le
médecin légiste peut faire au quotidien. Selon ce phi-
losophe, la mort est la possibilité de la pure et simple
impossibilité du Dasein (l’homme en ses structures
existentielles) [27]. En tant que tel, la mort lui est
imminente à chaque instant. La conscience authen-
tique de la mort ne peut venir que de l’angoisse, qui
n’est pas fuite devant la mort ni peur de décéder, mais
affrontement de la possibilité de notre propre impos-
sibilité [27]. Il s’agit de l’angoisse du néant, qui sort le
Dasein de la quotidienneté et de l’impersonnalité du
monde pour le mettre face à lui-même, face à sa mort
en tant que possibilité la plus propre, absolue, et indé-
passable, sans que soit visée aucune atténuation de
celle-ci. La possibilité pour le Dasein d’exister authen-
tiquement ne s’obtient que par le devancement dans
l’angoisse de la mort [27]. Cette analyse d’Heidegger
s’oppose ainsi à la méditation philosophique tradi-
tionnelle de la mort qui manifeste une volonté de s’en
assurer une certaine maîtrise en lui ôtant par là-même
son caractère de pure possibilité [27]. Le fait de
côtoyer des morts au quotidien serait de nature à favo-
riser ce type de méditation chez le médecin légiste,
dans une attitude finalement peu propice à une
conscience authentique de la mort. 
Par ailleurs, l’autopsie est un travail physique, qui
expose aussi le praticien à des risques émotionnels, et
comme tout travail physique peut être assimilé sur un
plan symbolique à une mort quotidienne selon la phi-
losophe Simone Weil [3]. Faute d’y consentir, le
médecin légiste peut se laisser tenter par des alterna-
tives comme déléguer des étapes de l’autopsie aux
agents de chambre mortuaire qui l’assistent, ne pas
consacrer tout son temps aux autopsies en s’investis-
sant davantage dans la médecine légale du vivant ou
favoriser, en mettant en avant des raisons liées au res-
pect du corps, le remplacement de l’autopsie chirurgi-

G
EO

FF
R

O
Y

 L
O

R
IN

 D
E 

LA
 G

R
A

N
D

M
A

IS
O

N

SÉRIE A : JOURNAL DES INSTITUTS DE MÉDECINE LÉGALE / SERIES A: FORENSIC MEDICINE INSTITUTES JOURNAL • N° 2, VOL. 2 7

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page7



cale traditionnelle par l’autopsie dite virtuelle (alors
que l’imagerie médicale post mortem devrait être
considérée sur un plan technique comme un simple
outil diagnostique complémentaire), qui a de surcroît
l’avantage de donner au métier un côté à la fois
« clean » et high-tech, loin du cliché du « boucher »
qui s’occupe d’ouvrir et de dépecer des cadavres, cli-
ché qui peut être véhiculé dans l’esprit du grand
public. Il est donc frappant de voir que le médecin
légiste dans ses rapports actuels avec la pratique des
autopsies met en œuvre des réactions de défense, des
parades à l’angoisse que la mort suscite toujours.
L’aspect de travail physique dans les autopsies com-
porte pourtant une dimension fondamentale en terme
de signification spirituelle selon Simone Weil, pour
qui le travail physique consenti est en effet, après la
mort consentie, la forme la plus parfaite de la vertu
d’obéissance à Dieu [3]. 

2.2.2. Sens face à la souffrance 

Le médecin légiste est confronté de façon quotidienne
à la souffrance, ce qui peut l’inciter à chercher des
explications à la souffrance. Mais se restreindre à vou-
loir expliquer la souffrance ne permet pas de l’endi-
guer. Le philosophe contemporain Bertrand Vergely a
développé une réflexion sur la souffrance en ce sens
[28]. Selon cet auteur, la rationalisation du mal et de
la souffrance contribue en effet à les pérenniser. Cette
rationalisation consiste à dire que la souffrance a du
sens à travers une logique du signe, du savoir, de la
dette et du salut, et qu’elle peut finalement être béné-
fique. D’abord comme un signe qui nous avertit d’un
mal plus grand à venir, mais cet aspect réducteur se
heurte au caractère intraduisible de la souffrance dont
on ne peut faire un objet sans tenir compte du sujet.
Une autre façon de donner du sens à la souffrance est
de lui conférer une valeur pédagogique. Sa valeur
réparatrice ou libératrice peut aussi être mise en avant.
Elle est alors convertie en instrument positif d’un pro-
grès, instrument considéré comme utile pour passer
par exemple le cap d’une crise socio-économique. La
souffrance a enfin un sens métaphysique lorsqu’elle
est jugée nécessaire pour que l’homme puisse se
dépasser et s’arracher à la pesanteur des choses. Cette
critique de la rationalisation de la souffrance est par-
tagée par le philosophe Emil Cioran. Pour ce philo-
sophe, rien ne peut justifier la souffrance, et vouloir la
fonder sur une hiérarchie des valeurs est strictement
impossible, à supposer qu’une telle hiérarchie puisse
exister [26]. Nietzsche a pensé que le besoin de don-
ner un sens à la souffrance était à la source des souf-
frances que nous connaissons [28]. Il voit ainsi dans la
quête de sens de la souffrance une faiblesse et dans la
vie gratuite souffrant pour rien une force [28].
L’attitude inverse envisageable face à la souffrance est
celle de dire le non-sens de la souffrance, sous la forme

d’un sens intériorisé à travers le refus d’un sens sim-
plement extérieur, jugé conformiste. Cette attitude
présente aussi des impasses, lorsqu’elle se complaît
dans une attitude de révolte stérile [28]. Selon
Bertrand Vergely, il n’y pas un problème d’alternative
entre sens et non-sens à propos de la souffrance, mais
un problème de pensée et de paroles perdues. Si nous
avons tant de mal à penser la souffrance, c’est que
nous avons tant de mal à en parler, ayant perdu les
mots qu’il faudrait avoir pour cela [28]. Le mal n’est
pas un objet. Il faut le regarder comme un adversaire
et ne pas le penser comme une fatalité. Cette position
est défendue par le philosophe danois Sören
Kierkegaard, pour qui face au mal, ce n’est pas d’ex-
plication dont nous avons besoin, mais d’action et de
salut [28]. Cette philosophie de l’action s’accorde avec
la pratique du médecin légiste. Quand dans la souf-
france, le lien entre le sujet victime et la vie a été
rompu, c’est à travers le médecin légiste et son équipe
de soins de l’Unité Médico-Judiciaire qu’il se renoue.
Le médecin légiste est l’un des premiers intervenants
pour aider à ce que la victime vivante qui souffre rede-
vienne un être en coïncidence avec la vie, comme peut
le faire l’infirmière pour son patient. Son rôle est de
donner à la victime de la présence à travers l’écoute
empathique, la parole et le geste. Car dans la souf-
france, on manque d’existence, alors que la vie est pré-
sence à soi. Le médecin légiste répond à un tel déficit
de vie chez la victime en l’accompagnant par de la pré-
sence, une parole faisant lien et du temps. Sur le ver-
sant thanatologique, le médecin légiste doit toujours
garder à l’esprit que son travail peut servir à soulager
les souffrances du deuil que peut éprouver une famille
dont le proche a été autopsié. Une plus grande dispo-
nibilité et une plus grande facilité d’échanges avec les
familles endeuillées mériteraient d’être développées
dans ce sens au sein des Instituts Médico-Légaux. 
Le médecin légiste à force d’être confronté à des situa-
tions d’extrême souffrance et de misère humaines
peut être envahi par un certain pessimisme, tel que
celui développé par Arthur Schopenhauer pour qui la
souffrance est le fond de toute vie [29]. Dans sa théo-
rie métaphysique du monde comme volonté et
comme représentation, ce philosophe considère en
effet que la vie est une souffrance par essence car il n’y
a jamais de satisfaction de la volonté [29]. Selon lui,
la volonté chez l’homme est sans limite et se manifeste
dans la conscience de l’homme comme une tendance
sans fin à vouloir, qui produit une perpétuelle souf-
france, parce qu’elle ne s’arrête en aucune satisfaction.
Il conçoit ainsi la souffrance non comme la négation
de la vie, mais comme sa manifestation. Plus la
connaissance s’éclaire, plus la conscience s’élève et
plus l’homme souffre. A cela, Schopenhauer ne pro-
pose que deux solutions [30] : d’une part une déli-
vrance dans la négation du vouloir-vivre, négation qui
pourrait passer par la figure de l’ascétisme, et qui est
le propre de la conscience humaine parvenue à la

LA
 M

ÉD
EC

IN
E 

LÉ
G

A
LE

 E
T 

LE
 M

ÉD
EC

IN
 L

ÉG
IS

TE
…

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 608

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page8



conscience complète de l’existence et de la force mor-
tifère de la volonté. D’autre part une solution morale,
par la compassion à l’égard de la souffrance des autres.
La compassion doit être l’unique source de ses
actions, si tant est que celles-ci doivent avoir une
valeur morale authentique, c’est-à-dire être pures de
tout motif égoïste [31]. Faire preuve de compassion,
on l’a vu, est d’une importance primordiale pour la
prise en charge effective des victimes en Unité
Médico-Judiciaire. Mais elle a ses limites. Sachant
qu’il n’y a pas plus de norme de santé que de norme
de souffrance, comment croire dès lors que l’on puisse
souffrir avec l’autre et pour lui ? Comment même
imaginer que l’on puisse comprendre la souffrance de
l’autre ? [28]. Dino Buzzati dans son livre « Le désert
des Tartares » l’exprime parfaitement [32] : 

« Juste à cette époque, Drogo s’aperçut à quel
point les hommes restent toujours séparés l’un de
l’autre, malgré l’affection qu’ils peuvent se porter.
Il s’aperçut que, si quelqu’un souffre, sa douleur
lui appartient en propre, nul ne peut l’en déchar-
ger si légèrement que ce soit. Il s’aperçut que, si
quelqu’un souffre, autrui ne souffre pas pour cela,
même si son amour est grand, et c’est cela qui fait
la solitude de la vie. » 

2.2.3. Sens face à la justice 

Le médecin légiste étant auxiliaire de justice, la justice
qui est un pilier de la démocratie et de la paix sociale,
doit être au cœur de ses préoccupations. La justice
demeure une notion difficile à définir sur le plan phi-
losophique. Les hommes peuvent accomplir des actes
justes mais ne savent pas expliquer la justice [10]. De
la même façon, la justice ne peut être faite que par des
êtres justes [19]. La notion d’injustice se laisse mieux
cernée, toute injustice consistant toujours à léser
autrui pour Schopenhauer [31]. 
Les situations d’injustice relèvent notamment d’un
système judiciaire français défaillant qui souffre de
nombreux dysfonctionnements, pointés par l’Institut
pour la justice [33]. Sont ainsi signalés les nombreuses
peines de prison en attente d’exécution (concernant
un quart des condamnés chaque année), un manque
de moyens flagrant et la place encore insuffisante des
victimes dans la procédure. A cela se surajoutent une
magistrature qui peut être politisée comme en
témoigne l’affaire du « Mur des cons » et des condam-
nations pour délits d’opinion. De plus, il existe en
France des zones géographiques où l’autorité des lois
françaises est remise en question. Ces dysfonctionne-
ments désormais chroniques ont fini par générer un
sentiment de dégradation du sentiment de justice
dans la société française. A ces données générales se
surajoutent celles dont le médecin légiste peut être
témoin au cours de son exercice, par ses rapports avec
les policiers, gendarmes, magistrats, avocats et experts

qu’ils soient médecins ou non. Le monde des profes-
sionnels de justice n’est pas épargné par les situations
d’injustice. Des dérives de toute sorte peuvent ainsi
survenir dans la pratique des missions d’expertise, au
mépris de la déontologie médicale. On peut citer
l’exemple de certains médecins experts acceptant les
sollicitations d’un avocat avec contrepartie financière
pour faire l’analyse critique du rapport médico-légal
d’un confrère. L’incompétence, voire le charlatanisme
de certains experts, pourtant signalée aux autorités
judiciaires, n’empêche pas ceux-ci de continuer à sévir
en toute impunité avec le risque de provoquer des
sinistres judiciaires. D’autres experts enfin peuvent se
laisser dominer par leurs préjugés sans qu’ils en mesu-
rent les conséquences néfastes. C’est le cas par exem-
ple de ceux qui ont la prétention à l’omniscience, et
qui exercent dans le même temps la médecine légale
thanatologique (incluant la pratique des autopsies) et
la médecine légale du vivant alors que le champ des
connaissances est devenu bien trop vaste pour qu’un
même médecin puisse maîtriser à la fois ces deux
domaines de la médecine légale (en faisant bien sûr
abstraction des contraintes d’organisation de service
qui peuvent obliger à solliciter les médecins dans ces
deux domaines). On voit mal enfin comment un
médecin légiste oublieux de son obligation d’huma-
nisme pourrait dans cet état d’esprit bien remplir ses
missions. Les victimes exposées à une attitude d’indif-
férence, voire de cynisme à leur égard, pourraient se
sentir réifiées et l’examen médico-légal serait alors une
source de traumatisme surajouté, fortement délétère.
Le médecin légiste est pourtant tenu comme tout
médecin de respecter le serment d’Hippocrate qui
précise « je m’abstiendrai de tout mal et de toute
injustice » et les principes généraux de moralité et de
probité selon l’article 3 du Code de Déontologie
Médicale. De ce fait, il est aussi tenu de respecter les
articles de la déclaration universelle des droits de
l’homme, à savoir que « toute personne a droit à un
procès neutre, équitable et garant du droit ». Ces prin-
cipes imposent donc au médecin de s’interroger sur le
sens de sa mission médico-légale, et d’adopter une
éthique adéquate [34]. Cette réflexion est rendue
d’autant plus nécessaire, nous allons le voir, lorsque le
médecin légiste se retrouve confronté à la question de
la violence sociale. 

2.2.4. Sens face à la violence sociale 

Autour du corps brutalisé, la médecine légale demeure
une science de mise en sens de la violence sociale
qu’illustrent les pathologies du corps violenté [6].
L’exercice de la médecine légale offre en effet au méde-
cin légiste un regard unique sur d’une part la société
des hommes déraisonnables qui choisissent la vio-
lence, d’autre part sur les maux dont souffre la société
à partir des situations de violences dont il peut suivre

G
EO

FF
R

O
Y

 L
O

R
IN

 D
E 

LA
 G

R
A

N
D

M
A

IS
O

N

SÉRIE A : JOURNAL DES INSTITUTS DE MÉDECINE LÉGALE / SERIES A: FORENSIC MEDICINE INSTITUTES JOURNAL • N° 2, VOL. 2 9

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page9



l’évolution spatiale et temporelle dans le ressort de la
cour d’appel où il exerce. La prégnance de l’islam radi-
cal au sein de la société française est ainsi une réalité
perçue jusque dans les Instituts Médico-Légaux avec
l’apparition de crimes d’honneur jusqu’à présent
décrits exclusivement dans des pays de confession
musulmane ou d’attentats motivés dans le cadre d’un
jihad comme ceux de janvier et de novembre 2015 à
Paris et du 14 juillet à Nice. Le médecin légiste est
aussi le témoin de suicides dont le facteur précipitant
est en premier lieu économique, en lien direct avec les
effets destructeurs de l’idéologie mondialiste, qui
prône la marchandisation du monde avec la soumis-
sion de toutes les activités humaines au principe de la
marchandise. Cette idéologie développe l’uniformisa-
tion, l’éradication des différences et des valeurs parta-
gées au mépris de ce qui fonde l’identité des peuples
et fait du déracinement un idéal et une norme [35].
Le phénomène a tendance à s’amplifier dans la mesure
où qui est déraciné déracine [3]. Toutes les limites
étant niées, ce système mondialiste relève d’un incon-
testable totalitarisme si l’on admet qu’est de nature
totalitaire une puissance qui ne connaît, ne reconnaît
et ne respecte aucune limite interne ou externe à son
emprise sur la réalité [35, 36]. La certitude qu’en ce
qui concerne l’homme, « tout est possible », est parta-
gée par les totalitarismes du XXe siècle et par les
démocraties de la modernité tardive, car elle puise sa
source dans la religion du progrès, dictée par l’opinion
dominante qui fait office d’élite éclairée [19]. Cette
opinion dominante accomplit comme une secte un
travail de domination de la pensée, avec menaces sur
les éventuels dissidents, et cela à l’échelle d’un peuple
entier [19]. Devenant monopolistique, elle écrase ses
adversaires par le mépris et la dérision face aux valeurs
spirituelles et aux anciens comportements, les valeurs
matérielles devenant essentielles au point d’effacer
toutes les autres [19]. Il ne s’agit pas d’une opinion,
laquelle requiert par définition la controverse, mais
d’une idée fanatique [19]. La modernité tardive sou-
mise à l’idéologie mondialiste et qui révoque en doute
la plupart des vérités et croyances héritées du passé,
s’attache à sauver une seule certitude : celle de la
dignité de l’homme singulier, fondement des droits de
l’homme. Mais ce dernier est entendu comme un
corps biologique désireux de bien-être, nourri par la
seule matière et dénué d’idéaux et de certitudes spiri-
tuelles. La modernité tardive poursuit ainsi la déper-
sonnalisation qui se trouvait déjà à l’œuvre dans les
idéologies précédentes [19]. 
La société est ainsi soumise à l’effet conjugué de deux
violences, l’une sacrée, exercée au nom de Dieu, l’au-
tre profane, qui cherchent chacune à soumettre et à
asservir les esprits, prémisses d’un totalitarisme en
marche. Ces violences ont la particularité d’agir sous
couvert de lois, la loi islamique pour l’une, la loi du
marché supranationale pour l’autre, qui remettent en
cause les lois légitimes du pays. Le danger du phéno-

mène est souligné par la mise en garde de
Montesquieu pour qui « il n’y a point de plus cruelle
tyrannie que celle que l’on exerce à l’ombre des lois et
avec les couleurs de la justice » [37]. Cette évolution
oblige le médecin légiste à développer un regard cri-
tique sur l’institution judiciaire qu’il sert, celle-ci
n’étant pas à l’abri de se corrompre encore plus à l’ave-
nir, faute de pouvoir défendre ses propres lois et sa
légitimité. Un défaut de réflexion éthique en la
matière peut s’apparenter à une absence de pensée, au
sens où l’entendait Hannah Arendt [38]. L’exercice de
la pensée nécessite de ne pas agir, car c’est en pensée
que l’on prend du recul, que l’on se défait de ses déter-
minations partiales [34]. La seule condition préalable
à la pensée est de se mettre en retrait du monde des
phénomènes [10]. Cette étape de réflexion est un
préalable indispensable à la faculté de juger, afin de
distinguer le juste et l’injuste [34]. Cette faculté de
juger s’exerce au mieux en qualité de spectateur et non
d’acteur [39]. Cette distance à l’action permet en effet
une réflexion désintéressée, situation où la faculté de
jugement s’exerce au mieux [39]. Le caractère d’ur-
gence des affaires humaines requiert des jugements
provisoires, le recours à l’habitude et à la coutume,
c’est-à-dire les préjugés [10]. C’est à l’occasion de
situations historiques critiques que ceux qui exercent
leur pensée critique et leur faculté de jugement refu-
sent de se laisser emporter sans réfléchir : s’arrachant
non seulement à l’immédiateté qui engendre l’habi-
tude et annihile la conscience, mais aussi à l’immédia-
teté des règles communément admises, ils tentent de
prendre de la distance pour apprécier justement la
situation [39]. Or, l’aptitude du jugement à appré-
hender un particulier non subsumable sous des lois,
principes, règles déjà donnés est particulièrement
mise à l’épreuve dans les situations de crise ou d’ur-
gence lorsqu’il convient de juger sans s’en remettre à
l’application de règles généralement admises [39]. Le
médecin légiste plongé dans le feu de l’action est
exposé au risque de ne pas pouvoir exercer cette
faculté de juger. Il peut se retrouver dans une situation
analogue à celle du Dr Hans Girgensohn que décrit
Antony Beevor dans son ouvrage sur la bataille de
Stalingrad [40]. En décembre 1942, un nouveau phé-
nomène avait été rapporté aux autorités médicales
allemandes, à savoir qu’un nombre croissant de sol-
dats décédaient subitement sans avoir reçu de blessure
et sans souffrir d’une maladie possible à diagnosti-
quer. Le Dr Girgensohn, médecin légiste de la 6e

Armée, fut chargé de la mission de pratiquer des
autopsies sur les corps des soldats morts pour des
causes indéterminées. Ce médecin réussit à effectuer
une cinquantaine d’autopsies dans le Kessel durant les
deux dernières semaines de décembre, en dépit de
toutes les difficultés, qui incluaient des corps littérale-
ment congelés nécessitant d’être exposés à la chaleur
d’un poêle pendant la nuit, sans compter les bombar-
dements et tirs d’artillerie soviétiques [40]. Dans le

LA
 M

ÉD
EC

IN
E 

LÉ
G

A
LE

 E
T 

LE
 M

ÉD
EC

IN
 L

ÉG
IS

TE
…

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 6010

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page10



même temps, des soldats blessés gisaient dans des
tentes non chauffées avec des températures extérieures
de -30°C [41]. Cette histoire est un exemple de ce à
quoi peut conduire l’absence de pensée, qui était liée
selon Hannah Arendt à l’accomplissement du mal,
idée à l’origine du concept de la banalité du mal illus-
tré par le cas du nazi Adolf Eichmann jugé à
Jérusalem en 1962 [42]. Selon elle, Eichmann n’était
pas un monstre mais seulement un homme incapable
de juger entre le bien et le mal. Sans aller dans des
situations historiques aussi critiques, l’intervention du
médecin légiste dans des missions médico-légales
contemporaines comme celle émanant de la justice
pénale internationale devrait soulever une réflexion
éthique préalable à son engagement. La stricte obéis-
sance à la loi exigée par son statut d’expert judiciaire
ne doit pas l’empêcher d’oser porter un regard cri-
tique sur la loi elle-même et son application. Son
dévouement à la justice ne doit pas être aveugle. Dans
l’absolu, accepter d’être l’auxiliaire d’une justice
inique revient en effet pour le médecin légiste à s’en
faire le complice. L’exemple du Tribunal Pénal
International pour l’ex-Yougoslavie dont l’instrumen-
talisation politique, la justice sélective et le non res-
pect du droit sont manifestes [43], et qui s’inscrit de
surcroît dans la mise en œuvre de l’idéologie de la
mondialisation, n’a pas empêché de nombreux méde-
cins légistes du monde entier à y participer, faute de
faire preuve d’indépendance d’esprit. Cette perte de
l’indépendance d’esprit s’entretient par la crainte de la
marginalisation, de se voir exclu du groupe social,
dans la mesure où l’originalité de la pensée, par
essence dangereuse [10], engendre cette exclusion
[19]. Combien préfèrent ainsi se taire et se livrer à
l’opinion dominante plutôt que de perdre la recon-
naissance sociale [19], dont la quête, on l’a vu, est par-
fois chez le médecin légiste une source de dérives. 

CONCLUSION 

L’exercice de la médecine légale soulève de nombreuses
réflexions philosophiques qui mériteraient d’être
approfondies par le regard avisé d’un philosophe. Il
serait notamment intéressant de voir à partir des ques-
tions que se posent les médecins légistes dans leur pra-
tique comment la philosophie peut essayer d’y appor-
ter des réponses. Dans l’ébauche de réflexions abordées
dans cet article, et qui n’engagent que leur auteur, il est
possible de dire que le médecin légiste est un médecin
à part, à la fois en quête de savoir, de reconnaissance et
de sens. La place de l’interrogation philosophique chez
le médecin légiste mériterait d’être davantage dévelop-
pée, la quête de sens devant primer sur les autres
quêtes, en particulier dans des situations historiques
critiques. Cette quête de sens peut se nourrir de philo-

sophies qui aident le médecin légiste à être animé d’un
esprit à la fois de justice et de vérité sans lequel son
métier perdrait sa valeur essentielle. L’importance de
son témoignage dans les missions que la justice lui
confie peut le rapprocher de la philosophie de Gabriel
Marcel pour qui « l’essence de l’homme ne serait-elle
pas d’être un être qui peut témoigner » [44]. Le sujet
témoin est entendu comme celui dont la vie et la pen-
sée ne sont pas séparables [19]. Seul l’acte en effet
engage l’être et façonne le sujet qui devient authen-
tique dans le souci de la vérité [19]. Gabriel Marcel
propose à la place d’une philosophie du savoir absolu
une philosophie centrée sur l’expérience concrète, à
savoir faire coller la réflexion métaphysique à l’expé-
rience vécue. Sa pensée interrogative sonde l’intériorité
de l’homme afin de l’ouvrir au Transcendant par la
médiation des thèmes de l’incarnation et de la com-
munion [44]. Cette philosophie est voisine de celle
développée par Sören Kierkegaard qui préconise d’ac-
cepter plutôt un savoir « en miettes » non systématisé
mais qui approche la connaissance de l’existence [45].
Ce qui revient à accepter les énigmes de l’existence au
lieu de garantir nos incertitudes dans des systèmes clos
[45]. Les deux auteurs s’accordent pour refuser les sys-
tèmes, un monde systématisé débouchant sur un
monde déshumanisé [44]. Ces philosophies sont aussi
de nature à développer chez le médecin légiste une
éthique professionnelle rigoureuse où il soit obligé de
soumettre son agir à des hiérarchies objectives de
valeurs et rester indépendant de ses intérêts subjectifs
momentanés [46]. �

RÉFÉRENCES 

[1] Sacks O. L’homme qui prenait sa femme pour un cha-
peau. Paris, Seuil, 1992. 

[2] Rosanvallon P. Science et démocratie : Colloque 2013.
Paris, Odile Jacob, 2014.

[3] Weil S. L’enracinement : Prélude à une déclaration des
devoirs envers l’être humain. Paris, Gallimard, 1949. 

[4] Juston R. Comment une tache de sang devient-elle une
preuve ? Une sociologie de l’expertise judiciaire en méde-
cine légale. Mémoire de recherche de Master 2 sous la
direction de Jérôme Pélisse. Université Versailles
Saint-Quentin-en-Yvelines, Carnet de recherche du
laboratoire Printemps, 2012, disponible sur le site
http://printemps.hypotheses.org/612. 

[5] Van de Kerchove M. La vérité judiciaire : Quelle
vérité, rien que la vérité, toute la vérité ? Déviance et
Société 2000 ; 24(1) : 95-101. 

[6] Porret M. La médecine légale entre doctrines et pra-
tiques. Rev Hist Sci Hum 2010 ; 22 : 3-15. 

[7] Advenier AS, Guillard N, Alvarez JC, Martrille L,
Lorin de la Grandmaison G. Undetermined manner
of death: an autopsy series. J Forensic Sci 2016 ; 61
Suppl 1: S154-8.

G
EO

FF
R

O
Y

 L
O

R
IN

 D
E 

LA
 G

R
A

N
D

M
A

IS
O

N

SÉRIE A : JOURNAL DES INSTITUTS DE MÉDECINE LÉGALE / SERIES A: FORENSIC MEDICINE INSTITUTES JOURNAL • N° 2, VOL. 2 11

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page11



[8] Bertherat B. Les mots du médecin légiste, de la salle
d’autopsie aux assises : L’affaire Billoir (1876-1877).
Revue Hist Sci Hum 2010 ; 22 : 117-144. 

[9] Hume D. Enquête sur l’entendement humain. Paris,
Editions Livre de poche, 1999. 

[10] Arendt H. La vie de l’esprit. La pensée. Le vouloir.
Paris, PUF, 2014. 

[11] Arendt H. Du mensonge à la violence. Paris, Press
Pocket, 1972.

[12] Hobbes T. Leviathan. Paris, Editions Livre de Poche,
2000. 

[13] Michaud Y. La violence. Collection Que sais-je ?
Paris, PUF, 1999. 

[14] Weil E. Logique de la philosophie. Paris, Librairie phi-
losophique J. Vrin, 1985. 

[15] Weil S. L’Iliade ou le poème de la force. Paris, Payot et
Rivages, 2014. 

[16] Laingui A, Beauregard E, Prosper F. Homicide. In:
Dictionnaire des sciences criminelles, Paris, Dalloz,
2004. 

[17] Héritier F. Quels fondements de la violence ? Cahiers
Genre 2003 ; 35 : 21-44.

[18] Baudry P. Paradoxes contemporains. Nouveaux rap-
ports anthropologiques à la mort. In: Lenoir F et De
Tonnac J-P (dir.) La mort et l’immortalité.
Encyclopédie des savoirs et des croyances. Paris, Bayard,
2004. 

[19] Delsol C. Eloge de la singularité. La Table Ronde;
2000. 

[20] Baudry P. L’espace des morts, l’enjeu de la communi-
cation. In: Mons A (dir.) « espace, corps, communi-
cation », Médiation et Information, n°21, Paris,
L’Harmattan, 2005. 

[21] Hintermeyer P. Choisir sa mort ? Gérontologie et
Société 2009 ; 4 : 157-170.

[22] Jankélévitch V. La mort. Paris, Flammarion, 1993. 
[23] Baudry P. La place des morts : enjeux et rites. Paris,

Armand Colin, 1999.
[24] Lorin de la Grandmaison G. Le guide des enquêtes

décès. Paris, ESKA, 2011.
[25] Montaigne M. Essais. Paris, Poche Folio Classique,

1999. 
[26] Cioran E. Sur les cimes du désespoir. Paris, Editions du

Livre de Poche, 1991.
[27] Bergeron J. Vie et Mort chez Heidegger, Henry, et

Levinas. Mémoire comme exigence partielle à la maî-
trise de philosophie, 2010, Université du Québec à
Trois Rivières, consultable sur http://depot-e.uqtr.ca/
2044/1/030183085.pdf

[28] Vergely B. La souffrance. Recherche du sens perdu.
Paris, Gallimard, 1997. 

[29] Schopenhauer A. Le monde comme volonté et comme
représentation. Paris, PUF quadrige, 2009. 

[30] Touchet P. La souffrance est le fond de toute vie.
http://www.philosophie.ac-versailles.fr/biblio-
theque/Conferences/Schopenhauer.PhT.pdf?bcsi_sca
n_628cd39dca2568d2=0&bcsi_scan_filename=Scho
penhauer.PhT.pdf

[31] Schopenhauer A. Les deux problèmes fondamentaux de
l’éthique. Paris, Gallimard, 2009.

[32] Buzzati D. Le désert des Tartares. Paris, éditions Le
Livre de Poche, 1983. 

[33] http://www.institutpourlajustice.org/
[34] Lorin de la Grandmaison G. Enjeux éthiques et déon-

tologiques de la participation du médecin légiste au
Tribunal Pénal International pour l’ex-Yougoslavie,
Thèse d’éthique biologique et médicale, Paris, uni-
versité Paris V, 2006. 

[35] de Benoist A. La mondialisation comme idéologie.
http://files.alaindebenoist.com/alaindebenoist/pdf/m
ondialisation_el_2.pdf?bcsi_scan_628cd39dca2568d
2=0&bcsi_scan_filename=mondialisation_el_2.pdf

[36] Freitag M. De la terreur au meilleur des mondes.
Globalisation et américanisation du monde : vers un
totalitarisme systémique. In Hannah Arendt, le totali-
tarisme et le monde contemporain. Dagenais (éd.).
Presses de l’Université Laval ; 2003. 

[37] Montesquieu C. Considération sur les causes de la
grandeur des Romains et de leur décadence. Paris,
Gallimard, 1998. 

[38] Arendt H. Considérations morales. Paris, Payot et
Rivages, 1996. 

[39] Arendt H. Juger. Sur la philosophie politique de Kant.
Patris, Seuil, 1991. 

[40] Beevor A. Stalingrad. Paris, Fallois, 1999.
[41] Kaplan R. Medicine at the battle of Stalingrad. J

Royal Society Med 2000 ; 93 : 97-98.
[42] Arendt H. Eichmann à Jérusalem. Paris, Gallimard,

1991. 
[43] Lorin de la Grandmaison G. Le Tribunal Pénal

International pour l’ex-Yougoslavie est-il crédible ? J
Méd Lég Droit Méd 2003 ; 46(7-8) : 473-9. 

[44] Cesbron G. Gabriel Marcel : l’unité d’un témoi-
gnage. Impacts. Rev Univ Cath Ouest. Nouvelle série,
1974, n°2. 

[45] Charles M. La spiritualité chez Kierkegaard ou le
monde habité par l’esprit de fraternité. http://www.
dogma.lu/txt/MC-Kierkegaard.htm

[46] Spaemann R. Notions fondamentales de morale. Paris,
Flammarion, 2011. 

LA
 M

ÉD
EC

IN
E 

LÉ
G

A
LE

 E
T 

LE
 M

ÉD
EC

IN
 L

ÉG
IS

TE
…

UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 4, VOL. 6012

03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige_maquette  22/01/18  15:21  Page12


	03-12 LORIN DE LA GRANDMAISON corrige

