
m
éd

ec
in

e

28 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3/2017, VOL. 60

LA VULNERABILIDAD 
EN EL CAMPO DE LA MEDICINA
LA VULNÉRABILITÉ DANS LE DOMAINE DE LA MÉDECINE

VULNERABILITY IN THE MEDICAL FIELD

Par le Prof. Dr. Roberto M. CATALDI AMATRIAIN*

RESUMEN

La polisemia del adjetivo “vulnerable”, sus matices y 
enfoques, aluden a la fragilidad o debilidad biológica 
y/o biográfica de un individuo o un grupo (poblaciones 
de riesgo). La vulnerabilidad se legitima en el discurso 
bioético. La medicina ha tenido una visión reduccionista 
y ha descuidado la vulnerabilidad del medio ambiente 
y su repercusión en el ser humano. La necesidad de 
preservar la salud del planeta y de todos los seres que en 
él viven. La ética y el derecho frente a las transgresiones 
dañosas y los paternalismos abusivos que utilizan a los 
seres humanos en los protocolos de investigación en 
nombre del progreso científico y tecnológico.

PALABRAS CLAVES

Vulnerabilidad, Bioética, Etica médica.

RÉSUMÉ

La polysémie de l´adjectif « vulnérable », avec ses nuances 
et de ses points de vue, parle de la fragilité ou de la 
faiblesse biologique et biographique d´un individu ou 
d’un groupe (des populations à risque). La légitimité de 
la vulnérabilité dans le discours bioéthique. La vision de 
la médecine a été réductionniste. La médecine a négligé 
la vulnérabilité de l’environnement et ses répercussions 
sur l’être humain. La nécessité de préserver la santé de 

la planète et de tous les êtres qui y vivent. L’éthique et 
le droit en face des transgressions et  des paternalismes 
abusifs qui utilisent les êtres humains dans les proto-
coles de recherche au nom du progrès scientifique et 
technologique.

MOTS-CLÉS

Vulnérabilité, Bioéthique, Éthique médicale.

ABSTRACT

The polysemy of the adjective “vulnerable”, with its 
nuances and approaches, refers to the fragility or biological 
and biographical weakness of an individual or a group 
(populations at risk). Vulnerability is legitimized in the 
bioethics discourse. Medicine has had a reductionist view 
and has neglected the vulnerability of the environment 
and its repercussions in human beings. The need to pre-
serve the health of the planet and the beings who live on 
the planet. Ethics and the law as opposed to the harmful 
transgressions and the improper paternalisms that use 
human beings in the protocols of research in the name 
of scientific and technological progress.

KEYWORDS

Vulnerability, Bioethics, Medical ethics.

* Profesor Titular y Profesor Consulto de Medicina Interna (UAI-
USAL). Director de la Escuela Iberoamericana de Medicina Interna. 
General Secretary of International College of Internal Medecine (ICIM). 
Presidente de la Academia Argentina de Ética en Medicina.  
rcataldi@intramed.net

028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi.idml   28 19/12/17   16:51



R
O

B
ER

TO
 M

. C
AT

A
LD

I A
M

AT
R

IA
IN

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2/2017, VOL. 4 29

La palabra vulnerable, del latín vulnerabĭlis, hace alu-
sión al individuo que puede ser herido o lesionado, 
ya sea física o moralmente. Existe una polisemia del 

término, pero a los fines del artículo, sólo utilizaremos 
este adjetivo para referirnos a aquel que evidencia una 
debilidad o fragilidad. Hace aproximadamente unos 
10.000 años el hombre apareció en la tierra, durante 
el período cuaternario, que llega hasta la actualidad, 
y es habitual considerar a la vulnerabilidad como una 
condición propia del hombre. En alguna medida todos 
los hombres somos vulnerables y esta cualidad formaría 
parte de la llamada “condición humana”, por eso se la 
considera de índole antropológica. Pero cuando apare-
ció el hombre, algunas especies animales y vegetales se 
extinguieron, por consiguiente ya existía la vulnerabilidad 
del medio ambiente y de los otros seres vivos.
En la mitología griega, Hera, Perséfone y Deméter, 
representaban los papeles de esposa, madre e hija, papeles 
que simbólicamente eran la imagen de la vulnerabilidad, 
por eso se las consideró “diosas de la vulnerabilidad”. 
También Aquiles, el más veloz de todos los hombres, 
héroe de la Guerra de Troya según la epopeya griega la 
Ilíada de Homero, muere de un flechazo al ser alcanzado 
en la única parte vulnerable de su cuerpo: el talón.
Hoy se habla de la vulnerabilidad de los mercados, de 
los sistemas informáticos, del medio ambiente, de los 
animales, de ciertas poblaciones, regiones, sociedades o 
culturas e incluso de la vulnerabilidad del pensamiento.
Otro tópico es el grado de vulnerabilidad que pueden 
tener ciertos individuos o poblaciones en situación de 
riesgo, de manera tal que frente a algunas noxas, peligros 
o desastres, pueden revelar su capacidad de resistencia 
o de recuperación. Pero cada individuo o grupo social 
muestra su condición de vulnerable de maneras dife-
rentes. No todos somos vulnerables de la misma forma, 
o estamos sujetos a iguales riesgos o somos susceptibles 
a los mismos factores capaces de producir daño. La 
antropología revela que el ser humano puede afectarse 
en su biología o en su psiquis, y que la vulnerabilidad 
puede darse en cualquier momento de la vida, desde la 
procreación hasta la muerte. La sociología y la política 
denuncian vulnerabilidades de grupo, género, región, 
medio, condición socioeconómica, cultura, educación, 
etc.
La vulnerabilidad del ser humano se expresa en alguna 
de sus dimensiones vitales, es decir, la vida pública, la 
vida privada o incluso la vida íntima. Reconocemos la 
vulnerabilidad de los otros cuando tomamos conciencia 
de nuestra propia vulnerabilidad, o en otras palabras, 
no puedo entender esa condición en el otro si primero 
no la reconozco en mí. Los filósofos existencialistas se 
han ocupado de la vulnerabilidad in extenso. Heidegger 
entiende la existencia humana como un Dasein (no 

significa existencia en el sentido tradicional) o estar 
arrojado en el mundo y, el Dasein es esencialmente la 
potencialidad del hombre (poder ser) para en su ser 
escogerse a sí mismo, pudiendo ganarse o perderse. En 
tanto la moral para Nietzsche es una debilidad a toda 
fuerza vital y él siente horror ante la debilidad [1]. La 
fragilidad o la debilidad es una cualidad infravalorada. 
El adjetivo frágil colisiona con el adjetivo autónomo. 
La vulnerabilidad del cuerpo humano ha sido relegada 
tanto en la filosofía moral como en la teología moral. 
Sin embargo, la debilidad de un ser puede despertar la 
compasión de los otros, aunque los sentimientos poco 
tendrían que ver con la racionalidad, pilar central de la 
ética. En el caso específico del médico, en su quehacer 
cotidiano trata con la autonomía de los individuos 
(también con los que carecen de ella), debe acceder 
de manera necesaria e inexorable a la corporalidad de 
los enfermos, y su tarea tiene que estar teñida de un 
sentimiento humanitario a la vez que regida por una 
moral deontológica, condiciones que legitiman su 
trabajo profesional.
La autonomía del individuo representa hoy una conquista 
en la ética individualista, pero el vivir en sociedad nos 
lleva a compartir la vida y por consiguiente nos conduce 
a asumir una actitud solidaria. A menos que uno se aleje 
por completo de la vida en comunidad o que decida 
vivir como si fuese un anacoreta, es imposible negar 
que la vida en sociedad implica además de derechos, 
deberes u obligaciones.
El progreso médico actual del que participa la sociedad 
fue posible porque la ciencia y la tecnología escogieron 
para sus experimentos a individuos vulnerables y tam-
bién vulnerados, es decir, individuos ya dañados. En 
ambos casos nos hallamos frente a seres humanos cuya 
autonomía está interdicta, acotada o verdaderamente 
disminuida.
No tenemos mayores referencias escritas de investiga-
ciones con seres humanos anteriores a nuestra era, pero 
el Rey Atalo III de Pérgamo, quien falleció en el 133 
antes de Cristo, utilizó veneno y antídoto en criminales 
condenados a muerte sólo con la intención de experi-
mentar. El empleo de seres humanos particularmente 
vulnerables ha sido una constante en toda la historia de 
la investigación médica y continúa siéndolo en la actua-
lidad, pese a la normativa internacional que pretende 
regir estas investigaciones [2, 3]. No es casual que en los 
países más pobres se reclute a personas de bajos ingresos 
y deficiente nivel educativo para participar de protoco-
los, que son irrelevantes para esa región pero sí útiles 
para las poblaciones del Primer Mundo, perpetuando 
la famosa brecha 90:10. Muchos de estos protocolos de 
investigación con seres humanos tienen como objetivo 
principal asegurar patentes y prolongar su vigencia, de 

028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi.idml   29 19/12/17   16:51



m
éd

ec
in

e

30 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3/2017, VOL. 60

allí que en este negocio de la salud los seres humanos 
sean medios, no fines como sostenía Kant. Por su parte, 
Jean Bernard dice: “Le corps humain ne peut être objet 
de commerce. L´argent, dans ce domaine de l´industrie 
pharmaceutique, ne peut être une fin en soi. Mais la finance 
ne peut governer la biologie et la medecine” [4].
Un dicho popular vienés (1850-1870) decía: “Los pobres 
de Viena tenemos la suerte de ser muy bien diagnosticados 
por Skoda y muy bien autopsiados por Rokitansky”. Este 
dicho hacía referencia de manera irónica al eminente 
clínico Joseph Skoda y al prestigioso patólogo Karl von 
Rokitansky, quienes asistían a los enfermos pobres que 
concurrían al hospital y cuyas observaciones forman 
parte insoslayable de la literatura médica [5].
A lo largo de la historia de la Medicina imperó un modelo 
médico hegemónico que se consideraba autosuficiente 
para encarar los problemas cotidianos de la profesión 
médica, a la vez que se descuidaban otros aspectos que 
hoy se consideran centrales. Este modelo continúa 
vigente y genera no pocos problemas, fundamentalmente 
por su visión reduccionista, que se evidencia tanto en 
la medicina del individuo, que es una medicina clínica, 
holística, de la persona o antropológica, y en la medicina 
social o de la comunidad, estrechamente ligada a las 
políticas sanitarias. En el ámbito médico siempre ha 
primado el concepto de vulnerabilidad desde la pro-
blemática hospitalaria y el médico ha actuado frente a 
sus consecuencias, es decir, la enfermedad.
En el planeta viven aproximadamente unos 7.000 
millones de seres humanos y se calcula que más de 
1.000 millones pasan hambre, así como enfermedades 
que derivan del hambre, consecuencia directa de la 
pobreza, sin embargo existen recursos suficientes para 
alimentar al doble de la población mundial. Muchos 
no tienen presente o subestiman la salud del suelo, del 
aire, del agua, así como otros factores naturales y no 
naturales que están íntimamente conectados con la salud 
y la enfermedad de los seres humanos. No siempre se 
puede responsabilizar a la ignorancia de la gente, ya 
que a menudo se verifica por parte de grupos de poder 
en asociación con expertos científicos la negación de la 
evidencia o la manipulación de la información, motivado 
por conflictos de intereses, donde el mercado procura 
imponer sus pretensiones, al extremo de explotar a seres 
vulnerables y vulnerados bajo la retórica de un pater-
nalismo que resulta abusivo. Existen en el mundo áreas 
sobreexplotadas por apetencias imperiales y creencias 
de superioridad racial, también se bloquean iniciativas 
para el Bien común, bástenos como ejemplo el desar-
rollo de energías alternativas desde paneles solares hasta 
granjas eólicas [6].
La definición de salud de la Organización Mundial 
de la Salud (OMS), del año 1948, constituye una de 

las grandes utopías de la Modernidad. Ese “estado de 
completo bienestar físico, mental y social”, más allá de ser 
una loable aspiración, implica definir a la salud no sólo 
como ausencia de enfermedad. Berlinguer [7] sostiene 
que quienes formularon esta definición no conocían 
la comedia de Jules Romain: “Knock, o el triunfo de la 
medicina”, representada por primera vez en París en 1923. 
Para el doctor Knock las personas que gozan de salud 
en realidad son enfermos ocultos, de allí que la salud 
devendría de estudios insuficientes, por ello la proclama 
de Knock: “la era de la medicina ha llegado”, que coincide 
con la etapa actual de medicalización de la sociedad y 
de la vida en general, toda una ideología. A fines de la 
década de 1980 se le añadió a la citada definición la 
categoría “salud espiritual” y, como irónicamente dice 
Berlinguer, esto no significó que la OMS creara un 
departamento para las “enfermedades del espíritu” [7].
Welfare State o Benefactor State acoplado al principio de 
justicia ha tratado de atender y cubrir las necesidades 
básicas de la población, pero la realidad es que los 
recursos siempre son escasos, las necesidades cada vez 
son mayores y, por otra parte, el Welfare State que fue 
una conquista social de la segunda mitad del Siglo XX 
y en el cual se depositaron grandes esperanzas, hoy está 
en franca retirada y genera fuertes protestas sociales [8].
En la fragilidad o debilidad del individuo o de ciertos 
grupos humanos, desde el punto de vista patológico 
inciden factores que no pueden ignorarse, como la 
pobreza, la nutrición, la vivienda, el trabajo, entre otros 
factores sociales y culturales que dan lugar a interpre-
taciones divergentes cuando no interesadas. En esta 
inequidad distributiva de la salud y las enfermedades, 
además de los factores mencionados, es necesario consi-
derar la diversidad genética, psicológica y también de 
comportamiento [7].
La salud como un valor en sí cada vez toma más fuerza 
en la consideración social, su fomento y protección 
hacen a la moral de una sociedad. Debemos sumarle los 
esfuerzos jurídicos y políticos para defender “el derecho 
a la salud” y básicamente la accesibilidad.
La Medicina no puede desentenderse del debate actual en 
torno al daño que sufre el medio ambiente y su incidencia 
en la salud de la población. Tampoco el tema puede ser 
abordado exclusivamente por otros expertos, en todo 
caso se requiere de una labor interdisciplinaria y luego 
integradora. Hipócrates hace 25 siglos hizo mención del 
tema. Las catástasis, como entonces se denominaban las 
historias clínicas, hacían referencias de aspectos generales 
del hombre, la región, la estación del año, etc., y tenían 
por finalidad introducir al médico en el lugar, con los 
factores ambientales que conforman la ecología y a los 
que el médico de Cos prestaba especial atención [9]. 
La derrota definitiva de los comentaristas y la apertura 

028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi.idml   30 19/12/17   16:51



R
O

B
ER

TO
 M

. C
AT

A
LD

I A
M

AT
R

IA
IN

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2/2017, VOL. 4 31

de la Medicina como ciencia experimental se logró a 
partir del Siglo XII. Durante el Siglo XVII se advirtió 
que la primera tarea que debían abordar los científicos 
era la fundación de un método científico, y procuraron 
sustituir la fe por la crítica, la fantasía por el rigor de 
pensamiento y la memoria por el razonamiento. En el 
Siglo XVIII surge una actitud culturalmente anticon-
formista encarnada en los “librepensadores” [10]. La 
Ilustración desembocó en procesos revolucionarios que 
apelaron a la dialéctica de los derechos humanos (Ingla-
terra, Estados Unidos, Francia) y a partir de entonces 
la vulnerabilidad es considerada como un rasgo del 
hombre que es arrojado en el mundo.
La dupla Amenaza-Riesgo, o sea, potencialidad y proba-
bilidad de padecer un daño, respectivamente, se agudiza 
frente a la dupla Vulnerabilidad-Vulnerado, es decir, 
ser frágil o débil y estar ya dañado, respectivamente. 
Según la OMS hoy las principales amenazas son las 
enfermedades cardiovasculares, el cáncer, la diabetes 
y las enfermedades respiratorias obstructivas crónicas, 
mientras que los factores de riesgo más importantes son 
el tabaco, los malos hábitos alimentarios, el sedentarismo 
y el alcohol. Esas amenazas y factores de riesgo son 
cotidianamente comprobables en la tarea hospitalaria, 
pero la vulnerabilidad se asocia también a otros fac-
tores, múltiples, y sin duda la primera asociación fue y 
es con la pobreza, bástenos como ejemplo que la gran 
mayoría de las muertes prematuras se verifican en los 
países de medianos y bajos recursos. De todas maneras, 
las narrativas actuales de la vulnerabilidad difieren en 
muchos aspectos de las narrativas que eran dominantes 
unas pocas décadas atrás.
En nombre del progreso se han cometido todo tipo de 
depredaciones en la naturaleza, llegando a mencionarse 
la necesidad del dominio de la naturaleza por parte del 
hombre, como si ésta fuese enemiga de la Humanidad, 
lo que ha pretendido justificar una política abusiva que 
sólo beneficia a ciertos actores del mercado en detri-
mento de las poblaciones autóctonas. La defensa de la 
Humanidad de ninguna manera es incompatible con 
el cuidado de la naturaleza y con la preservación de la 
salud del planeta, por el contrario.
La falta prolongada de agua ha sido el principal factor 
de desaparición de civilizaciones, más efectivo que las 
epidemias. Las sequias, las inundaciones, la aguas conta-
minadas y las enfermedades de transmisión hídrica son 
causas de la alta morbilidad y mortalidad en muchos 
lugares del planeta. Las Naciones Unidas reconoció 
el derecho humano al agua y al saneamiento. Pero no 
sólo se trata de la contaminación del agua, también la 
contaminación atmosférica o la contaminación acústica, 
entre otras contaminaciones, afectan la salud del planeta 
y de los seres que en él habitan. Existen numerosas 

evidencias científicas sobre los actuales desastres naturales 
y el cambio climático, como ser, la tala indiscriminada 
de bosques es una fuente importante de emisiones de 
anhídrido carbónico, causa principal del efecto inver-
nadero. Pero el calentamiento global también depende 
de los combustibles fósiles, del uso de agua dulce, de 
la producción de commodities (cultivos, carnes, pesca, 
madera). Cuando hablamos de ecología de la vulnera-
bilidad hacemos alusión a un concepto que va más allá 
de los seres vivos, por consiguiente se impone considerar 
una ética que contemple la problemática del medio 
ambiente, que pueda protegerlo y a su vez recuperar en 
parte lo que el hombre torpemente ha destruido. Nos 
encaminamos hacia una ecología de la vulnerabilidad.
La Ética necesita principios, de la misma manera que 
todo argumento requiere premisas. La finalidad de tener 
principios está en poner de manifiesto e incluso llegar 
a diagnosticar el fracaso en el intento por alcanzar las 
metas que se desean [11]. Pero la vulnerabilidad no es 
un principio ético como erróneamente algunos supo-
nen [12], es una expresión antropológica, cuyo punto 
culminante está representado por la finitud del hombre. 
Por eso también nos dirigimos hacia una antropología 
de la vulnerabilidad, en consecuencia, ecología y antro-
pología deberían encontrarse en un punto para permitir 
el desarrollo de una bioética dialógica.
A las narrativas de la vulnerabilidad descriptas, se le 
suman actualmente los inmigrantes que arriesgan sus 
vidas buscando un lugar que los acoja, muchos de 
ellos en condiciones psicofísicas lamentables, también 
los que buscan asilo escapando de conflictos bélicos, 
los ilegales, los desempleados, etc. Estas situaciones 
demandan de una ética que aborde la exclusión y que 
lo haga con una perspectiva procedimental (ética de 
la exclusión). Es necesario interesarse por las personas 
o grupos vulnerables, sencillamente porque corren 
mayores riesgos de convertirse en víctimas de situaciones 
peligrosas que atentan contra la supervivencia o contra 
la capacidad de vivir con dignidad. En medio de estos 
problemas surgen voces que pretenden disimular la gra-
vedad de los mismos, ya sea recurriendo a argumentos 
propios de los sofistas o dando explicaciones que revelan 
cinismo. Algunos atribuyen el padecer estas situaciones 
al “destino” de cada ser humano y otros a la existencia 
de la “ruleta social”. Por otra parte, no siempre es una 
solución apelar al paternalismo, ya que éste es como 
el dios Jano. Es perentorio controlar las amenazas, 
disminuir los riesgos, y ayudar a los individuos que ya 
están dañados. Frente a la vulnerabilidad el imperativo 
ético es brindar protección. Cuando las barreras y los 
muros se multiplican y las desigualdades se incrementan 
al punto de cuestionar la dignidad humana, el futuro 
de la Humanidad se torna sombrío.

028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi.idml   31 19/12/17   16:51



m
éd

ec
in

e

32 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3/2017, VOL. 60

Hoy es necesario que modifiquemos ciertos paradigmas 
y asumamos la responsabilidad del planeta. Estamos ante 
nuevas formas de ontología, epistemología y metafísica.
Las buenas intenciones no alcanzan, los hechos dañosos 
van por delante constituyendo la evidencia, y las inten-
ciones son a los hechos como la Bioética lo es al Derecho. 
En la realidad cotidiana, conciencia ética y principios 
éticos a menudo son demasiado débiles para garantizar 
un comportamiento ético [12]. Si bien la relación entre 
la ética y la ley es compleja, se necesita de las sanciones 
jurídicas para garantizar la praxis ética. El Derecho puede 
corregir los abusos y las transgresiones que lesionan la 
justicia, porque a esta altura de los tiempos sería ilusorio 
creer que la actitud ética descenderá de los cielos sobre 
los actores que tienen una vocación depredatoria y para 
quienes sus intereses particulares están por encima del 
Bien común. Esto revela el lado oscuro de la condición 
humana, esa sombra tan temida. No podemos sustraernos 
a una discusión, por cierto eterna, entre los principios 
y las utilidades, o si se prefiere, entre la moral y los 
beneficios [8]. En la temática de la vulnerabilidad, en 
sus diferentes vertientes, se necesita de una Bioética 
como reflexión crítica que desarrolle una conciencia 
anticipatoria, pero también como sentimiento, ya que 
los sentimientos tienen más peso que el raciocinio en 
la construcción de lo humano. Una Bioética pontificia, 
que establezca un “puente” entre la antropología y la 
sociología, entre la medicina y la política, entre la psi-
cología y el derecho, Necesitamos de una Bioética con 
sentido humanitarista que ayude a que internalicemos 
las fragilidades que nos rodean y que en consecuencia 
nos acerque a la praxis de la solidaridad. ■

BIBLIOGRAFÍA

[1]	 Nietzsche Friedrich: La Genealogía de la Moral. Gradifco, 
Buenos Aires, 2007.

[2] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: La investigación con 
drogas en seres humanos: antecedentes y estado actual. 
Revista de la Asociación Médica Argentina, Vol. 122, Nº 
4, Dic. 2009.

[3] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: Un análisis histórico de 
la problemática bioética actual. Revista de la Asociación 
Médica Argentina, Vol. 126, Nº 3, Sept. 2013.

[4] 	 Bernard Jean: La Médecine de demain. Flammarion, 
París, 1996.

[5] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: Educación Médica: 
ciencia, técnica & arte. Impresiones Buenos Aires, 2008.

[6] 	 Klein Naomi: Esto lo cambia todo. Paidós, Buenos Aires, 
2015.

[7] 	 Berlinguer Giovanni: Ética de la Salud. Lugar Editorial, 
Buenos Aires, 1996.

[8] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: Current Medicine: 
Conflicts and Dilemmas. Dunken, Buenos Aires, 2011.

[9] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: Aspectos docentes 
y antropológicos en la obra de Hipócrates. Anales 
Científicos 2ª Época. Centro Gallego de Buenos Aires, 
Año 2, Nº 1, Mayo 1989.

[10] 	 Cataldi Amatriain Roberto M.: Hacia una Nueva Edu-
cación Médica. Impresos Centro, Buenos Aires, 1993.

[11] Cataldi Amatriain Roberto M.: Manual de Ética Médica. 
Editorial Universidad, Buenos Aires, 2003.

[12] Kottow Miguel: Anotaciones sobre vulnerabilidad. 
Revista Redbioética/UNESCO, Año 2, 2(4), 91-95, 
Julio-Diciembre 2011.

[13] 	 Dietrich von Engelhardt: Ética médica: estructura, 
desarrollo y difusión. Revista Bioética, Educación & 
Humanidades Médicas, Vol. 2, Nº 2, Año 1996.

028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi.idml   32 19/12/17   16:51


	028-032 04- JML Droit 17-2 cataldi

