189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 189 $

Mise au point / Clarification

Fin de vie, euthanasie, complexité

M. WOLF1, C. HERVE?

RESUME

Les problématiques posées par la fin de vie et notamment la controverse entre le recours aux soins palliatifs et
a I’euthanasie ne peuvent continuer a étre soumises a la société sous la forme d’éthiques de conviction qui n’inte-
greraient pas les différentes réalités des pratiques sociales, dont celle des professionnels soignants. Les arguments
qui conditionnent les appréciations que 1’on peut en faire sont souvent dépendants de situations cliniques com-
plexes. Aussi s’averent nécessaires deux mouvements, I’un de déconstruction de la réalité ou de décomposition en
niveaux ou spheres différentes, I’autre de réflexion éthique. En effet, la pensée peut alors prendre appui des spé-
cificités de ces différents niveaux, ce qui permet alors d’alimenter une analyse éthique critique a partir des ten-
sions développées par leurs différentes présences.

Il s’agit de s’inspirer d’un raisonnement basé sur une autre logique que la logique aristotélicienne, logique qui
admet notamment que deux éléments contraires, voire opposés puissent coexister en un méme temps et en un méme
lieu. C’est le principe de tiers inclus.

A partir de ce dernier, les tensions déployées par les différents niveaux de réalité considérés peuvent permettre
d’envisager particulierement le recours par le praticien a une exception d’euthanasie. Une telle approche argu-
mentative permet de bénéficier, seulement ensuite, de créations de pensées qui peuvent étre indépendantes des
idéologies. Ainsi pourront étre discernées les différentes actions possibles de celles qui parmi elles soient faisables.
Ainsi peut s’évaluer éthiquement une action.

1. Service de réanimation médicale polyvalente, CHR d’Orléans, Hopital de La Source, 45100 ORLEANS (France)
manuel.wolf@chr-orleans.fr

2. Université Paris Descartes, Laboratoire d’éthique médicale, de droit de la santé et de santé publique ; INSERM,
45, rue des Saints-Peres, 75005 PARIS (France)
christian.herve @univ-paris5 .fr

Journal de Médecine Légale Droit Médical, 2008, Vol. 51, N° 3, 189-196

o



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 190 $

190 FIN DE VIE, EUTHANASIE, COMPLEXITE

Un débat éthique, multidisciplinaire — auquel est convié tout citoyen dans une modalité démocratique de ces
confrontations de réalités différentes — vise & ce que chacun forme ses propres opinions qui peuvent étre dépen-
dantes des situations précises. C’est également dans des décisions qui prennent en compte une « écologie » de 1’ac-
tion que des actions (notamment I’exception d’euthanasie) pourront étre régulées par une visée morale ou une
éthique particuliere a la société de maniere a ce que les valeurs de personne humaine, de dignité et de liberté puis-
sent éviter certaines actions des soignants pouvant étre qualifiées de dérives.

Mots-clés : Bioéthique, Soins palliatifs, Euthanasie, Complexité, Ethique clinique.

SUMMARY
End of Life, Euthanasia, Complexity

The problems posed by the end-of-life and in particular the controversy between the recourse to palliative care
and euthanasia cannot continue to be subjected to society in the form of ethics of conviction which would not
integrate various realities of social practices, including those experienced by healthcare professionals. The arguments
which condition the assessment that one can make are often dependent on complex clinical situations. Two movements
also prove to be necessary, the first being the deconstruction of reality or decomposition into levels or different
spheres, the second being ethical reflection. Indeed, thought can then lean towards supporting of specificities of
these various levels, which then makes it possible to feed an ethical critical analysis starting from the tensions
developed by their various presences. It is a question of taking as a starting point a reasoning based on another
logic than the aristotelician one, logic which admits in particular that two contrary elements, even opposite, can
coexist at the same time and in the same place. It is the rule of thirds included.

From this last point, the tensions deployed by the various levels of reality considered can make it possible
particularly to consider the recourse by the expert to an exception of euthanasia. Such an argumentative approach
makes it possible to profit, only then, of creations of thoughts which can be independent of the ideologies. Thus,
the various possible actions could be distinguished from those which among them would be feasible.

An multidisciplinary ethical debate — to which any citizen in a democratic model of these confrontations of
different realities is invited — aims that each one may built his own opinions which can be dependent on precise
situations. It is also in decisions which take into account an ecology of the action that actions (in particular exception
of euthanasia) could be controlled by moral targeting or an ethics particular to societynso that the values of anyone
humane, of dignity and of freedom can avoid that certain actions by healthcare professionals be qualified adrift.

Key-words: Bioethics, Palliative cares, Euthanasia, Complexity, Clinical ethics.

Journal of Forensic Medicine



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 191

M. WOLF & C. HERVE

La confusion induite par la mise en scene média-
tique de la mort de Chantal Sébire, au mois de mars
dernier, nous offre 1’occasion de nous interroger sur
nos méthodes de réflexion face aux probléemes éthiques
complexes. Cette démarche épistémologique nous
semble en effet essentielle, dés lors que des positions
idéologiques semblent contradictoires et inconciliables.
Tel est le cas des soins palliatifs et de I’euthanasie.

I. PENSEE CLASSIQUE ET PENSEE
COMPLEXE

Comment réfléchissons-nous ? Le plus souvent
selon des modeles de pensée — des paradigmes — et
selon des regles de logique classique. Malheureuse-
ment, ces paradigmes et cette logique sont mal adap-
tés aux situations contemporaines complexes.

Le cadre de pensée occidental contemporain nous
vient de Descartes. Il méle étroitement disjonction et
réduction en un grand principe de simplification. Pour
Edgar Morin [7], cette disjonction (entre le sujet laissé
au philosophe et I’objet laissé au scientifique) et cette
réduction (du plus compliqué au plus simple) ont certes
permis a la connaissance scientifique de progresser
rapidement, mais au prix d’une absence de réflexion
des scientifiques sur les conséquences humaines de
leurs recherches. Parallélement, les philosophes se sont
eux-mémes coupés des méthodes de la pensée scien-
tifiques, se privant ainsi d’une capacité d’évaluation
de leurs théories.

D’autres cadres de pensée completent le paradigme
de simplification : systéme politique ou économique,
idéologie religieuse, etc. Chacun influence a divers
degrés nos modes de réflexion.

La logique classique, aristotélicienne, comporte
trois axiomes principaux : identité, non-contradiction
et tiers exclu. Ce dernier implique que deux proposi-
tions antagonistes ne peuvent étre vraies simultané-
ment.

Or, tant le paradigme cartésien que 1’axiome du tiers
exclu ont rapidement montré leurs limites au début du
vingtieme siecle : une premiere fois, lorsque les phy-
siciens quantiques ont découvert que la recherche de
la partie la plus simple de la matiere aboutissait a la
découverte d’une réalité d’autant plus complexe — la
double nature ondulatoire et corpusculaire — qu’elle
impliquait de facto la reconnaissance d’un axiome de
tiers inclus ; une seconde fois, lorsque le mathémati-

Journal de Médecine Légale Droit Médical

—p—

191

cien Kurt Godel a édicté son double théoréeme d’in-
consistance («il se peut que dans certains cas, on puisse
démontrer une chose et son contraire ») et d’incom-
plétude («il existe des vérités mathématiques qu’il est
impossible de démontrer») [8].

Nous ne pouvons donc plus, au XXIe siecle, réflé-
chir efficacement aux problémes éthiques en nous réfé-
rant au seul paradigme cartésien de disjonction-réduc-
tion et en suivant les axiomes de la logique classique.
La complexité des sujets abordés exige au contraire
une démarche épistémologique novatrice. Celle-ci
passe, le cas échéant, par I’utilisation d’une logique
non-aristotélicienne admettant un axiome de tiers inclus
(«deux propositions contradictoires peuvent €tre vraies
en méme temps») [9], tel que suggéré par le théoreme
de Godel. Elle reconnait en outre un nouveau statut de
la réalité : non plus une réalité «réelle», simple, dog-
matique, seule vérité admise, mais une réalité construite
[11] sur plusieurs niveaux non plus disjoints, mais reliés
de maniere récursive les uns avec les autres. Cette
boucle récursive est le reflet d’une relation de causa-
lité qui n’est plus linéaire (une cause donne un effet),
mais circulaire (une cause donne un effet qui rétroagit
sur la cause qui redonne un effet, etc.). Cette rupture
épistémologique est a la base de la pensée complexe
développée depuis trente ans par Edgar Morin dans sa
«Méthode » [7], en réaction au paradigme de simpli-
fication cartésien. Toutefois, ces outils de la pensée
complexe doivent étre utilisés a bon escient : nul besoin
de s’appuyer sur la logique du tiers inclus pour traiter
en ambulatoire un patient actif atteint d’une simple
angine ! A 'opposé, aider un patient suicidant a
« construire » une réalité différente de celle qui le fait
souffrir est un exemple de 1’apport des concepts la pen-
sée complexe en psychiatrie. Dans la méme optique,
certaines problématiques éthiques peuvent étre analy-
sées et résolues sans passer par ces nouvelles méthodes
tandis que d’autres nécessitent au contraire d’y recou-
rir. C’est ce que nous allons étudier maintenant.

II. ANALYSE CLASSIQUE :
QUELQUES EXEMPLES

II.1. La fin de vie

La fin de vie peut étre abordée de mani¢re multi-
disciplinaire non complexe : les travaux d’Edouard
Ferrand, de Frédéric Pochard, Marc Grassin, Isabelle
Fauriel, Bruno Raynard (www.ethique.inserm.fr) ont

o



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 192

192

montré, en reprenant cette méthode, la nécessité d’un
encadrement de la prise en charge de la fin de vie. Paral-
Ielement, de nombreux débats — dans les instances ordi-
nales, dans les sociétés savantes ou dans le monde asso-
ciatif — ont permis une véritable évaluation éthique des
pratiques. Principaux criteres : 1’information et le
consentement, le témoignage de la personne de
confiance, les directives anticipées, la collégialité des
décisions. En outre, les témoignages de professionnels
ou de familles confrontés a ces situations dramatiques
ont conduit le législateur a inscrire dans le Code de la
santé publique la loi sur la lutte contre la douleur, celle
promouvant les soins palliatifs et celle permettant aux
patients de refuser un traitement. En 2003 enfin, 1’af-
faire Humbert a conclu (provisoirement) le mouve-
ment en entrainant la promulgation, deux ans plus tard,
de la loi Léonetti sur I’accompagnement de la fin de
vie.

I1.2. Euthanasie et autonomie

Le lien entre la liberté du choix de sa mort et I’au-
tonomie du sujet peut lui aussi étre analysé selon un
mode multidisciplinaire classique. Il faut toutefois se
méfier de la signification du mot «autonomie ». Ce
principe philosophique et sa traduction juridique com-
portent en effet deux lectures, selon que I’on se place
dans le monde anglo-saxon ou dans les pays influen-
cés par les Lumieres [10].

Dans le premier cas, I’autonomie est le résultat
d’une tradition politique tres ancienne, datant du XIIIe
siecle, de protection de I’individu contre les abus du
pouvoir royal anglais. La valeur politique premiere
des britanniques, partagée par les pays de common
law, en particulier les USA, est la liberté individuelle.
Ici, le judiciaire (défense de I’individu contre autrui
et contre I’Etat) I’emporte sur le 1égislatif et ’exé-
cutif. Dans ce contexte, I’autonomie du sujet se concoit
comme la liberté individuelle d’avoir des préférences
singulieres. Les conditions de réalisation de celles-ci
se gerent par la négociation avec les autres individus,
sans intervention d’une quelconque autorité souve-
raine (Loi ou Etat). La vision du bien commun n’est
pas unique mais résulte momentanément d’ajuste-
ments successifs. Chaque individu détermine lui-
méme ce qu’est le bien pour lui. L’ autonomie est donc
une autodétermination et les conflits entre personnes
autonomes se reglent par voie contractuelle et juris-
prudentielle. Dans ce cadre, la relation médicale met
en jeu un patient qui, pleinement informé par un méde-

—p—

FIN DE VIE, EUTHANASIE, COMPLEXITE

cin qui est son égal dans une relation de prestataire
de service, est responsable des décisions thérapeu-
tiques qui le concernent.

En France et dans les pays de Droit romain, a I’op-
posé, le concept d’autonomie découle d’une tradition
politique et philosophique plus récente, puisque datant
des Lumieres : Rousseau (Du contrat social — 1762) et
Kant (Fondements de la métaphysique des maeurs —
1785). L autonomie y apparait comme la faculté de se
donner a soi-méme la Loi de son action, sans la rece-
voir d’un autre, par exemple un souverain de droit
divin. L’autonomie situe I’origine de la norme morale
dans I’homme lui-méme. Mais cette autonomie ne peut
produire que des lois, ce qui implique I’'universalité :
en produisant ses propres lois, ’homme se libére des
lois divines ou des lois de la nature, mais en se sou-
mettant a la contrainte de sa raison 1égislatrice uni-
versalisante. Ainsi, pour Rousseau, 1’autonomie
implique une soumission de la volonté particuliere de
I’individu, avec ses désirs et ses intéréts, a la volonté
générale, qui exprime les intéréts de la communauté
tout entiere. Par conséquent, un étre autonome ne peut
vouloir rationnellement ce qui n’est pas universali-
sable. Pour Kant, le suicide n’est pas universalisable :
si chaque étre humain voulait se donner la mort, cela
entrainerait en effet la fin de ’humanité. L’autonomie
du suicidant n’est donc qu’apparente. Cette concep-
tion philosophique de I’autonomie s’inscrit dans un
contexte historique marqué par une vision particuliere
de I’Etat, trés éloignée des anglo-saxons. L’Etat fran-
cais est issu du droit romain écrit, codifié, administra-
tif, et de la laicisation politique du catholicisme. Il est
fondé sur I’idée d’un pouvoir politique centralisateur
et protecteur. L’Etat protege les citoyens d’une auto-
nomie qui dériverait vers une liberté arbitraire et auto-
destructrice ou vers une soumission inconsciente a des
déterminismes psychologiques et sociaux auxquels le
sujet se plierait a son insu en croyant qu’il s’autodé-
termine.

11 apparait alors que 1’autonomie de la personne qui
se suicide ou qui réclame un suicide assisté médicale-
ment prend sa source dans la tradition politique et phi-
losophique anglo-saxonne et non dans les préceptes
des Lumieres.

I1.3. Mourir dans la dignité.
A qui la mort appartient-elle ?

L’emploi du mot «dignité » est le résultat d’une
confusion de sens [6]. Ce terme philosophique se rap-

Journal of Forensic Medicine

o



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 193

M. WOLF & C. HERVE

porte a la valeur intrinseque de tout étre humain, au
fait qu’il est une fin en soi et non un objet qui peut étre
acheté ou échangé. La dignité de I’€tre humain ne peut
pas étre altérée par la mort, que cette derniere soit
sereine ou atroce. Dans I’expression « mourir dans la
dignité », il s’agit en fait de « mourir dignement », ce
qui signifie «confortablement », « calmement », « sans
souffrance ou déchéance », etc. Il faut donc prendre
garde au vocabulaire employé : lorsque les mots per-
dent leur sens ou que le langage s’affaiblit, I’éthique
de la discussion risque de céder sa place a de simples
rapports de force.

Le choix du suicide assisté serait, pour ses défen-
seurs, une manicre de rester « propriétaire» de sa mort.
Cette question peut elle-aussi étre abordée de maniere
non complexe. Il s’agit en effet d’un probleme de
sémantique : on ne peut pas dire «je meurs» (sauf au
théatre ou a I’opéra !) dans la mesure ou la mort met
fin a ’action de vivre et a la temporalité du sujet. On
peut certes « vivre » son agonie, si celle-ci laisse intacte
la conscience de I’agonisant. Le « mourir», comme la
naissance, nécessite au contraire le récit d’une tierce
personne pour &tre décrit. La mort est non-sens et pri-
vatrice de sens pour le mourant. Elle ne peut donc lui
appartenir.

I1.4. Naturalité de la mort

AT arriere plan du débat sur I’euthanasie et les soins
palliatifs, il y a le rapport que chacun entretient avec
la mort. Depuis Homo Sapiens, la mort est liée a I’ar-
rét cardiaque, au dernier souffle et a la «cadavérisa-
tion» du corps. La naturalité de la mort consiste dans
son inévitabilité [5]. Avec les progres de la médecine,
cette inévitabilité n’a pas disparu. Par contre, I’heure
de la mort a reculé et chacun étre humain cherche a la
contrdler, voire a la faire disparaitre des faits comme
des discours. La vieillesse, la maladie sont bannies de
la vie sociale. Le corps ne saurait mourir. Il faut au
contraire qu’il soit performant pour répondre aux
besoins d’une société humaine tournée vers le pro-
ductivisme et la consommation. Si, malgré tout, la mort
survient, cela doit étre hors de la vue de la commu-
nauté : a I’hopital le plus souvent.

Parallelement, la définition de la mort a changé. La
encore, la médecine a pris le pas sur I’anthropologie.
Focalisé sur I’arrét cardiaque, le diagnostic de la mort
s’est recentré, depuis les années soixante, sur le cer-
veau (mort encéphalique), permettant le développe-
ment des pratiques de transplantation d’organes, mais

Journal de Médecine Légale Droit Médical

—p—

193

brouillant dans le mé&me temps 1’image que chacun
peut avoir de son corps et de sa fin : on peut étre déclaré
mort en ayant le cceur qui bat ; on peut voir son corps
transformé en réserve d’organes utilisables pour autrui.
La finitude qui nous angoisse tant devient alors une
possibilité de prolonger la vie d’autrui. Ce corps que
nous ne maitrisons plus est potentiellement la source
de la survie d’une tierce personne. Dans ce contexte,
I’euthanasie comme les soins palliatifs peuvent étre
simplement compris eux-aussi, comme une volonté de
maitriser la mort : par le choix de I’heure pour I’eu-
thanasie, par le contrdle de la douleur et de I’angoisse
pour les soins palliatifs. Mais cette interprétation simple
ne permet pas de résoudre 1’antagonisme généré par
ces deux pratiques.

IIL. FIN DE VIE, EUTHANASIE
ET PENSEE COMPLEXE

I11.1. Un exemple de tiers inclus :
I’exception d’euthanasie

Selon la pensée classique, deux propositions contra-
dictoires ne peuvent étre vraies en méme temps. Dans
certaines situations, cette logique de tiers exclu pose
probleme : lorsque des personnes dont la souffrance
physique et psychique échappe a des soins palliatifs
bien conduits, ou quand des patients refusent, comme
Chantal Sébire, la prise en charge palliative spéciali-
sée. L’euthanasie, quelles que soient ses modalités tech-
niques, peut alors apparaitre comme une réponse. Or,
I’acte d’euthanasie est juridiquement un meurtre et
celui qui le commet est passible des Assises. Ce
dilemme éthique a ét¢€ parfaitement pergu par le Comité
Consultatif National d’Ethique, dans son rapport du
20 janvier 2000 [3]. Nous voudrions montrer ici que
la réponse du CCNE constitue un exemple de tiers
inclus.

Saisi de la question de I’euthanasie, le comité obser-
vait a I’époque qu’une application stricte de la loi ame-
nait a qualifier 1’euthanasie d’homicide volontaire,
d’assassinat ou de non assistance a personne en dan-
ger. Il concluait sa réflexion en renongant « a considé-
rer comme un droit dont on pourrait se prévaloir la
possibilité d’exiger d’un tiers qu’il mette fin a une vie ».
« La valeur de I’interdit du meurtre demeure fonda-
trice, de méme que I’appel a tout mettre en ceuvre pour
améliorer la qualité de vie des individus » ajoutait le
CCNE, pour avancer en outre que « ce qui ne saurait

o



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 194

194

étre accepté au plan des principes et de la raison dis-
cursive pouvait, le cas échéant, I’étre au nom de la
solidarité humaine et de la compassion ». Le CCNE
se prononcait alors pour une « exception d’euthana-
sie ». Il préconisait de ne pas modifier le code pénal et
de continuer a soumettre les actes d’euthanasie a I’au-
torité judiciaire, a charge pour cette dernicre de leur
réserver un examen particulier permettant d’apprécier
les circonstances exceptionnelles et les conditions ayant
abouti a I’arrét de la vie.

Il y a donc bien une proposition (I’euthanasie —
acte «technique ») qui entre logiquement en contra-
diction avec une seconde (le meurtre — interdit moral
ayant une traduction juridique), dans une relation de
tiers exclu. Or, comme nous 1’avons écrit, ce tiers
exclu n’est pas opératoire dans certaines situations
exceptionnelles de la pratique médicale. La proposi-
tion d’exception d’euthanasie du CCNE représente
alors le tiers inclus qui permet de lever cette contra-
diction logique en laissant a I’appréciation du magis-
trat la qualification juridique de 1’acte mettant fin a
la vie.

Par ailleurs, on percoit que 1’euthanasie (acte tech-
nique) et sa correspondance morale et juridique (le
meurtre), occupent chacune un niveau de réalité dif-
férent. La relation entre ces deux niveaux est de type
«causalité linéaire ». Son résultat est forcément une
condamnation pénale du responsable technique de I’acte
d’euthanasie. En introduisant un tiers inclus (I’excep-
tion d’euthanasie) entre ces deux niveaux de réalité,
on crée une relation de causalité circulaire, puisque la
nature juridique de 1’acte peut potentiellement &tre
changée : de meurtre, elle passe a 1’état d’acte médi-
cal non répréhensible. Récursivement, I’euthanasie
change aussi de nature et devient moralement et juri-
diquement possible, a condition que le magistrat ins-
truisant le dossier ne décide du contraire. Dans ce cas,
la boucle récursive persiste et I’euthanasie redevient
un meurtre.

I11.2. Soins palliatifs ou euthanasie ?
Soins palliatifs et euthanasie ?

Lorsqu’on se fonde sur le paradigme de simplifi-
cation, tout sépare les soins palliatifs de 1’euthana-
sie.

Sur un plan philosophique, ’euthanasie est liée
au principe d’autonomie, dans son acception indivi-
dualiste anglo-saxonne. En ce sens, elle est le reflet
du fonctionnement des sociétés occidentales, maté-

—p—

FIN DE VIE, EUTHANASIE, COMPLEXITE

rialistes, productivistes, tournées vers la consom-
mation et le profit individuel. Dans ces sociétés du
zapping, les corps mourants doivent vite disparaitre,
a charge pour les soignants d’appuyer sur la télé-
commande. A I’opposé, les soins palliatifs se réfe-
rent a la morale du bien. Cette philosophie de la bien-
faisance est celle des soignants depuis Aristote et
Hippocrate, puis avec Lévinas et Jonas. Elle justifie
qu’il faille faire le bien aux patients et les éloigner
du mal et de I’injustice. Mais cette philosophie com-
porte un risque : asymétrique par nature, la relation
intersubjective bienfaisante peut devenir paternaliste.
Avec elle, les soins peuvent dériver vers 1’acharne-
ment thérapeutique.

Sur un plan juridique, 1’euthanasie est définie
comme un meurtre, nous 1I’avons vu plus haut, alors
que les soins palliatifs font partie des atteintes au corps
autorisées par le Droit, en raison de leur finalité médi-
cale.

1l existe pourtant des situations médicales ou cette
disjonction entre soins palliatifs et euthanasie est plus
floue : lorsque les soins d’accompagnement de la fin
de vie ne suffisent pas a calmer la souffrance — phy-
sique ou psychique — nous savons que |’augmentation
des doses d’antalgiques morphiniques ou d’anxioly-
tiques entraine, a un moment ou a un autre, une apnée
fatale. On se voile alors la face ou I’on joue sur les
mots en parlant, soit d’effets secondaires indésirables
des traitements palliatifs, ce qui permet d’éviter d’évo-
quer I’euthanasie, soit d’euthanasie passive, ce qui
serait plus acceptable moralement qu’une euthanasie
active.

Le recours a la pensée complexe permet de sortir
de cette impasse. Il existe en effet, dans cette situation
précise, un lien de type tiers inclus entre euthanasie et
soins palliatifs : c’est le traitement lui-méme, antal-
gique par son action principale, mortel par ses effets
secondaires. Des lors, la disjonction entre euthanasie
et soins palliatifs disparait. La boucle récursive est elle-
méme envisageable si I’on considere que I’euthanasie
acquiert, dans cette situation précise, un caractere bien-
faisant de solidarité inter-humaine et non plus auto-
nomiste individualiste.

I11.3. Euthanasie et écologie de I’action

Dans la pensée complexe, I’écologie de 1’action
indique que toute action, quelle que soit sa nature,
échappe de plus en plus a la volonté de son auteur a
mesure qu’elle entre dans le jeu des inter-rétro-actions

Journal of Forensic Medicine

o



189-196 Herve 23/10/08 15:42 Page 195

M. WOLF & C. HERVE

du milieu ou elle intervient. Les effets de 1’action
dépendent non seulement des intentions de I’acteur,
mais aussi des conditions propres au milieu ou elle
se déroule. Ainsi I’action risque non seulement I’échec,
mais aussi le détournement ou la perversion de son
sens. L’histoire de I’humanité foisonne d’exemples
de ces effets «boomerang » de 1’écologie de 1’action
et ce, dans tous les domaines : politique, militaire,
économique, sociologique, etc. Parmi les plus récents,
retenons I’envahissement par une « super puissance »
d’un pays dirigé par un dictateur, dans le but d’éra-
diquer le terrorisme et aboutissant au renforcement
de celui-ci. Souvenons-nous de cette dissolution d’un
parlement pour renforcer une majorité présidentielle,
entrainant in fine 1’arrivée au pouvoir d’un gouver-
nement opposé au président. Songeons enfin a tous
ces hérauts d’un marché financier totalement libre et
qui appellent les banques centrales régulatrices a leur
secours lorsque le marché s’effondre. Dans chaque
cas, la méme vision manichéenne et la méme igno-
rance de la complexité du réel aboutissent au résul-
tat inverse de celui recherché. L’écologie de I’action
nous invite alors non seulement a nous défaire de ce
manichéisme, mais aussi a concevoir «les risques
énormes de ’action» [1].

Projeter une loi sur I’euthanasie, méme excep-
tionnelle, implique de réfléchir sur ces mémes «risques
énormes ». La pratique (I’action) médicale n’échappe
pas aux inter-rétro-actions du milieu social dans lequel
elle s’exerce. La relation médecin — malade s’inscrit
en effet dans un systéeme complexe qui comporte des
mécanismes d’éducation a la vie en société (sociali-
sation) et d’apprentissage de normes, de valeurs et de
regles sociales (éducation proprement dite). Des rela-
tions d’autorité et de pouvoir existent dans ce sys-
teme, permettant de définir deux modeles — collégial
ou dominant — autour desquels s’articule la relation
de soins [4]. Cet équilibre entre modele collégial et
modele dominant est lui-méme modulé par les rap-
ports entre science et pouvoir : la science est en effet
grandement influencée par les idéologies qui repré-
sentent, au-dela d’un systeme d’idées, I’ensemble des
valeurs dont la promotion est faite par des forces poli-
tiques dominantes données. Les scientifiques — et les
médecins parmi eux — adoptent le plus souvent une
idéologie proche de I’idéologie politique dominante,
permettant ainsi la perpétuation des pouvoirs en place.
Dans ce contexte, quand une minorité est accusée par
le groupe dominant de représenter une menace pour
sa propre survie, ou lorsqu’une société décide que
certains de ses membres sont des parasites, les scien-
tifiques risquent de passer a I’acte, ou de cautionner

Journal de Médecine Légale Droit Médical

—p—

195

ce passage a I’acte sur les personnes appartenant a
cette minorité [12].

Ici encore, I’histoire contemporaine abonde dans
ce sens : médecins nazis torturant les déportés, ces
mémes médecins ayant signé dix ans plus tot une
charte éthique sur le consentement ; scandales a répé-
tition de la recherche médicale américaine [2], mal-
gré le Code de Nuremberg ; stérilisation forcée de
60 000 suédoises, pour des raisons eugénistes, de 1936
a 1976 ; scandale du sang contaminé, en France. La
liste est longue des actes médicaux qui, sous I’in-
fluence sociale, politique ou économique du moment,
ont violé les regles élémentaires de I’éthique. A tra-
vers ces exemples, ce n’est plus 1’acte médical qui
manque son but, comme dans une écologie «clas-
sique » de I’action, mais sa nature qui change radi-
calement : de bienfaisant et tourné vers le plus faible,
le métier de soignant devient alors malfaisant, au ser-
vice d’intéréts politiques et économiques inhumains
et puissants.

Des lors, il faut se méfier d’une 1égalisation, méme
«exceptionnelle» de I’acte d’euthanasie. D’intention
humaniste, I’exception d’euthanasie pourrait en effet
se transformer en une redoutable et radicale arme d’ex-
clusion si les soubresauts des sociétés humaines le per-
mettaient. Aux soignants de rester vigilants sur leur
role social et la finalité de leurs actes.

IV. CONCLUSION

Tiers inclus, niveaux de réalité, causalité circu-
laire, récursivité, écologie de 1’action : derricre ce
vocabulaire de la pensée complexe se cache une nou-
velle facon de voir et de vivre notre monde. Appli-
quée au débat sur la fin de vie, la pensée complexe
nous permet d’adopter une position ouverte, non dog-
matique, tournée vers une éthique de responsabilité
et non de conviction. Au terme de cet exposé, notre
opinion rejoint partiellement, en les explicitant, les
conclusions du rapport du CCNE du 20 janvier 2000.
L’exception d’euthanasie, parce que sa base épisté-
mologique est celle de la complexité, apparait comme
la moins mauvaise réponse aux limites de la prise en
charge palliative des patients en fin de vie. Toutefois,
le principe d’écologie de 1’action nous pousse a la
plus extréme prudence quant a son éventuelle mise
en ceuvre. Enfin, I’euthanasie, en tant que telle, doit
rester un acte transgressif étranger a la pratique des
soignants. |

o



189-196 Herve

196

23/10/08 15:42 Page 196

V. REFERENCES

(1]

(2]

(3]

(4]

(5]

(6]

ARENDT H. — Condition de I’homme moderne. Calmann-
Levy, 1961.

BEeecHER H K. — Ethics and clinical research. N Engl J
Med, 1966, 274, 1354-1360.

Cahiers du Comité Consultatif National d’Ethique : Avis
n° 63. Fin de vie, arrét de vie, euthanasie. 27 janvier 2000.
www.ccne-ethique.fr

FREIDSON E. — Professional dominance : the social struc-
ture of medical care. Atherton ed., New York, 1970.

GRAND E., HERVE C., MOUTEL G. — Les éléments du corps
humain, la personne et la médecine. 1’ Harmattan, 2005.

MARMET T. — Ethique et fin de vie. Eres, 1997.

—p—

(71
(8]

(9]

[10]

MOoRIN E. — La méthode. 6 tomes, Le Seuil, 1977-2004.

NAGEL E., NEWMANN J.R., GIRARD 1.Y. — Le théoréme de
Godel. Le Seuil, 1989.

NICOLESCU B. — La transdisciplinarité. Manifeste. Edi-
tions du Rocher, 1996.

RAMEIX S. — Fondements philosophiques de I’ éthique
médicale. Ellipses, 1996.

WATZLAWICK P. — L’invention de la réalité. Contributions
au constructivisme. Le Seuil, 1988.

WEISSTUB D. — L’éthique de la recherche apres Nurem-
berg. Regard historique sur le droit et I’éthique de la
recherche médicale et biologique en Amérique du Nord.
In Ethique de la recherche et éthique clinique. Christian
HERVE (Ed.). L’Harmattan, Paris, 1998.

Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction par tous procédés réservés pour tous pays.

La loi du 11 mars 1957, n’autorisant aux termes des alinéas 2 et 3 de I’article 41, d’une part, que des copies ou reproductions strictement réservées
a I’usage privé du copiste et non destinées a une utilisation collective et, d’autre part, que les analyses et courtes citations dans un but d’exemple et
d’illustrations, « toute représentation ou reproduction intégrale, ou partielle, faite sans le consentement de 1’auteur ou de ses ayants droit ou ayants
cause, est illicite » (alinéa ler de 1’art. 40). Cette représentation ou reproduction, par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefa-
¢on sanctionné par les articles 425 et suivants du Code pénal. Il est interdit de reproduire intégralement ou partiellement le présent ouvrage sans
autorisation de 1’éditeur ou du Centre Francais de Copyright, 6 bis, rue Gabriel Laumain, 75010 PARIS.

© 2008 / EpiTioNs Eska
DIRECTEUR DE LA PUBLICATION : SERGE KEBABTCHIEFF
CPPAP n° 0412 T 81816 — ISSN 0999-9809 — ISBN 978-2-7472-1483-4

Printed in France




