QUELQUES REPERES
SUR LES SOURCES INSPIRATRICES
DE LA BIOETHIQUE

SOME MILESTONES ABOUT THE INSPIRING SOURCES

OF BIOETHICS

Par Christian BYK*

RESUME

Nous proposons de donner ici quelques jalons afin de
permettre au lecteur d’apprécier, pour certaines de ces
sources, I'histoire et la nature de leurs relations avec la
construction et la mise en oeuvre du concept de bioé-
thique. Il ne s'agit ni de réaliser une étude académique,
ni d’exposer une thése mais de présenter, de fagon syn-
thétique, quelques jalons dans la bréve histoire de la
bioéthique pour en comprendre la part que certaines
sources jouent dans son édification.

MOTS-CLES

Bioéthique, sources inspiratrices, repéres, philosphie,
théologie, droit, déontologie, politique.

ABSTRACT

We propose to give some milestones in order to allow
the reader to appreciate, for some of these sources, the
history and the nature of their relationship with the
construction and implementation of the concept of
bioethics. The purpose is not about to carry out an aca-
demic study, nor a thesis but to present, in a synthetic
way, some milestones in the brief history of bioethics
in order to make intelligible the role played by certain
sources in its edification.

* Rédacteur en chef, Magistrat,
Vice-président du Comité intergouvernemental de bioéthique

(UNESCO), CNFU.

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY © N° 1,VOL. 4 5

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 5

KEYWORDS

Bioethics, inspiring sources, milestones, philosphy,
theology, law, ethics, politics.

onsidérée comme un phénomene global visant

a porter un regard analytique et critique sur

I'importance prise par les sciences de la vie dans
I'organisation et le fonctionnement des sociétés contem-
poraines, la bioéthique est a 'évidence a la convergence
de nombreuses disciplines et sources « inspiratrices »
des différentes conceptions théoriques et approches
pratiques qui s'appliquent a elle. Nous proposons de
donner ici quelques jalons afin de permettre au lecteur
d’apprécier, pour certaines de ces sources, histoire et
la nature de leurs relations avec la construction et la
mise en ceuvre du concept de bioéthique. Il ne s'agit
ni de réaliser une étude académique, ni d’exposer une
thése mais de présenter, de fagon synthétique, quelques
jalons dans la breve histoire de la bioéthique pour en
comprendre la part que certaines sources jouent dans
son édification.

I. LA RELIGION ET LA THEOLOGIE

A. Les religions

Parce qu'elles représentent un ensemble de croyances
en une représentation du monde fondée sur I'idée de
Dieu et quelles sont structurées, les religions ont un réle

®

Z

BIOETHIQUE

25/09/17 10:57 ‘



z

BIOETHIQUE

social, qui varie suivant I'histoire et les sociétés, mais qui
n'est pas indifférent aux rapports entre science et société.
Considéré comme un fait social, le fait religieux a,
par le biais des églises, des organisations religieuses et
d’une partie de 'opinion publique, une influence sur
les choix de société et la mani¢re dont ils sont décidés
et traduits sur le plan législatif. A cet égard, le débat
contemporain sur la place de la bioéthique dans nos
sociétés n’échappe pas a cette relation, prise entre des
degrés qui vont, suivant les circonstances, de I'indiffé-
rence a I'assimilation en passant par le dialogue et le
rapport de forces. Toutefois, dans les sociétés occiden-
tales, cette influence est aujourd’hui plus diffuse : elle
se fait a travers une ouverture de I'espace public aux
religions alors que, dans ses fondements, la bioéthique
sest construite depuis 'origine en dehors des dogmes
religieux, voire contre eux.

1. L'ouverture de I'espace public aux religions parmi
d’autres sources d’influence

La bioéthique en tant que phénomene social a montré
sa capacité a réintroduire le corps dans le débat public
et 4 faire perdre au pouvoir médical et au pouvoir reli-
gieux 'emprise qui était la leur sur les corps au nom
du savoir et de la morale.

Une approche cynique des rapports entre bioéthique et
religions pourrait se satisfaire, voire se réjouir, d’'un tel
changement. Celui-ci ne profite-t-il pas a la pratique
méme de la démocratie ? Ne favorise-t-il pas I'épanouis-
sement des droits de Thomme puisque les églises n'ont
plus d’autre moyen d’agir que ceux qu’offre a tous les
groupes sociaux le débat démocratique ?

Cette analyse est exacte autant qu’il s'agit du statut
des églises et de leur role dans le fonctionnement du
systeme démocratique.

En revanche, la considération que nous pouvons avoir
des valeurs portées par les religions mais aussi de leur
questionnement et de leur expérience au regard des
rapports entre ’homme, la science et la technique ne
peut se réduire a cette seule perspective.

Bioéthique et religion ne sont pas des notions iden-
tiques ; elles s'inscrivent, cependant, dans un certain
voisinage qui, malgré ses zones d’ombre et de difficultés,
permet a ’homme de tirer quelques lecons pour I'exer-
cice de sa liberté et la recherche d’un équilibre entre
pouvoir et responsabilité.

2. La naissance de la bioéthique comme phénomeéne
séculier

Lhistoire des origines de la bioéthique montre, a I'évi-
dence, 'importance de la contribution des hommes
de religion et des principes et valeurs religieuses a la

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 6 @

fondation de la bioéthique. Cependant, cette émer-
gence d’une éthique des sciences de la vie et sa consécra-
tion comme phénomene de société majeur s’expliquent
aussi par une émancipation des préoccupations éthiques
de la sphére du religieux vers celle de la société civile
et politique.

De méme que les médecins perdaient leur prééminence
a régler la relation de soins par la voie du paternalisme,
les églises se sont trouvées, en quelque sorte, réintégrées
dans le débat public sur les valeurs mais par le jeu d’'un
débat refusant précisément que des valeurs imposées et
des dogmes puissent conserver leur hégémonie sur la
sphere privée et la libre autonomie individuelle (notam-
ment en mati¢re de morale sexuelle et familiale).

La naissance de la bioéthique a ainsi été influencée par
I'idée que I'éthique des sciences de la vie était différente
de la morale, quelle ne S'imposait pas mais constituait
un questionnement des pratiques a partir d’'un dialogue
pluraliste et pluridisciplinaire.

Cest l'originalité des premiers centres de bioéthique,
apparus au début des années 1970, que d’avoir proposé
une démarche tournée vers 'action et I'échange, facili-
tant la découverte plutdt que la persuasion.

Les années 1980 marquerent, quant 2 elles, le début de
lintégration de la bioéthique dans les différents par-
cours académiques, ce qui contribua a I'éloigner, au
moins en Europe, encore un peu plus de ses racines reli-
gieuses. En outre, a partir de cette époque, la dimension
normative a pris une part prépondérante dans le débat
bioéthique si bien que le poids des religions s’est essen-
tiellement concentré sur les questions les plus contro-
versées (recherches sur 'embryon, euthanasie...) et n'a
été décisif que dans un nombre limité d’Etats (Malte,
la Pologne, I'Irlande), les églises ne pouvant agir dans
espace européen qu’a la place reconnue aux groupes
d’intéréts ou d’opinions.

B. La théologie

Alors que la philosophie fait de la raison la clé essen-
tielle de sa réflexion, les religions mettent le travail de
la raison au service du respect et de I'interprétation de
la parole divine. La théologie est précisément I'étude de
la parole de Dieu et des dogmes et la théologie morale
la branche de cette discipline qui étudie les actions
humaines pour les guider conformément aux principes
de la religion.

La bioéthique ne serait-elle pas une éthique fondée sur
la science, un habile subterfuge pour contourner les
difficiles problémes de la conscience morale alors que
la théologie morale suppose que nos régles de conduite
sinspirent de I'idée de Dieu et des préceptes de la reli-
gion, voire de ses dogmes ?

6 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE & N° 1, VOL. 60

25/09/17 10:57 ‘



Pourtant, la théologie, ou du moins un groupe de
théologiens, est a lorigine de la fondation de la
bioéthique.

3. lintérét de la théologie pour la bioéthique

Il sexplique (B. Cadoré, le théologien entre bioéthique
et théologie, la théologie comme méthode, Revue des
sciences religieuses, 2000, vol. 74, no 1 p. 114-129)
parce que la théologie exerce une fonction d’interpré-
tation du réel et que C’est son devoir de donner un
sens spécifique, en fonction des écritures divines et des
dogmes de I'église, aux questions fondamentales soule-
vées par I'essor des sciences de la vie. On peut ajouter
que, parmi ces questions, les plus importantes sont
des questions de nature ontologique, comme la vie et
la mort, et font donc référence 3 un élément essentiel
de la parole de I'Eglise.

Enfin, la contribution du théologien reste, en raison
de son appartenance a une communauté de foi, proche
d’une préoccupation de I'action et ce d’autant plus que
le développement des sciences biomédicales met en jeu
le sens méme de existence humaine.

Le souci que le théologien a de l'autre va 'amener a
dénoncer les différents réductionnismes qui guettent
les sciences biomédicales.

Tantdt, il remettra en question 'individualisme exa-
cerbé de nos sociétés, tantot il Sinterrogera sur le sens de
la technocratie. A d’autres moments, sa critique portera
sur la prétendue objectivité des personnes chargées de
prendre des décisions dans le domaine biomédical.

Si la foi peut ainsi étre au fondement des activités
scientifiques, n'y a-t-il cependant pas un risque de
voir le théologien apporter sa voix, parmi d’autres, a la
réflexion bioéthique ?

4. l'apport de théologiens a la fondation
de la bioéthique

Les Nord-américains, puisque c’est la que lhistoire de
la bioéthique commence au milieu des années 1960,
étaient, sans doute, les mieux 3 méme d’entreprendre
cette nouvelle démarche.

Ils vivaient au coeur de la révolution biomédicale
et, parallelement, 'opinion publique apprenait que
des expérimentations sur des noirs, des prisonniers,
des enfants ou des handicapés faisaient fi des regles
minimales établies pour protéger la personne. Il s'en-
suivit un large débat public dans le contexte d’une
société en pleine évolution sur la question des droits
civiques.

Jusqu'alors, I'éthique médicale américaine avait été
largement « catholique » (Kelly, Ford). Elle va le res-
ter mais les philosophes et théologiens catholiques

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY © N° 1,VOL. 4 7

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 7

(Mc Cormick, Curran, Maguiri, Callahan...) vont
s'écarter de la tradition dans laquelle s’inscrivait cette
morale pour tenter d’élaborer, avec des chercheurs
d’autres disciplines et d’autres horizons, des discours
prenant en compte le caractére pluraliste de la société.
Lélément a l'origine de cette rupture a été la prise de
position de Paul VI, réaffirmant en 1968, et malgré
I’avis contraire d'une commission d’experts, I'opposi-
tion traditionnelle de I'église catholique aux méthodes
contraceptives. Lenseignement traditionnel sur le
contrdle des naissances étant le signe d’'un probleme
beaucoup plus fondamental, celui de la relation de la
science et de la théologie, la nécessité imposait de créer
des lieux, hors de la dominance de l’Eglise, pour faci-
liter la recherche et le dialogue entre biologie, méde-
cine, éthique et théologie. Daniel Callahan devait ainsi
fonder le Hastings Center (New York) en 1969 et un
autre intellectuel catholique, André Hellegers, devenir
le premier directeur du Kennedy Institute of Ethics,
créé en 1971 (Washington DC).

De fagon semblable, et pour une part sous 'influence
du mouvement initié aux Etats-Unis, David Roy fon-
dait le Centre de bioéthique de I'Institut de Recherches
Cliniques de Montréal.

Linfluence protestante n'a cependant pas été absente.
C’est du coté protestant que sont venues les premicres
indications qu'un nouveau champ de réflexion était
en germe. Dés 1954, Joseph Fletcher, dans son ou-
vrage « Morals and Medicine » inaugure une approche
qui établit le patient comme véritable sujet face au
médecin.

La part que 'Europe a prise au début des années 1980
dans la construction historique de la bioéthique n’au-
ra pas fondamentalement altéré cette vision initiale
mais les diverses écoles européennes, accomplissant le
cheminement qui avait conduit au débat éthique, ont
relancé la discussion sur les questions de principes a un
moment ol la « bioéthique américaine » était entrée
dans une étape plus pragmatique.

5. La transformation de la théologie morale au
contact de la bioéthique

Silengagement du théologien dans le débat bioéthique
n'est pas en soi une contradiction, il n’est pas str, cepen-
dant, que la théologie ne ressorte pas altérée par ce
dialogue.

En effet, une telle méthode transforme le role tradition-
nel de la théologie morale, présentée comme défenseur
d’une révélation particuliere. La théologie est mise en
cause car la méthode du dialogue est inséparable de
la substance de la décision, domaine traditionnelle-
ment réservé au moraliste. En entrant dans le dialogue

®

CHRISTIAN BYK

25/09/17 10:57 ‘



z

BIOETHIQUE

bioéthique, la théologie se trouve ainsi sur un pied
d’égalité avec les autres disciplines.

Le caractere séculier de la bioéthique met donc en cause
le réle de la théologie.

Ainsi, parce que le théologien est tout a fait a I'aise
pour promouvoir des concepts tels que 'autonomie
de la personne et que I'éthique religieuse — tout au
moins chrétienne — rejoint 'éthique des valeurs fon-
damentales, on peut se demander si les circonstances
du développement de la bioéthique ne font pas jouer
a la théologie le role de la philosophie.

Il. LE DROIT

C. Sens de I'intervention juridique

Certains veulent des lois pour légitimer leurs pratiques.
D’autres demandent des lois pour interdire certaines
pratiques jugées inacceptables. Les juristes ont tres vite
ainsi été sollicités de participer au débat bioéthique. Le
droit est-il alors 'aboutissement obligé de la réflexion
bioéthique ?

D. Débat sur les rapports éthique et droit

Depuis longtemps existent a ce sujet deux courants de
pensée. Lun, positiviste, tend a calquer la loi sur les
comportements sociaux. Lautre courant, naturaliste,
rattache le droit a la morale, allant parfois jusqu'a les
identifier. Le droit positif ne serait alors qu'une « appli-
cation du droit naturel ».

La réalité sociale montre les limites de ces deux concep-
tions : I'école naturaliste risque de transformer le droit
en dogme moral et I'école positiviste peut conduire a
la prééminence de la loi du plus fort.

A notre sens, les rapports entre morale et droit reposent
d’abord sur une distinction nette quant  leur but.

La loi positive, au contraire de la morale, a un objectif
limité et circonstancié. Elle s'adresse & une collectivité
déterminée et vise a aménager les conduites extérieures
de chacun. Aussi dans les sociétés occidentales mo-
dernes, le droit est-il en principe pluraliste (il protege
la diversité) et minimaliste (une loi inapplicable est
une mauvaise loi).

Le droit et la morale ne sont pas des réalités séparées
mais vivent dans un rapport dialectique.

E. Ethique clinique et droit

Au regard de I'éthique clinique, c’est-a-dire de celle

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 8 @

qui a trait aux cas individuels, les rapports avec le droit
sont évidents.

Par I'un de leurs buts tout d’abord puisqu’ils visent
tous deux & une certaine rationalisation des processus
décisionnels portant sur la personne humaine. Par leur
objet ensuite, les deux s'insérant dans une interroga-
tion sur des rapports humains individualisés et dans la
recherche d’une définition et d’un partage des pouvoirs
(médecin/patient, individu/ Etar).

Par le caractere pédagogique de leur réflexion : I'éthique
clinique cherche 2 aider le patient a se sentir respon-
sable dans la prise de décision ; le droit, quant a lui,
tente d’encadrer la prise de décision dans un formalisme
indicateur d’'une normalité non transgressible. Enfin,
I’éthique clinique est pour le juriste un champ privilégié
d’observation de I'émergence de la normativité. Mais
Ianalogie n'est cependant pas totale.

Si le droit comme I'éthique connait en effet le cas par
cas, il n'existe pas cependant en éthique clinique une
jurisprudence dans le sens que le juriste donne a ce mot
en raison de la nature strictement conjoncturelle de la
décision d’éthique clinique et de la nature floue de ses
parameétres de référence. En outre, si la régle d’échique
est le plus souvent conforme au droit, il n'en est pas
ainsi dans tous les cas. Il arrive parfois que la décision
d’éthique clinique soit contraire a la norme juridique
comme dans le cas d’euthanasie active pratiquée par
idéal éthique de non souffrance.

Enfin, il y a des regles éthiques qui touchent des pro-
bléemes non encore résolus par le droit comme cela a été
le cas avec les nouvelles techniques de la reproduction.

F. Macro-éthique et droit

Au regard de la « macro-éthique », c’est-a-dire du
cadre institutionnel et relationnel a I'intérieur duquel
sordonnent les rapports politiques, économiques,
sociaux et culturels, 'interaction avec le droit est aussi
trés grande.

D’une part, 'éthique constitue souvent un modele de
référence d’auto-critique de la regle juridique existante
ou en devenir ; elle est aussi le point de départ de la
création de nouvelles normes juridiques.

D’autre part, le droit est susceptible d’apporter a
I’éthique rigueur dans la méthode de prise de décision,
cohérence dans les choix et contréle du respect d’un
cadre de références de valeurs.

Un autre point commun entre la bioéthique et le droit
réside sans doute dans la fonction éducative. Le droit
et, avec lui, la loi manqueraient a leurs tAches consti-
tutives s'ils ne contribuaient au développement de la
conscience humaine en participant a I'élévation de
niveau du discours public.

8 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE & N° 1, VOL. 60

25/09/17 10:57 ‘



11l. LA PHILOSOPHIE

G. La position paradoxale de la philosophie

Citant le philosophe allemand K-O Apel (Léthique a
I4age de la science. La priori de la communauté com-
municationnelle et les fondements de 'éthique, tra-
duction, Presses Universitaires de Lille, 1987), Anne
Fagot-Largeault souligne (La réflexion philosophique
en biomédecine, in M-H Parizeau (dir.), Bioéthique,
méthodes et fondements, ACFAS, Cahiers n° 66, 1989,
p. 3) « la situation paradoxale dans laquelle se trouve
la philosophie morale & notre époque : sous la pression
d’avancées scientifico-technologiques qui engagent le
destin planétaire de I'espéce humaine, le besoin d’une
éthique universelle se fait sentir avec acuité, mais en
méme temps « la tAche philosophique de fonder en
raison une éthique universelle n’a jamais été aussi ardue,
voire désespérée ».

S’interrogeant sur ce constat de I'impossibilité pour la
philosophie a remplir sa mission de fonder une éthique
universelle, Anne Fagot apporte un début de réponse :
« nos sociétés ont admis le pluralisme des opinions
éthiques. .. elles en ont fait une valeur, au titre du « res-
pect des différences » et le développement d’un espace
public de discussion critique... a creusé un fossé entre
ce qui est affaire de vérité objective (les données scienti-
fiques sur lesquelles peut s'établir un consensus ration-
nel) et ce qui est affaire de préférences individuelles ».
Pourtant, la bioéthique ne conduit pas la philosophie au
désespoir. Elle en reconnait méme, d’une certaine ma-
niére, la spécificité en lui offrant la possibilité de mettre
sa compétence dialectique au service des problemes
soulevés par le développement biomédical. D’un point
de vue substantiel, la bioéthique incite aussi la philo-
sophie a sappliquer a I'analyse de questions concretes
en mobilisant ses théories et ses écoles.

La diversité des approches philosophiques éclaire ainsi
la pluralité du monde bioéthique.

H. La philosophie comme méthode de discussion
formelle

6. La philosophie et sa légitimité

Dans une approche contemporaine de la bioéthique,
vécue comme un libre dialogue entre disciplines et sys-
temes de valeurs, la philosophie aurait une utilité spéci-
fique : son expérience & mener une analyse critique des
questions qui lui sont soumises. Ainsi, la philosophie
peut-elle légitimement faire valoir « sa compétence dans

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY © N° 1,VOL. 4 9

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 9

le maniement et l'articulation des concepts les plus
généraux, son expertise dans le domaine de I'explicita-
tion des présupposés et des finalités, son entrainement
dialectique a formuler les arguments et les objections,
son gotit pour la réflexion critique poursuivie radicale-
ment » (Gilbert Hottois, Qu’est-ce que la bioéthique ?
Vrin, Paris, 2004, p. 41).

7. La philosophie et la construction d’une éthique
procédurale

Que faire face a 'échec des idéologies et au refus des
croyances imposées ? Le pluralisme éthique et l'indivi-
dualisme des sociétés occidentales nous laissent-ils un
autre choix que celui d’organiser un débat ot la diver-
sité des points de vue pourra s’exprimer et faire 'objet
d’une analyse critique au grand jour, ol ces points de
vue et leurs partisans apprendront a coexister parce
que dans une démocratie, qui admet pour chacun la
liberté de déterminer son mode de vie, il ne peut en
étre autrement ?

En outre, si « dans une discussion authentiquement
pluridisciplinaire et pluraliste, ...la philosophie n’est
qu'une voie parmi d’autres, une voie non privilégiée...
si la compétence du philosophe dans le domaine de
I’éthique nexprime qu’une spécificité dépourvue d’uni-
té... son golit pour la réflexion critique devrait norma-
lement le conduire & occuper une place unique en son
genre dans le débat bioéthique, ...une fonction plus
formelle que substantielle : un role de vigilance logique
et méthodologique » (Gilbert Hottois, Qu’est-ce que la
bioéthique ? Vrin, Paris, 2004, p. 41).

Ainsi se dessine, se légitime la voie de I'éthique pro-
cédurale de la discussion, qui « postule que dans nos
sociétés moralement plurielles, la seule maniére légitime
de construire les normes justes communes est la discus-
sion argumentée et égalitaire entre tous les intéressés
aboutissant a des consensus » (Lazare Poamé, Ethique
procédurale de la discussion in Gilbert Hottois et Jean-
Noél Missa, Nouvelle encyclopédie de bioéthique, De
Boeck Université, Bruxelles, 2001, p. 409).

Léthique procédurale insiste sur la méthode a mettre
en ceuvre pour définir le contenu de la norme plutdt
que sur la norme elle-méme. Elle s'inspire de la phi-
losophie pratique de Kant définie dans la formule :
« agis uniquement d’apres la maxime qui fait que tu
peux vouloir en méme temps qu’elle devienne une loi
universelle ». Cette conception procédurale de I'éthique
va connaitre, apres le second conflit mondial, des déve-
loppements importants de la part de philosophes aux
démarches diverses.

Karl-Otto Apel et Jiirgen Habermas mettent I'accent
sur une éthique du discours (K-O Appel, Léthique

®

CHRISTIAN BYK

25/09/17 10:57 ‘



z

BIOETHIQUE

de la discussion, Cerf, Paris, 1994, ]J. Habermas, De
Iéthique de la discussion, Cerf, Paris, 1992) qui prone
que chaque norme valide doit satisfaire 4 la condition
selon laquelle les conséquences et effets secondaires, qui
résultent de son observation universelle dans 'intention
de satisfaire les intéréts de chacun, peuvent étre accep-
tées sans contrainte par toutes les personnes concernées.
Chez John Rawls (J. Rawls, A Theory of Justice, Cam-
bridge, Harvard University Press, 1971), la recherche de
la justice procédurale est en corrélation pleine et entiére
avec la quéte d’une justice substantielle car la justice
d’une procédure dépend toujours soit de la justice de
son résultat probable, soit de la justice substantielle.
Chez Tristam Engelhardt (H.T. Engelhardt, Bioethics
and Secular Humanism, the Search for a Common Mo-
rality, London Philadelphia, SCM Press Trinity Press
Inter, 1991), qui lie I'éthique procédurale au respect des
principes d’autonomie et de bienfaisance, I'approche
procédurale est rendue opératoire par I'intégration
de ces deux principes substantiels fondamentaux et
conduit a mettre en avant I'idée de « négociation paci-
fique », y compris entre points de vue religieux divers.
Malgré les problemes qu’elle souléve (approche d’Apel
et d’Habermas, qui privilégie un procéduralisme a visée
universelle, semble peu adapter 4 apporter des solutions
a des situations concretes tandis que I'approche d’En-
gelhardt, en insistant sur la pratique de la négociation
pacifique, ouvre la voie & des modes de discussion non
exclusivement rationnels), la bioéthique procédurale
savere une méthodologie utile au fonctionnement des
comités d’éthique et peut aussi apporter sa contribution
pour dégager des solutions, tout au moins des valeurs
ou références communes.

[. La philosophie et son apport doctrinal

8. Le retour a une philosophie appliquée

Lintérét de la philosophie pour Iéthique de la méde-
cine remonte au philosophe athénien Aristote (384-322
av. J.C). Pour celui-ci, I'éthique consiste a exercer la
sagesse pratique en faisant preuve de discernement dans
Iapplication de principes généraux a des cas concrets.
Cette conception a toutefois été écartée pendant de
nombreux siecles au profit d’une approche plus théo-
rique (Platon) avant d’étre finalement acceptée dans
I'Europe du XIII* siecle.

A partir de la Renaissance, la philosophie se dégage
partiellement de 'emprise de la religion et, avec le siécle
des Lumieres, elle fera prévaloir, y compris dans le do-
maine médical, la norme rationnelle et professionnelle.
Clest aussi le moment ot, I'émancipation acquise de

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 10 @

la science et de la philosophie sur la religion, les philo-
sophes se tournent vers une éthique plus théorique que
pratique. Ils se préoccupent de clarifier les enjeux mis en
exergue par les problemes du monde, de définir notions
et concepts et d’établir des regles pour le débat tout
en discutant des mérites respectifs des divers systémes
éthiques, ce qui fera dire & Karl Marx que « jusqu’a pré-
sent, les philosophes nont fait qu’interpréter le monde
(alors que) 'important, C’est de le changer » (Karl Marx
et Friedrich Engels, « Theses sur Feuerbach », LTdéologie
allemande (Traduction de Renée Cartelle et Gilbert
Badia), Paris, Editions sociales, 1968, p. 142).

La bioéthique et le mouvement d’idées qu’elle a entrai-
né a partir des années 1960 peuvent ainsi étre considé-
rés comme un tournant pour la philosophie qui, pour
sintéresser aux questions nées de I'essor de la médecine,
a dd se détourner en partie de ses préoccupations théo-
riques et renouer avec la préoccupation aristotélicienne
pour le raisonnement pratique.

9. Le principisme : une philosophie pour
la bioéthique ?

Le principisme fonde la conception et la pratique de la
bioéthique sur quatre principes fondamentaux ('auto-
nomie, la bienfaisance, la non malfaisance et la justice)
et considére que chaque jugement pratique particulier
dérive de regles générales elles-mémes déduites de ces
principes. Né aux Etats-Unis d’Amérique sous la plume
de T.L. Beauchamp et J.E. Childless (Principles of Biome-
dical Ethics, Oxford University Press, New-York, 1979),
le principe d’autonomie postule que le patient est libre
de décider de son propre intérét et que nul ne peut aller
contre sa volonté. Il Sinspire tout aussi bien du principe
kantien du respect de la personne que de la défense de
la liberté individuelle promue par John Stuart Mill. Ce
principe vise a lutter contre le paternalisme médical ;
il constitue le fondement de la régle du consentement
libre et informé. Toutefois, il est « neutre » dans la
mesure ol il ne défend aucune conception particuli¢re
du bien mais laisse I'individu faire ses propres choix.
Le principe de bienfaisance concerne, lui, la substance
du bien et de I'agir éthique. Il recherche, tout comme
le paternalisme, une finalité éthique mais pour 'en
distinguer, il doit reconnaitre le primat du principe
d’autonomie. Le bien qui est recherché est, en effet,
dans une société pluraliste, non la regle d’or « fais a
autrui ce que tu voudrais qu’il te fit » mais « fais & autrui
ce quil veut qu'on lui fasse ».

Le principe de non malfaisance rejoint le principe
d’éthique médicale traditionnelle, qui impose, pour
ne pas nuire au patient (« primum non nocere »), de lui
apporter les meilleurs soins prescrits par son état. Mais,

10O UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE & N° 1, VOL. 60

25/09/17 10:57 ‘



dans une société plurielle, il permet aussi au médecin de
refuser de pratiquer des actes contraires 4 sa conscience,
le patient pouvant alors faire pratiquer cet acte ('TVG,
par exemple) par un autre médecin.

Le principe de justice s'adresse a un probleme politique
etsocial : la répartition, tant au niveau local que global,
des ressources et moyens affectés a la santé.

Défini 4 la fin des années 1970 dans le contexte de
la société nord-américaine et tenant particulierement
compte de la force des individualismes et des com-
munautés, le principisme a été critiqué pour son idéa-
lisme, essentiellement au regard du principe d’autono-
mie, qui postule une liberté du patient sans limite des
contraintes concretes qui s'imposent a lui. Toutefois,
le principisme a su développer, avec un nombre limité
de principes, une doctrine philosophique qui répondait
aux changements dans la pratique médicale : le passage
d’une éthique médicale traditionnelle et contestée vers
I'émergence de la bioéthique.

10. Les principales autres sources philosophiques

Les critiques apportées au principisme et I'émergence
de la bioéthique en dehors des Etats-Unis ont permis
de revitaliser la bioéthique au contact de la diversité
des sources philosophiques. Ce faisant, la bioéthique
s'est enrichie de principes nouveaux redécouverts a
son profit (principe de dignité, de sacralité de la vie,
principe de précaution...) mais aussi des controverses
lies au rapprochement avec des écoles philosophiques
parfois radicalement opposées. Aussi, les sources philo-
sophiques auxquelles la bioéthique doit son essor sont
désormais nombreuses et classiques.

Le courant aristotélicien a une influence considérable,
notamment en ce quil porte attention a la praxis —
Iaction tournée vers le bien- et au finalisme — la bioé-
thique fait usage de la notion de prudence.
Linspiration kantienne est une référence importante
tant pour le principe d’autonomie (cf. supra) que pour
celui de dignité de la personne, qui rejette toute com-
mercialisation du corps humain. La philosophe kan-
tienne apporte aussi sa contribution a travers le concept
d’impératif catégorique qui met I'accent sur la portée
universelle et inconditionnelle des principes d’éthique.
Le courant utilitariste inspire largement la bioéthique
anglo-saxonne. Il part du principe que la moralité d’une
action s'apprécie a 'aune de son utilité et défend que la
regle consiste 4 choisir ce qui permet de réaliser le plus
d’utilité pour le plus grand nombre. En tenant compte
du colit (en moyens mais aussi en comparant risques
et avantages), ['utilitarisme offre ainsi la possibilité
d’un choix rationnel et quantifiable & partir de calculs
empiriquement accessibles. Accordant, par ailleurs, un

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY © N° 1,VOL. 4 11

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 11

intérét au corps sensible, I'utilitarisme se pose avec une
certaine acuité la question de la souffrance tant chez
’homme (notamment en fin de vie) que chez 'animal.
D’autres courants, historiquement plus récents, comme
les courants d’inspiration féministe, ou, dans la conti-
nuité de la philosophie des Lumieres, la référence aux
Droits de ’homme, jouent un réle important dans
Iextension théorique et pratique de la bioéthique.
Développées en opposition au principisme, les éthiques
narratives mettent 'accent sur le concret et le particu-
lier. C’est I'éthique du souci de I'autre et elles trouvent
des assises notamment dans les travaux des philosophes
frangais Paul Ricoeur et Emmanuel Levinas.

Chez H. Jonas, I'exigence de responsabilité a I'égard
d’autrui se tourne vers les risques que la technoscience
fait courir a ’humanité. Dans son ouvrage le « Principe
Responsabilité » (Ed. Cerf, Paris, 1991), le philosophe
construit son approche en trois points :

* le constat : la planéte est en danger et ce danger a sa
cause dans le pouvoir de ’homme, concentré dans le
pouvoir, devenu autonome, de la technique,

* un axiome et un impératif : il doit y avoir un avenir
pour 'humanité et notre obligation est « agir de fagon
que les effets (de notre action) soient compatibles avec
la permanence d’une vie authentiquement humaine
sur terre »,

* une théorie éthique : la peur de la menace qui pése
sur nous doit étre le moteur de toute action pour que
nous prenions, dés a présent, des mesures qui découlent
de notre responsabilité vis-a-vis des générations futures.
Clest « 'herméneutique de la peur ».

Avec la mondialisation, sont apparues de nouveaux
courants qui influent sur la bioéthique.

Alors que le libéral Francis Fukuyama (La fin de
I’homme, les conséquences de la révolution biolo-
gique, Folio Gallimard, Paris, 2002) s’inqui¢te des
conséquences du développement biotechnologique,
capable de transformer ’homme 4 un degré jusqu’alors
insoupconné, sur le systeme politique, le courant trans-
humaniste (Rémi Sussan, Les Utopies post humaines,
éd. Omnisciences, 2005) appelle de ses voeux de nom-
breuses évolutions technologiques afin de modifier
I'humain et la société. D’autres courants critiques (al-
termondialiste, néomarxiste, les études sur le genre...)
insistent pour que ’homme puisse s'inventer une nou-
velle vie, de nouveaux lieux, se construire une nouvelle
identité (Razmig Keuckeyan, Hémisphere gauche. Une
cartographie des nouvelles pensées critiques, éd. Zones,

2010).

®

CHRISTIAN BYK

25/09/17 10:57 ‘



z

BIOETHIQUE

J. La philosophie au service de la démarche éthique

11. Démarche déductive (a partir d’une morale
commune) ou démarche inductive (vers une morale
commune) ¢

Léthique est la science pratique des meeurs, du bien et
du mal auraient dit les classiques. Elle traite de choix
et de décisions et des gestes qui en découlent lorsque
des valeurs humaines sont soit ignorées, soit mena-
cées. Léthique s'occupe ainsi des liens entre l'activité
humaine et les valeurs humaines véritables.

Notre responsabilité personnelle consiste & répondre
pour le mieux a ces questions et 'éthique traite préci-
sément des questions liées a la responsabilité. Ceci dit,
comment opére I'éthique dans la résolution des ques-
tions posées par les nouvelles avancées biomédicales ?
Léthique peut agir suivant une procédure déductive :
trouver dans les régles générales celle qui s'appliquera
avec pertinence a chaque cas d’espece. La regle du
consentement éclairé est un principe fondamental de
’éthique médicale et, pour étre valable, le consente-
ment devrait répondre a trois criteres : les propos du
médecin doivent étre parfaitement compris, la liberté
de décision du patient doit étre totale et on doit étre
assuré de ne pas lui nuire. Or, il apparait qu’en réani-
mation, le plus souvent aucune de ces conditions ne
peut étre satisfaite.

Faut-il alors étre exigeant sur la qualité du consente-
ment individuel, quitte a renoncer a des protocoles
de recherches, ou certaines recherches ont-elles une
importance assez grande pour justifier qu'on les entre-
prenne malgré un consentement individuel précaire
ou inexistant ?

Les valeurs n’étant pas isolées mais classées suivant leur
importance, la solution des conflits de valeurs demande
une prise de position quant a la facon de mesurer ces
valeurs. Or, cet arbitrage de conflits de valeurs apparait
aujourd’hui de plus en plus malaisé car il n’existe plus
de hiérarchie de valeurs qui soit absolue.

Ainsi, I'église catholique, qui insiste sur le caractere
sacré de la vie humaine, admet-elle, depuis Pie XII
(Jocelyne Saint Arnaud, Trois discours de Pie XII et
le débat sur I'euthanasie, Laval théologique et philoso-
phique, 50, 3 octobre 1994), qu'il y a un moment ot il
faut s’abstenir de soins extraordinaires de réanimation.
De plus en plus, Cest au regard d’un contexte donné
qu’il faudra juger de 'importance respective des impé-
ratifs en présence.

Léthique a alors souvent recours a une autre méthode,
inductive celle-la. Il s'agit, pour progresser dans la re-
cherche de valeurs communes, de faire abstraction des
éthiques individuelles ou plutot de les confronter non

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 12 @

dans leurs fondements, mais sur leurs objectifs pour en
déterminer les convergences. Peut-étre constaterons-
nous alors qu'avec des motivations idéologiques diffé-
rentes nous avons une notion commune relativement
cohérente de I'ordre humain a promouvoir.

Telle fut ainsi la démarche suggérée des 1984 par lady
Mary Warnock (Report of the Committee of Inquiry
into Human Fertilisation and Embryology — “The War-
nock Report” —, Her Majesty’s Stationery Office, Lon-
don, July 1984) et par Anne Fagot-Largeault (Chomme
bioéthique. Pour une déontologie de la recherche sur
le vivant, Maloine, Paris, 1985).

IV. VETHIQUE ET LA DEONTOLOGIE

La déontologie s'entend de 'ensemble des devoirs qui
simposent a des professionnels dans I'exercice de leur
activité commune. C’est au philosophe Jeremy Ben-
tham que I'on doit la premiere apparition en Frangais,
dans la traduction de son ouvrage « Essai sur la no-
menclature et la classification des principales branches
d’Art et Science. » en 1825, du terme déontologie.
Il y écrit : « Iéthique a recu le nom plus expressif de
déontologie ».

Il semble qu’avec le temps, le terme d’éthique avec ses
racines latines a pris, dans le langage courant, le dessus
sur le terme déontologie et ses racines grecques.

Sans doute, cette préférence de langage dénote-t-clle
aussi les changements de la perception sociale des
notions d’éthique et de déontologie : d’une référence
aux devoirs d’'une profession organisée (la déontologie
est précise, détaillée et « disciplinaire »), elle souvre a
une éthique des pratiques (fondée sur des principes
fondamentaux d’inspiration philosophique) et soumise
a débat public entre les différents acteurs concernés.
Ceci est particulierement vrai de Iéthique médicale
qui, en raison de son histoire ancienne, sert souvent
d’exemple pour étendre a d’autres professions I'exigence
de regles éthiques.

K. L'éthique médicale : une histoire ancienne

Ce que l'on doit retenir de cette histoire, dont la sym-
bolique s'exprime avec le serment d’Hippocrate (Kos,
Grece, V¢ siecle av. J-C), est la volonté des médecins
d’affirmer une éthique fondée sur des principes univer-
sels (valables en tous temps et en tous lieux) et préser-
vant 'autonomie de leur profession : autonomie vis-a-
vis du pouvoir religieux comme du pouvoir séculaire
mais aussi autonomie vis-a-vis des autres intervenants
dans le domaine de la santé, intervenants non protégés
par lorganisation de leurs professions.

12 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE & N° 1, VOL. 60

25/09/17 10:57 ‘



Toutefois, I'éthique médicale n’est pas une éthique des
grands principes moraux appliqués a la médecine. Pour
étre efficace et utile, lhistoire lui a donné un sens plus
restreint mais aussi plus autonome : celui de définir
« 'ensemble des devoirs et regles liés a 'exercice d’'une
profession » (B. Hoerni, Ethique et déontologie médi-
cale, Masson, Paris, 1996) ou, de fagon encore plus
précise « 'ensemble des devoirs inhérents a I'exercice
d’une activité professionnelle libérale, et le plus sou-
vent, définis par un ordre professionnel » (G. Cornu,
Vocabulaire juridique, PUF, Paris, 1987). Lessor de
la biomédecine et un certain conservatisme médical
quant aux rapports médecins — patients vont entrainer,
a partir des années 1970, une profonde évolution de la
perception et du role de Iéthique.

L. I'éthique médicale et la bioéthique

La part prise par les chercheurs en biologie a débattre
des questions d’éthique posées par I'essor des sciences
biomédicales a été tres importante dés I'origine méme
du débat bioéthique. En 1963, J. Ledeberg, professeur
a 'Université de Stanford (Californie) et prix Nobel,
affirmait le principe d’une responsabilité des biologistes
pour assurer un nouveau développement de 'humanité.
Ce développement devait, pour certains (Muller, Crick
et plus tard E. O. Wilson et les partisans de la « socio-
biologie »), se fonder principalement sur la génétique
alors que pour d’autres, dont le cancérologue Potter,
il Sappuyait sur 'unité profonde de I'ordre vital et de
lordre spirituel.

Cette responsabilité des biologistes a fait peur et la bioé-
thique américaine s'est développée comme une réaction
du classicisme éthique contre la tendance d’une nou-
velle éthique médicale, celle des chercheurs, & occuper
le devant de la scene d’ott 'importance prise par la
philosophie dans ce mouvement.

Dans cette perspective, I'éthique professionnelle se
rattache dans ses obligations particulieres aux grands
principes d’une morale a caracteére philosophique et
religieux.

Cette approche marque aussi une rupture en consa-
crant, pour la pratique, le fait que I'éthique n’est plus
du ressort exclusif du médecin. Elle ne pose plus en
premier le devoir-faire du médecin mais le droit du
patient.

Il ne s'agit plus de la relation personnelle entre le méde-
cin et son patient reposant sur la conscience de 'un et
la confiance de l'autre, mais du rapport entre deux étres
dont l'un est détenteur d’une science, d’une technique
et autre est porteur d’'une souffrance, d’une volonté
et d’'un projet de vie.

Léthique ainsi comprise ne peut plus étre le produit de

la seule conscience mais celui d’une élaboration visant a
des décisions acceptables par les parties en cause, d’ou
le réle primordial joué par la notion de « consentement
éclairé ».

Quelle contribue a appliquer des normes reconnues
a des cas concrets ou qulelle facilite 'adaptation des
normes, voire la création d’'une nouvelle normativité,
I’éthique est au coeur d’une interrogation sur l'opportu-
nité et la validité des normes a laquelle le droit contri-
bue lui aussi.

M. L'éthique médicale et le droit : des réalités
distinctes en interaction

Le droit et la morale ne sont pas des réalités séparées
mais vivent dans un rapport dialectique.

Au regard de I'éthique clinique, Cest-a-dire de celle qui
a trait aux cas individuels, les rapports avec le droit sont
évidents, comme nous I'avons déja indiqué plus haut.
Par I'un de leurs buts tout d’abord puisqu’ils visent
tous deux & une certaine rationalisation des processus
décisionnels portant sur la personne humaine. Par leur
objet ensuite, les deux s'insérant dans une interroga-
tion sur des rapports humains individualisés et dans la
recherche d’une définition et d’un partage des pouvoirs
(médecin/patient, individu/Erar).

Par le caractere pédagogique de leur réflexion : I'éthique
clinique cherche a aider le patient a se sentir responsable
dans la prise de décision ; le droit, quant a lui, tente
d’encadrer la prise de décision dans un formalisme indi-
cateur d’'une normalité qui ne peut étre transgressée.
Enfin, I'éthique clinique est pour le juriste un champ
privilégié d’observation de I'émergence de la normati-
vité. Mais 'analogie n'est cependant pas totale.

(supra IT E)

5. BIOETHIQUE ET POLITIQUE

N. Place du débat bioéthique

La révolution biomédicale, par les espoirs et les peurs
quelle engendre, constitue bien un phénomene poli-
tique dans la mesure ot elle met en exergue la place
éminente acquise par I'essor des techniques dans le
fonctionnement des sociétés modernes. Dés lors que
les politiques en matiere de recherche scientifique et de
santé publique deviennent un des points clés du lien
social, nous sommes inévitablement conduits 4 nous
interroger sur la capacité de nos institutions politiques
a nous permettre d’en conserver la maitrise et de dresser
des perspectives a leur développement.

CHRISTIAN BYK

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY © N° 1,VOL. 4 13

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 13

®

25/09/17 10:57 ‘



z

BIOETHIQUE

‘ JML_1-2017_1-BYK.idml 14

La difhiculté n’est pas que substantielle. Elle réside
aussi a trouver des méthodes appropriées a un débat
conforme au respect de Iétat de droit et a la nécessité
d’encourager le débat public mais également 4 per-
mettre aux nouvelles techniques de se développer au
bénéfice de tous.

O. Biopolitique et biopouvoir

Si la vie biologique a ses lois, celles-ci peuvent aussi étre
utilisées par le pouvoir politique, comme I'a montré
M. Foucault, pour exercer une action concertée sur la
vie de la population afin d’en accroitre la vitalité ou,
au contraire, pour mieux la controler. A cet égard, la
concurrence que la médecine (le pouvoir médical) et
I'Etat, via le développement d’institutions sanitaires et
sociales, peuvent exercer sur le corps des citoyens se révé-
lerait particulierement inquiétante pour l'individu et la
démocratie avec la révolution biomédicale, qui laisse
entrevoir les clés de la maitrise de la procréation, de
I'hérédité et du cerveau. Le droit des sciences de la vie
n'est plus ainsi seulement un droit des pratiques et des
techniques, un droit qui a des incidences sur les relations
familiales et intrapersonnelles. Il devient un droit lié¢ aux
libertés fondamentales, voire aux valeurs constitutives
de la société, un « droit matriciel » que certains songent
dés lors a inscrire, comme d’autres droits fondamen-
taux, dans les constitutions ou déclarations de droits.
Un comité de réflexion sur le Préambule de la Consti-
tution a ainsi été mis en place, chargé notamment de
sinterroger sur 'existence de principes directeurs sur

®

lesquels il conviendrait de fonder, au-dela de I'évolution
des techniques, 'approche frangaise des problemes liés
la bioéthique (D. 7o 2008-328, 9 avr. 2008 : JO, 10 avr.).
Bibliographie : C. Byk, La Constitution, loi supréme
de la Cité ou instrument du sacre de la bioéthique ?
JCP G 2008, no 205. — B. Mathieu, Bioéthique et
constitution : quelles régles pour quel déf1 ? JCP G
2008, no 206.

P. Dimension internationale

A ce risque d’une société de contrdle s'ajouterait dans
Iespace international un autre enjeu de pouvoir : celui
qui vise a perpétuer la domination des pays développés
sur les pays en développement.

La quasi-impossibilité pour ces derniers d’avoir acces
a des soins de santé, la protection des applications des
nouvelles technologies par 'extension de mesures de
propriété intellectuelle alors que les pays développés
continueraient a piller les ressources naturelles des pays
en développement sont autant d’éléments montrant
que la bataille Nord/Sud s’introduit dans le champ de
la bioéthique. Tel est, au moins, le sens de I'affronte-
ment que se livrent, autour de la définition du concept
de bioéthique, les pays développés, qui souhaitent la
limiter & 'essor de la biomédecine, et les pays en déve-
loppement, qui voudraient y inclure les droits fonda-
mentaux de base (acces a la santé, au logement, a I'eau,
lutte contre l'illettrisme et la pauvreté) et la biodiversité
pour contrecarrer les effets de la mondialisation écono-

mique. [ |

14 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE & N° 1, VOL. 60

25/09/17 10:57 ‘



	JML_1-2017_1-BYK

