
B
IO

éT
H

IQ
U

E

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1, VOL. 4 5

QUELQUES REPÈRES  
SUR LES SOURCES INSPIRATRICES 
DE LA BIOÉTHIQUE
SOME MILESTONES ABOUT THE INSPIRING SOURCES  
OF BIOETHICS 

Par Christian BYK*

RÉSUMÉ

Nous proposons de donner ici quelques jalons afin de 
permettre au lecteur d’apprécier, pour certaines de ces 
sources, l’histoire et la nature de leurs relations avec la 
construction et la mise en oeuvre du concept de bioé-
thique. Il ne s’agit ni de réaliser une étude académique, 
ni d’exposer une thèse mais de présenter, de façon syn-
thétique, quelques jalons dans la brève histoire de la 
bioéthique pour en comprendre la part que certaines 
sources jouent dans son édification.

MOTS-CLÉS

Bioéthique, sources inspiratrices, repères, philosphie, 
théologie, droit, déontologie, politique.

ABSTRACT

We propose to give some milestones in order to allow 
the reader to appreciate, for some of these sources, the 
history and the nature of their relationship with the 
construction and implementation of the concept of 
bioethics. The purpose is not about to carry out an aca-
demic study, nor a thesis but to present, in a synthetic 
way, some milestones in the brief history of bioethics 
in order to make intelligible the role played by certain 
sources in its edification.  

KEYWORDS

Bioethics, inspiring sources, milestones, philosphy, 
theology, law, ethics, politics.

Considérée comme un phénomène global visant 
à porter un regard analytique et critique sur 
l’importance prise par les sciences de la vie dans 

l’organisation et le fonctionnement des sociétés contem-
poraines, la bioéthique est à l’évidence à la convergence 
de nombreuses disciplines et sources « inspiratrices » 
des différentes conceptions théoriques et approches 
pratiques qui s’appliquent à elle. Nous proposons de 
donner ici quelques jalons afin de permettre au lecteur 
d’apprécier, pour certaines de ces sources, l’histoire et 
la nature de leurs relations avec la construction et la 
mise en œuvre du concept de bioéthique. Il ne s’agit 
ni de réaliser une étude académique, ni d’exposer une 
thèse mais de présenter, de façon synthétique, quelques 
jalons dans la brève histoire de la bioéthique pour en 
comprendre la part que certaines sources jouent dans 
son édification.

I. LA RELIGION ET LA THÉOLOGIE

A. Les religions

Parce qu’elles représentent un ensemble de croyances 
en une représentation du monde fondée sur l’idée de 
Dieu et qu’elles sont structurées, les religions ont un rôle 

* Rédacteur en chef, Magistrat,  
Vice-président du Comité intergouvernemental de bioéthique 
(UNESCO), CNFU.

JML_1-2017_1-BYK.idml   5 25/09/17   10:57



B
IO

éT
H

IQ
U

E

6 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 1, VOL. 60

social, qui varie suivant l’histoire et les sociétés, mais qui 
n’est pas indifférent aux rapports entre science et société.
Considéré comme un fait social, le fait religieux a, 
par le biais des églises, des organisations religieuses et 
d’une partie de l’opinion publique, une influence sur 
les choix de société et la manière dont ils sont décidés 
et traduits sur le plan législatif. A cet égard, le débat 
contemporain sur la place de la bioéthique dans nos 
sociétés n’échappe pas à cette relation, prise entre des 
degrés qui vont, suivant les circonstances, de l’indiffé-
rence à l’assimilation en passant par le dialogue et le 
rapport de forces. Toutefois, dans les sociétés occiden-
tales, cette influence est aujourd’hui plus diffuse : elle 
se fait à travers une ouverture de l’espace public aux 
religions alors que, dans ses fondements, la bioéthique 
s’est construite depuis l’origine en dehors des dogmes 
religieux, voire contre eux.

1. L’ouverture de l’espace public aux religions parmi 
d’autres sources d’influence

La bioéthique en tant que phénomène social a montré 
sa capacité à réintroduire le corps dans le débat public 
et à faire perdre au pouvoir médical et au pouvoir reli-
gieux l’emprise qui était la leur sur les corps au nom 
du savoir et de la morale.
Une approche cynique des rapports entre bioéthique et 
religions pourrait se satisfaire, voire se réjouir, d’un tel 
changement. Celui-ci ne profite-t-il pas à la pratique 
même de la démocratie ? Ne favorise-t-il pas l’épanouis-
sement des droits de l’homme puisque les églises n’ont 
plus d’autre moyen d’agir que ceux qu’offre à tous les 
groupes sociaux le débat démocratique ?
Cette analyse est exacte autant qu’il s’agit du statut 
des églises et de leur rôle dans le fonctionnement du 
système démocratique. 
En revanche, la considération que nous pouvons avoir 
des valeurs portées par les religions mais aussi de leur 
questionnement et de leur expérience au regard des 
rapports entre l’homme, la science et la technique ne 
peut se réduire à cette seule perspective.
Bioéthique et religion ne sont pas des notions iden-
tiques ; elles s’inscrivent, cependant, dans un certain 
voisinage qui, malgré ses zones d’ombre et de difficultés, 
permet à l’homme de tirer quelques leçons pour l’exer-
cice de sa liberté et la recherche d’un équilibre entre 
pouvoir et responsabilité.

2. La naissance de la bioéthique comme phénomène 
séculier

L’histoire des origines de la bioéthique montre, à l’évi-
dence, l’importance de la contribution des hommes 
de religion et des principes et valeurs religieuses à la 

fondation de la bioéthique. Cependant, cette émer-
gence d’une éthique des sciences de la vie et sa consécra-
tion comme phénomène de société majeur s’expliquent 
aussi par une émancipation des préoccupations éthiques 
de la sphère du religieux vers celle de la société civile 
et politique.
De même que les médecins perdaient leur prééminence 
à régler la relation de soins par la voie du paternalisme, 
les églises se sont trouvées, en quelque sorte, réintégrées 
dans le débat public sur les valeurs mais par le jeu d’un 
débat refusant précisément que des valeurs imposées et 
des dogmes puissent conserver leur hégémonie sur la 
sphère privée et la libre autonomie individuelle (notam-
ment en matière de morale sexuelle et familiale).
La naissance de la bioéthique a ainsi été influencée par 
l’idée que l’éthique des sciences de la vie était différente 
de la morale, qu’elle ne s’imposait pas mais constituait 
un questionnement des pratiques à partir d’un dialogue 
pluraliste et pluridisciplinaire.
C’est l’originalité des premiers centres de bioéthique, 
apparus au début des années 1970, que d’avoir proposé 
une démarche tournée vers l’action et l’échange, facili-
tant la découverte plutôt que la persuasion.
Les années 1980 marquèrent, quant à elles, le début de 
l’intégration de la bioéthique dans les différents par-
cours académiques, ce qui contribua à l’éloigner, au 
moins en Europe, encore un peu plus de ses racines reli-
gieuses. En outre, à partir de cette époque, la dimension 
normative a pris une part prépondérante dans le débat 
bioéthique si bien que le poids des religions s’est essen-
tiellement concentré sur les questions les plus contro-
versées (recherches sur l’embryon, euthanasie…) et n’a 
été décisif que dans un nombre limité d’Etats (Malte, 
la Pologne, l’Irlande), les églises ne pouvant agir dans 
l’espace européen qu’à la place reconnue aux groupes 
d’intérêts ou d’opinions.

B. La théologie

Alors que la philosophie fait de la raison la clé essen-
tielle de sa réflexion, les religions mettent le travail de 
la raison au service du respect et de l’interprétation de 
la parole divine. La théologie est précisément l’étude de 
la parole de Dieu et des dogmes et la théologie morale 
la branche de cette discipline qui étudie les actions 
humaines pour les guider conformément aux principes 
de la religion.
La bioéthique ne serait-elle pas une éthique fondée sur 
la science, un habile subterfuge pour contourner les 
difficiles problèmes de la conscience morale alors que 
la théologie morale suppose que nos règles de conduite 
s’inspirent de l’idée de Dieu et des préceptes de la reli-
gion, voire de ses dogmes ?

JML_1-2017_1-BYK.idml   6 25/09/17   10:57



C
H

R
IS

TI
A

N
 B

Y
K

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1, VOL. 4 7

Pourtant, la théologie, ou du moins un groupe de 
théologiens, est à l’origine de la fondation de la 
bioéthique.

3. L’intérêt de la théologie pour la bioéthique

Il s’explique (B. Cadoré, le théologien entre bioéthique 
et théologie, la théologie comme méthode, Revue des 
sciences religieuses, 2000, vol. 74, no 1 p. 114-129) 
parce que la théologie exerce une fonction d’interpré-
tation du réel et que c’est son devoir de donner un 
sens spécifique, en fonction des écritures divines et des 
dogmes de l’église, aux questions fondamentales soule-
vées par l’essor des sciences de la vie. On peut ajouter 
que, parmi ces questions, les plus importantes sont 
des questions de nature ontologique, comme la vie et 
la mort, et font donc référence à un élément essentiel 
de la parole de l’Église.
Enfin, la contribution du théologien reste, en raison 
de son appartenance à une communauté de foi, proche 
d’une préoccupation de l’action et ce d’autant plus que 
le développement des sciences biomédicales met en jeu 
le sens même de l’existence humaine.
Le souci que le théologien a de l’autre va l’amener à 
dénoncer les différents réductionnismes qui guettent 
les sciences biomédicales.
Tantôt, il remettra en question l’individualisme exa-
cerbé de nos sociétés, tantôt il s’interrogera sur le sens de 
la technocratie. A d’autres moments, sa critique portera 
sur la prétendue objectivité des personnes chargées de 
prendre des décisions dans le domaine biomédical.
Si la foi peut ainsi être au fondement des activités 
scientifiques, n’y a-t-il cependant pas un risque de 
voir le théologien apporter sa voix, parmi d’autres, à la 
réflexion bioéthique ?

4. L’apport de théologiens à la fondation  
de la bioéthique 

Les Nord-américains, puisque c’est là que l’histoire de 
la bioéthique commence au milieu des années 1960, 
étaient, sans doute, les mieux à même d’entreprendre 
cette nouvelle démarche.
Ils vivaient au cœur de la révolution biomédicale 
et, parallèlement, l’opinion publique apprenait que 
des expérimentations sur des noirs, des prisonniers, 
des enfants ou des handicapés faisaient fi des règles 
minimales établies pour protéger la personne. Il s’en-
suivit un large débat public dans le contexte d’une 
société en pleine évolution sur la question des droits 
civiques.
Jusqu’alors, l’éthique médicale américaine avait été 
largement « catholique » (Kelly, Ford). Elle va le res-
ter mais les philosophes et théologiens catholiques 

(Mc Cormick, Curran, Maguiri, Callahan…) vont 
s’écarter de la tradition dans laquelle s’inscrivait cette 
morale pour tenter d’élaborer, avec des chercheurs 
d’autres disciplines et d’autres horizons, des discours 
prenant en compte le caractère pluraliste de la société. 
L’élément à l’origine de cette rupture a été la prise de 
position de Paul VI, réaffirmant en 1968, et malgré 
l’avis contraire d’une commission d’experts, l’opposi-
tion traditionnelle de l’église catholique aux méthodes 
contraceptives. L’enseignement traditionnel sur le 
contrôle des naissances étant le signe d’un problème 
beaucoup plus fondamental, celui de la relation de la 
science et de la théologie, la nécessité imposait de créer 
des lieux, hors de la dominance de l’Église, pour faci-
liter la recherche et le dialogue entre biologie, méde-
cine, éthique et théologie. Daniel Callahan devait ainsi 
fonder le Hastings Center (New York) en 1969 et un 
autre intellectuel catholique, André Hellegers, devenir 
le premier directeur du Kennedy Institute of Ethics, 
créé en 1971 (Washington DC).
De façon semblable, et pour une part sous l’influence 
du mouvement initié aux États-Unis, David Roy fon-
dait le Centre de bioéthique de l’Institut de Recherches 
Cliniques de Montréal.
L’influence protestante n’a cependant pas été absente. 
C’est du côté protestant que sont venues les premières 
indications qu’un nouveau champ de réflexion était 
en germe. Dès 1954, Joseph Fletcher, dans son ou-
vrage « Morals and Medicine » inaugure une approche 
qui établit le patient comme véritable sujet face au 
médecin.
La part que l’Europe a prise au début des années 1980 
dans la construction historique de la bioéthique n’au-
ra pas fondamentalement altéré cette vision initiale 
mais les diverses écoles européennes, accomplissant le 
cheminement qui avait conduit au débat éthique, ont 
relancé la discussion sur les questions de principes à un 
moment où la « bioéthique américaine » était entrée 
dans une étape plus pragmatique.

5. La transformation de la théologie morale au 
contact de la bioéthique

Si l’engagement du théologien dans le débat bioéthique 
n’est pas en soi une contradiction, il n’est pas sûr, cepen-
dant, que la théologie ne ressorte pas altérée par ce 
dialogue.
En effet, une telle méthode transforme le rôle tradition-
nel de la théologie morale, présentée comme défenseur 
d’une révélation particulière. La théologie est mise en 
cause car la méthode du dialogue est inséparable de 
la substance de la décision, domaine traditionnelle-
ment réservé au moraliste. En entrant dans le dialogue 

JML_1-2017_1-BYK.idml   7 25/09/17   10:57



B
IO

éT
H

IQ
U

E

8 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 1, VOL. 60

bioéthique, la théologie se trouve ainsi sur un pied 
d’égalité avec les autres disciplines.
Le caractère séculier de la bioéthique met donc en cause 
le rôle de la théologie.
Ainsi, parce que le théologien est tout à fait à l’aise 
pour promouvoir des concepts tels que l’autonomie 
de la personne et que l’éthique religieuse – tout au 
moins chrétienne – rejoint l’éthique des valeurs fon-
damentales, on peut se demander si les circonstances 
du développement de la bioéthique ne font pas jouer 
à la théologie le rôle de la philosophie.

II. LE DROIT

C. Sens de l’intervention juridique 

Certains veulent des lois pour légitimer leurs pratiques. 
D’autres demandent des lois pour interdire certaines 
pratiques jugées inacceptables. Les juristes ont très vite 
ainsi été sollicités de participer au débat bioéthique. Le 
droit est-il alors l’aboutissement obligé de la réflexion 
bioéthique ?

D. Débat sur les rapports éthique et droit 

Depuis longtemps existent à ce sujet deux courants de 
pensée. L’un, positiviste, tend à calquer la loi sur les 
comportements sociaux. L’autre courant, naturaliste, 
rattache le droit à la morale, allant parfois jusqu’à les 
identifier. Le droit positif ne serait alors qu’une « appli-
cation du droit naturel ».
La réalité sociale montre les limites de ces deux concep-
tions : l’école naturaliste risque de transformer le droit 
en dogme moral et l’école positiviste peut conduire à 
la prééminence de la loi du plus fort.
A notre sens, les rapports entre morale et droit reposent 
d’abord sur une distinction nette quant à leur but.
La loi positive, au contraire de la morale, a un objectif 
limité et circonstancié. Elle s’adresse à une collectivité 
déterminée et vise à aménager les conduites extérieures 
de chacun. Aussi dans les sociétés occidentales mo-
dernes, le droit est-il en principe pluraliste (il protège 
la diversité) et minimaliste (une loi inapplicable est 
une mauvaise loi).
Le droit et la morale ne sont pas des réalités séparées 
mais vivent dans un rapport dialectique.

E. Éthique clinique et droit 

Au regard de l’éthique clinique, c’est-à-dire de celle 

qui a trait aux cas individuels, les rapports avec le droit 
sont évidents.
Par l’un de leurs buts tout d’abord puisqu’ils visent 
tous deux à une certaine rationalisation des processus 
décisionnels portant sur la personne humaine. Par leur 
objet ensuite, les deux s’insérant dans une interroga-
tion sur des rapports humains individualisés et dans la 
recherche d’une définition et d’un partage des pouvoirs 
(médecin/patient, individu/État).
Par le caractère pédagogique de leur réflexion : l’éthique 
clinique cherche à aider le patient à se sentir respon-
sable dans la prise de décision ; le droit, quant à lui, 
tente d’encadrer la prise de décision dans un formalisme 
indicateur d’une normalité non transgressible. Enfin, 
l’éthique clinique est pour le juriste un champ privilégié 
d’observation de l’émergence de la normativité. Mais 
l’analogie n’est cependant pas totale.
Si le droit comme l’éthique connaît en effet le cas par 
cas, il n’existe pas cependant en éthique clinique une 
jurisprudence dans le sens que le juriste donne à ce mot 
en raison de la nature strictement conjoncturelle de la 
décision d’éthique clinique et de la nature floue de ses 
paramètres de référence. En outre, si la règle d’éthique 
est le plus souvent conforme au droit, il n’en est pas 
ainsi dans tous les cas. Il arrive parfois que la décision 
d’éthique clinique soit contraire à la norme juridique 
comme dans le cas d’euthanasie active pratiquée par 
idéal éthique de non souffrance.
Enfin, il y a des règles éthiques qui touchent des pro-
blèmes non encore résolus par le droit comme cela a été 
le cas avec les nouvelles techniques de la reproduction.

F. Macro-éthique et droit 

Au regard de la «  macro-éthique  », c’est-à-dire du 
cadre institutionnel et relationnel à l’intérieur duquel 
s’ordonnent les rapports politiques, économiques, 
sociaux et culturels, l’interaction avec le droit est aussi 
très grande.
D’une part, l’éthique constitue souvent un modèle de 
référence d’auto-critique de la règle juridique existante 
ou en devenir ; elle est aussi le point de départ de la 
création de nouvelles normes juridiques.
D’autre part, le droit est susceptible d’apporter à 
l’éthique rigueur dans la méthode de prise de décision, 
cohérence dans les choix et contrôle du respect d’un 
cadre de références de valeurs.
Un autre point commun entre la bioéthique et le droit 
réside sans doute dans la fonction éducative. Le droit 
et, avec lui, la loi manqueraient à leurs tâches consti-
tutives s’ils ne contribuaient au développement de la 
conscience humaine en participant à l’élévation de 
niveau du discours public.

JML_1-2017_1-BYK.idml   8 25/09/17   10:57



C
H

R
IS

TI
A

N
 B

Y
K

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1, VOL. 4 9

III. LA PHILOSOPHIE

G. La position paradoxale de la philosophie

Citant le philosophe allemand K-O Apel (L’éthique à 
l’âge de la science. L’a priori de la communauté com-
municationnelle et les fondements de l’éthique, tra-
duction, Presses Universitaires de Lille, 1987), Anne 
Fagot-Largeault souligne (La réflexion philosophique 
en biomédecine, in M-H Parizeau (dir.), Bioéthique, 
méthodes et fondements, ACFAS, Cahiers n° 66, 1989, 
p. 3) « la situation paradoxale dans laquelle se trouve 
la philosophie morale à notre époque : sous la pression 
d’avancées scientifico-technologiques qui engagent le 
destin planétaire de l’espèce humaine, le besoin d’une 
éthique universelle se fait sentir avec acuité, mais en 
même temps «  la tâche philosophique de fonder en 
raison une éthique universelle n’a jamais été aussi ardue, 
voire désespérée ».
S’interrogeant sur ce constat de l’impossibilité pour la 
philosophie à remplir sa mission de fonder une éthique 
universelle, Anne Fagot apporte un début de réponse : 
« nos sociétés ont admis le pluralisme des opinions 
éthiques… elles en ont fait une valeur, au titre du « res-
pect des différences » et le développement d’un espace 
public de discussion critique… a creusé un fossé entre 
ce qui est affaire de vérité objective (les données scienti-
fiques sur lesquelles peut s’établir un consensus ration-
nel) et ce qui est affaire de préférences individuelles ».
Pourtant, la bioéthique ne conduit pas la philosophie au 
désespoir. Elle en reconnaît même, d’une certaine ma-
nière, la spécificité en lui offrant la possibilité de mettre 
sa compétence dialectique au service des problèmes 
soulevés par le développement biomédical. D’un point 
de vue substantiel, la bioéthique incite aussi la philo-
sophie à s’appliquer à l’analyse de questions concrètes 
en mobilisant ses théories et ses écoles.
La diversité des approches philosophiques éclaire ainsi 
la pluralité du monde bioéthique.

H. La philosophie comme méthode de discussion 
formelle

6. La philosophie et sa légitimité 

Dans une approche contemporaine de la bioéthique, 
vécue comme un libre dialogue entre disciplines et sys-
tèmes de valeurs, la philosophie aurait une utilité spéci-
fique : son expérience à mener une analyse critique des 
questions qui lui sont soumises. Ainsi, la philosophie 
peut-elle légitimement faire valoir « sa compétence dans 

le maniement et l’articulation des concepts les plus 
généraux, son expertise dans le domaine de l’explicita-
tion des présupposés et des finalités, son entraînement 
dialectique à formuler les arguments et les objections, 
son goût pour la réflexion critique poursuivie radicale-
ment » (Gilbert Hottois, Qu’est-ce que la bioéthique ? 
Vrin, Paris, 2004, p. 41).

7. La philosophie et la construction d’une éthique 
procédurale

Que faire face à l’échec des idéologies et au refus des 
croyances imposées ? Le pluralisme éthique et l’indivi-
dualisme des sociétés occidentales nous laissent-ils un 
autre choix que celui d’organiser un débat où la diver-
sité des points de vue pourra s’exprimer et faire l’objet 
d’une analyse critique au grand jour, où ces points de 
vue et leurs partisans apprendront à coexister parce 
que dans une démocratie, qui admet pour chacun la 
liberté de déterminer son mode de vie, il ne peut en 
être autrement ?
En outre, si « dans une discussion authentiquement 
pluridisciplinaire et pluraliste, …la philosophie n’est 
qu’une voie parmi d’autres, une voie non privilégiée… 
si la compétence du philosophe dans le domaine de 
l’éthique n’exprime qu’une spécificité dépourvue d’uni-
té… son goût pour la réflexion critique devrait norma-
lement le conduire à occuper une place unique en son 
genre dans le débat bioéthique, …une fonction plus 
formelle que substantielle : un rôle de vigilance logique 
et méthodologique » (Gilbert Hottois, Qu’est-ce que la 
bioéthique ? Vrin, Paris, 2004, p. 41).
Ainsi se dessine, se légitime la voie de l’éthique pro-
cédurale de la discussion, qui « postule que dans nos 
sociétés moralement plurielles, la seule manière légitime 
de construire les normes justes communes est la discus-
sion argumentée et égalitaire entre tous les intéressés 
aboutissant à des consensus » (Lazare Poamé, Ethique 
procédurale de la discussion in Gilbert Hottois et Jean-
Noël Missa, Nouvelle encyclopédie de bioéthique, De 
Boeck Université, Bruxelles, 2001, p. 409).
L’éthique procédurale insiste sur la méthode à mettre 
en œuvre pour définir le contenu de la norme plutôt 
que sur la norme elle-même. Elle s’inspire de la phi-
losophie pratique de Kant définie dans la formule  : 
« agis uniquement d’après la maxime qui fait que tu 
peux vouloir en même temps qu’elle devienne une loi 
universelle ». Cette conception procédurale de l’éthique 
va connaître, après le second conflit mondial, des déve-
loppements importants de la part de philosophes aux 
démarches diverses. 
Karl-Otto Apel et Jürgen Habermas mettent l’accent 
sur une éthique du discours (K-O Appel, L’éthique 

JML_1-2017_1-BYK.idml   9 25/09/17   10:57



B
IO

éT
H

IQ
U

E

10 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 1, VOL. 60

de la discussion, Cerf, Paris, 1994, J. Habermas, De 
l’éthique de la discussion, Cerf, Paris, 1992) qui prône 
que chaque norme valide doit satisfaire à la condition 
selon laquelle les conséquences et effets secondaires, qui 
résultent de son observation universelle dans l’intention 
de satisfaire les intérêts de chacun, peuvent être accep-
tées sans contrainte par toutes les personnes concernées.
Chez John Rawls (J. Rawls, A Theory of Justice, Cam-
bridge, Harvard University Press, 1971), la recherche de 
la justice procédurale est en corrélation pleine et entière 
avec la quête d’une justice substantielle car la justice 
d’une procédure dépend toujours soit de la justice de 
son résultat probable, soit de la justice substantielle.
Chez Tristam Engelhardt (H.T. Engelhardt, Bioethics 
and Secular Humanism, the Search for a Common Mo-
rality, London Philadelphia, SCM Press Trinity Press 
Inter, 1991), qui lie l’éthique procédurale au respect des 
principes d’autonomie et de bienfaisance, l’approche 
procédurale est rendue opératoire par l’intégration 
de ces deux principes substantiels fondamentaux et 
conduit à mettre en avant l’idée de « négociation paci-
fique », y compris entre points de vue religieux divers.
Malgré les problèmes qu’elle soulève (l’approche d’Apel 
et d’Habermas, qui privilégie un procéduralisme à visée 
universelle, semble peu adapter à apporter des solutions 
à des situations concrètes tandis que l’approche d’En-
gelhardt, en insistant sur la pratique de la négociation 
pacifique, ouvre la voie à des modes de discussion non 
exclusivement rationnels), la bioéthique procédurale 
s’avère une méthodologie utile au fonctionnement des 
comités d’éthique et peut aussi apporter sa contribution 
pour dégager des solutions, tout au moins des valeurs 
ou références communes.

I. La philosophie et son apport doctrinal

8. Le retour à une philosophie appliquée

L’intérêt de la philosophie pour l’éthique de la méde-
cine remonte au philosophe athénien Aristote (384-322 
av. J.C). Pour celui-ci, l’éthique consiste à exercer la 
sagesse pratique en faisant preuve de discernement dans 
l’application de principes généraux à des cas concrets. 
Cette conception a toutefois été écartée pendant de 
nombreux siècles au profit d’une approche plus théo-
rique (Platon) avant d’être finalement acceptée dans 
l’Europe du XIIIe siècle.
A partir de la Renaissance, la philosophie se dégage 
partiellement de l’emprise de la religion et, avec le siècle 
des Lumières, elle fera prévaloir, y compris dans le do-
maine médical, la norme rationnelle et professionnelle. 
C’est aussi le moment où, l’émancipation acquise de 

la science et de la philosophie sur la religion, les philo-
sophes se tournent vers une éthique plus théorique que 
pratique. Ils se préoccupent de clarifier les enjeux mis en 
exergue par les problèmes du monde, de définir notions 
et concepts et d’établir des règles pour le débat tout 
en discutant des mérites respectifs des divers systèmes 
éthiques, ce qui fera dire à Karl Marx que « jusqu’à pré-
sent, les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde 
(alors que) l’important, c’est de le changer » (Karl Marx 
et Friedrich Engels, « Thèses sur Feuerbach », L’Idéologie 
allemande (Traduction de Renée Cartelle et Gilbert 
Badia), Paris, Editions sociales, 1968, p. 142).
La bioéthique et le mouvement d’idées qu’elle a entraî-
né à partir des années 1960 peuvent ainsi être considé-
rés comme un tournant pour la philosophie qui, pour 
s’intéresser aux questions nées de l’essor de la médecine, 
a dû se détourner en partie de ses préoccupations théo-
riques et renouer avec la préoccupation aristotélicienne 
pour le raisonnement pratique.

9. Le principisme : une philosophie pour  
la bioéthique ?

Le principisme fonde la conception et la pratique de la 
bioéthique sur quatre principes fondamentaux (l’auto-
nomie, la bienfaisance, la non malfaisance et la justice) 
et considère que chaque jugement pratique particulier 
dérive de règles générales elles-mêmes déduites de ces 
principes. Né aux Etats-Unis d’Amérique sous la plume 
de T.L. Beauchamp et J.F. Childless (Principles of Biome-
dical Ethics, Oxford University Press, New-York, 1979), 
le principe d’autonomie postule que le patient est libre 
de décider de son propre intérêt et que nul ne peut aller 
contre sa volonté. Il s’inspire tout aussi bien du principe 
kantien du respect de la personne que de la défense de 
la liberté individuelle promue par John Stuart Mill. Ce 
principe vise à lutter contre le paternalisme médical ; 
il constitue le fondement de la règle du consentement 
libre et informé. Toutefois, il est « neutre » dans la 
mesure où il ne défend aucune conception particulière 
du bien mais laisse l’individu faire ses propres choix.
Le principe de bienfaisance concerne, lui, la substance 
du bien et de l’agir éthique. Il recherche, tout comme 
le paternalisme, une finalité éthique mais pour l’en 
distinguer, il doit reconnaître le primat du principe 
d’autonomie. Le bien qui est recherché est, en effet, 
dans une société pluraliste, non la règle d’or « fais à 
autrui ce que tu voudrais qu’il te fit » mais « fais à autrui 
ce qu’il veut qu’on lui fasse ». 
Le principe de non malfaisance rejoint le principe 
d’éthique médicale traditionnelle, qui impose, pour 
ne pas nuire au patient (« primum non nocere »), de lui 
apporter les meilleurs soins prescrits par son état. Mais, 

JML_1-2017_1-BYK.idml   10 25/09/17   10:57



C
H

R
IS

TI
A

N
 B

Y
K

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1, VOL. 4 11

dans une société plurielle, il permet aussi au médecin de 
refuser de pratiquer des actes contraires à sa conscience, 
le patient pouvant alors faire pratiquer cet acte (l’IVG, 
par exemple) par un autre médecin.
Le principe de justice s’adresse à un problème politique 
et social : la répartition, tant au niveau local que global, 
des ressources et moyens affectés à la santé.
Défini à la fin des années 1970 dans le contexte de 
la société nord-américaine et tenant particulièrement 
compte de la force des individualismes et des com-
munautés, le principisme a été critiqué pour son idéa-
lisme, essentiellement au regard du principe d’autono-
mie, qui postule une liberté du patient sans limite des 
contraintes concrètes qui s’imposent à lui. Toutefois, 
le principisme a su développer, avec un nombre limité 
de principes, une doctrine philosophique qui répondait 
aux changements dans la pratique médicale : le passage 
d’une éthique médicale traditionnelle et contestée vers 
l’émergence de la bioéthique.

10. Les principales autres sources philosophiques 

Les critiques apportées au principisme et l’émergence 
de la bioéthique en dehors des Etats-Unis ont permis 
de revitaliser la bioéthique au contact de la diversité 
des sources philosophiques. Ce faisant, la bioéthique 
s’est enrichie de principes nouveaux redécouverts à 
son profit (principe de dignité, de sacralité de la vie, 
principe de précaution…) mais aussi des controverses 
liées au rapprochement avec des écoles philosophiques 
parfois radicalement opposées. Aussi, les sources philo-
sophiques auxquelles la bioéthique doit son essor sont 
désormais nombreuses et classiques.
Le courant aristotélicien a une influence considérable, 
notamment en ce qu’il porte attention à la praxis – 
l’action tournée vers le bien- et au finalisme – la bioé-
thique fait usage de la notion de prudence.
L’inspiration kantienne est une référence importante 
tant pour le principe d’autonomie (cf. supra) que pour 
celui de dignité de la personne, qui rejette toute com-
mercialisation du corps humain. La philosophe kan-
tienne apporte aussi sa contribution à travers le concept 
d’impératif catégorique qui met l’accent sur la portée 
universelle et inconditionnelle des principes d’éthique. 
Le courant utilitariste inspire largement la bioéthique 
anglo-saxonne. Il part du principe que la moralité d’une 
action s’apprécie à l’aune de son utilité et défend que la 
règle consiste à choisir ce qui permet de réaliser le plus 
d’utilité pour le plus grand nombre. En tenant compte 
du coût (en moyens mais aussi en comparant risques 
et avantages), l’utilitarisme offre ainsi la possibilité 
d’un choix rationnel et quantifiable à partir de calculs 
empiriquement accessibles. Accordant, par ailleurs, un 

intérêt au corps sensible, l’utilitarisme se pose avec une 
certaine acuité la question de la souffrance tant chez 
l’homme (notamment en fin de vie) que chez l’animal.
D’autres courants, historiquement plus récents, comme 
les courants d’inspiration féministe, ou, dans la conti-
nuité de la philosophie des Lumières, la référence aux 
Droits de l’homme, jouent un rôle important dans 
l’extension théorique et pratique de la bioéthique.
Développées en opposition au principisme, les éthiques 
narratives mettent l’accent sur le concret et le particu-
lier. C’est l’éthique du souci de l’autre et elles trouvent 
des assises notamment dans les travaux des philosophes 
français Paul Ricoeur et Emmanuel Levinas.
Chez H. Jonas, l’exigence de responsabilité à l’égard 
d’autrui se tourne vers les risques que la technoscience 
fait courir à l’humanité. Dans son ouvrage le « Principe 
Responsabilité » (Ed. Cerf, Paris, 1991), le philosophe 
construit son approche en trois points :
* le constat : la planète est en danger et ce danger a sa 
cause dans le pouvoir de l’homme, concentré dans le 
pouvoir, devenu autonome, de la technique, 
* un axiome et un impératif : il doit y avoir un avenir 
pour l’humanité et notre obligation est « agir de façon 
que les effets (de notre action) soient compatibles avec 
la permanence d’une vie authentiquement humaine 
sur terre », 
* une théorie éthique : la peur de la menace qui pèse 
sur nous doit être le moteur de toute action pour que 
nous prenions, dès à présent, des mesures qui découlent 
de notre responsabilité vis-à-vis des générations futures. 
C’est « l’herméneutique de la peur ».
Avec la mondialisation, sont apparues de nouveaux 
courants qui influent sur la bioéthique.
Alors que le libéral Francis Fukuyama (La fin de 
l’homme, les conséquences de la révolution biolo-
gique, Folio Gallimard, Paris, 2002) s’inquiète des 
conséquences du développement biotechnologique, 
capable de transformer l’homme à un degré jusqu’alors 
insoupçonné, sur le système politique, le courant trans-
humaniste (Rémi Sussan, Les Utopies post humaines, 
éd. Omnisciences, 2005) appelle de ses vœux de nom-
breuses évolutions technologiques afin de modifier 
l’humain et la société. D’autres courants critiques (al-
termondialiste, néomarxiste, les études sur le genre…) 
insistent pour que l’homme puisse s’inventer une nou-
velle vie, de nouveaux lieux, se construire une nouvelle 
identité (Razmig Keuckeyan, Hémisphère gauche. Une 
cartographie des nouvelles pensées critiques, éd. Zones, 
2010).

JML_1-2017_1-BYK.idml   11 25/09/17   10:57



B
IO

éT
H

IQ
U

E

12 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 1, VOL. 60

J. La philosophie au service de la démarche éthique

11. Démarche déductive (à partir d’une morale 
commune) ou démarche inductive (vers une morale 
commune) ? 

L’éthique est la science pratique des mœurs, du bien et 
du mal auraient dit les classiques. Elle traite de choix 
et de décisions et des gestes qui en découlent lorsque 
des valeurs humaines sont soit ignorées, soit mena-
cées. L’éthique s’occupe ainsi des liens entre l’activité 
humaine et les valeurs humaines véritables.
Notre responsabilité personnelle consiste à répondre 
pour le mieux à ces questions et l’éthique traite préci-
sément des questions liées à la responsabilité. Ceci dit, 
comment opère l’éthique dans la résolution des ques-
tions posées par les nouvelles avancées biomédicales ?
L’éthique peut agir suivant une procédure déductive : 
trouver dans les règles générales celle qui s’appliquera 
avec pertinence à chaque cas d’espèce. La règle du 
consentement éclairé est un principe fondamental de 
l’éthique médicale et, pour être valable, le consente-
ment devrait répondre à trois critères : les propos du 
médecin doivent être parfaitement compris, la liberté 
de décision du patient doit être totale et on doit être 
assuré de ne pas lui nuire. Or, il apparaît qu’en réani-
mation, le plus souvent aucune de ces conditions ne 
peut être satisfaite.
Faut-il alors être exigeant sur la qualité du consente-
ment individuel, quitte à renoncer à des protocoles 
de recherches, ou certaines recherches ont-elles une 
importance assez grande pour justifier qu’on les entre-
prenne malgré un consentement individuel précaire 
ou inexistant ?
Les valeurs n’étant pas isolées mais classées suivant leur 
importance, la solution des conflits de valeurs demande 
une prise de position quant à la façon de mesurer ces 
valeurs. Or, cet arbitrage de conflits de valeurs apparaît 
aujourd’hui de plus en plus malaisé car il n’existe plus 
de hiérarchie de valeurs qui soit absolue.
Ainsi, l’église catholique, qui insiste sur le caractère 
sacré de la vie humaine, admet-elle, depuis Pie XII 
(Jocelyne Saint Arnaud, Trois discours de Pie XII et 
le débat sur l’euthanasie, Laval théologique et philoso-
phique, 50, 3 octobre 1994), qu’il y a un moment où il 
faut s’abstenir de soins extraordinaires de réanimation. 
De plus en plus, c’est au regard d’un contexte donné 
qu’il faudra juger de l’importance respective des impé-
ratifs en présence.
L’éthique a alors souvent recours à une autre méthode, 
inductive celle-là. Il s’agit, pour progresser dans la re-
cherche de valeurs communes, de faire abstraction des 
éthiques individuelles ou plutôt de les confronter non 

dans leurs fondements, mais sur leurs objectifs pour en 
déterminer les convergences. Peut-être constaterons-
nous alors qu’avec des motivations idéologiques diffé-
rentes nous avons une notion commune relativement 
cohérente de l’ordre humain à promouvoir.
Telle fut ainsi la démarche suggérée dès 1984 par lady 
Mary Warnock (Report of the Committee of Inquiry 
into Human Fertilisation and Embryology – “The War-
nock Report” –, Her Majesty’s Stationery Office, Lon-
don, July 1984) et par Anne Fagot-Largeault (L’homme 
bioéthique. Pour une déontologie de la recherche sur 
le vivant, Maloine, Paris, 1985).

IV. L’ÉTHIQUE ET LA DÉONTOLOGIE

La déontologie s’entend de l’ensemble des devoirs qui 
s’imposent à des professionnels dans l’exercice de leur 
activité commune. C’est au philosophe Jeremy Ben-
tham que l’on doit la première apparition en Français, 
dans la traduction de son ouvrage « Essai sur la no-
menclature et la classification des principales branches 
d’Art et Science. » en 1825, du terme déontologie. 
Il y écrit : « l’éthique a reçu le nom plus expressif de 
déontologie ».
Il semble qu’avec le temps, le terme d’éthique avec ses 
racines latines a pris, dans le langage courant, le dessus 
sur le terme déontologie et ses racines grecques.
Sans doute, cette préférence de langage dénote-t-elle 
aussi les changements de la perception sociale des 
notions d’éthique et de déontologie : d’une référence 
aux devoirs d’une profession organisée (la déontologie 
est précise, détaillée et « disciplinaire »), elle s’ouvre à 
une éthique des pratiques (fondée sur des principes 
fondamentaux d’inspiration philosophique) et soumise 
à débat public entre les différents acteurs concernés. 
Ceci est particulièrement vrai de l’éthique médicale 
qui, en raison de son histoire ancienne, sert souvent 
d’exemple pour étendre à d’autres professions l’exigence 
de règles éthiques. 

K. L’éthique médicale : une histoire ancienne

Ce que l’on doit retenir de cette histoire, dont la sym-
bolique s’exprime avec le serment d’Hippocrate (Kos, 
Grèce, Ve siècle av. J-C), est la volonté des médecins 
d’affirmer une éthique fondée sur des principes univer-
sels (valables en tous temps et en tous lieux) et préser-
vant l’autonomie de leur profession : autonomie vis-à-
vis du pouvoir religieux comme du pouvoir séculaire 
mais aussi autonomie vis-à-vis des autres intervenants 
dans le domaine de la santé, intervenants non protégés 
par l’organisation de leurs professions.

JML_1-2017_1-BYK.idml   12 25/09/17   10:57



C
H

R
IS

TI
A

N
 B

Y
K

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 1, VOL. 4 13

Toutefois, l’éthique médicale n’est pas une éthique des 
grands principes moraux appliqués à la médecine. Pour 
être efficace et utile, l’histoire lui a donné un sens plus 
restreint mais aussi plus autonome : celui de définir 
« l’ensemble des devoirs et règles liés à l’exercice d’une 
profession » (B. Hoerni, Ethique et déontologie médi-
cale, Masson, Paris, 1996) ou, de façon encore plus 
précise « l’ensemble des devoirs inhérents à l’exercice 
d’une activité professionnelle libérale, et le plus sou-
vent, définis par un ordre professionnel » (G. Cornu, 
Vocabulaire juridique, PUF, Paris, 1987). L’essor de 
la biomédecine et un certain conservatisme médical 
quant aux rapports médecins – patients vont entraîner, 
à partir des années 1970, une profonde évolution de la 
perception et du rôle de l’éthique.

L. L’éthique médicale et la bioéthique

La part prise par les chercheurs en biologie à débattre 
des questions d’éthique posées par l’essor des sciences 
biomédicales a été très importante dès l’origine même 
du débat bioéthique. En 1963, J. Ledeberg, professeur 
à l’Université de Stanford (Californie) et prix Nobel, 
affirmait le principe d’une responsabilité des biologistes 
pour assurer un nouveau développement de l’humanité. 
Ce développement devait, pour certains (Muller, Crick 
et plus tard E. O. Wilson et les partisans de la « socio-
biologie »), se fonder principalement sur la génétique 
alors que pour d’autres, dont le cancérologue Potter, 
il s’appuyait sur l’unité profonde de l’ordre vital et de 
l’ordre spirituel.
Cette responsabilité des biologistes a fait peur et la bioé-
thique américaine s’est développée comme une réaction 
du classicisme éthique contre la tendance d’une nou-
velle éthique médicale, celle des chercheurs, à occuper 
le devant de la scène d’où l’importance prise par la 
philosophie dans ce mouvement.
Dans cette perspective, l’éthique professionnelle se 
rattache dans ses obligations particulières aux grands 
principes d’une morale à caractère philosophique et 
religieux.
Cette approche marque aussi une rupture en consa-
crant, pour la pratique, le fait que l’éthique n’est plus 
du ressort exclusif du médecin. Elle ne pose plus en 
premier le devoir-faire du médecin mais le droit du 
patient.
Il ne s’agit plus de la relation personnelle entre le méde-
cin et son patient reposant sur la conscience de l’un et 
la confiance de l’autre, mais du rapport entre deux êtres 
dont l’un est détenteur d’une science, d’une technique 
et l’autre est porteur d’une souffrance, d’une volonté 
et d’un projet de vie.
L’éthique ainsi comprise ne peut plus être le produit de 

la seule conscience mais celui d’une élaboration visant à 
des décisions acceptables par les parties en cause, d’où 
le rôle primordial joué par la notion de « consentement 
éclairé ».
Qu’elle contribue à appliquer des normes reconnues 
à des cas concrets ou qu’elle facilite l’adaptation des 
normes, voire la création d’une nouvelle normativité, 
l’éthique est au cœur d’une interrogation sur l’opportu-
nité et la validité des normes à laquelle le droit contri-
bue lui aussi.

M. L’éthique médicale et le droit : des réalités 
distinctes en interaction

Le droit et la morale ne sont pas des réalités séparées 
mais vivent dans un rapport dialectique.
Au regard de l’éthique clinique, c’est-à-dire de celle qui 
a trait aux cas individuels, les rapports avec le droit sont 
évidents, comme nous l’avons déjà indiqué plus haut.
Par l’un de leurs buts tout d’abord puisqu’ils visent 
tous deux à une certaine rationalisation des processus 
décisionnels portant sur la personne humaine. Par leur 
objet ensuite, les deux s’insérant dans une interroga-
tion sur des rapports humains individualisés et dans la 
recherche d’une définition et d’un partage des pouvoirs 
(médecin/patient, individu/État).
Par le caractère pédagogique de leur réflexion : l’éthique 
clinique cherche à aider le patient à se sentir responsable 
dans la prise de décision ; le droit, quant à lui, tente 
d’encadrer la prise de décision dans un formalisme indi-
cateur d’une normalité qui ne peut être transgressée. 
Enfin, l’éthique clinique est pour le juriste un champ 
privilégié d’observation de l’émergence de la normati-
vité. Mais l’analogie n’est cependant pas totale.
(supra II E)

5. BIOÉTHIQUE ET POLITIQUE

N. Place du débat bioéthique 

La révolution biomédicale, par les espoirs et les peurs 
qu’elle engendre, constitue bien un phénomène poli-
tique dans la mesure où elle met en exergue la place 
éminente acquise par l’essor des techniques dans le 
fonctionnement des sociétés modernes. Dès lors que 
les politiques en matière de recherche scientifique et de 
santé publique deviennent un des points clés du lien 
social, nous sommes inévitablement conduits à nous 
interroger sur la capacité de nos institutions politiques 
à nous permettre d’en conserver la maîtrise et de dresser 
des perspectives à leur développement.

JML_1-2017_1-BYK.idml   13 25/09/17   10:57



B
IO

éT
H

IQ
U

E

14 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 1, VOL. 60

La difficulté n’est pas que substantielle. Elle réside 
aussi à trouver des méthodes appropriées à un débat 
conforme au respect de l’état de droit et à la nécessité 
d’encourager le débat public mais également à per-
mettre aux nouvelles techniques de se développer au 
bénéfice de tous.

O. Biopolitique et biopouvoir 

Si la vie biologique a ses lois, celles-ci peuvent aussi être 
utilisées par le pouvoir politique, comme l’a montré 
M. Foucault, pour exercer une action concertée sur la 
vie de la population afin d’en accroître la vitalité ou, 
au contraire, pour mieux la contrôler. A cet égard, la 
concurrence que la médecine (le pouvoir médical) et 
l’État, via le développement d’institutions sanitaires et 
sociales, peuvent exercer sur le corps des citoyens se révé-
lerait particulièrement inquiétante pour l’individu et la 
démocratie avec la révolution biomédicale, qui laisse 
entrevoir les clés de la maîtrise de la procréation, de 
l’hérédité et du cerveau. Le droit des sciences de la vie 
n’est plus ainsi seulement un droit des pratiques et des 
techniques, un droit qui a des incidences sur les relations 
familiales et intrapersonnelles. Il devient un droit lié aux 
libertés fondamentales, voire aux valeurs constitutives 
de la société, un « droit matriciel » que certains songent 
dès lors à inscrire, comme d’autres droits fondamen-
taux, dans les constitutions ou déclarations de droits. 
Un comité de réflexion sur le Préambule de la Consti-
tution a ainsi été mis en place, chargé notamment de 
s’interroger sur l’existence de principes directeurs sur 

lesquels il conviendrait de fonder, au-delà de l’évolution 
des techniques, l’approche française des problèmes liés à 
la bioéthique (D. no 2008-328, 9 avr. 2008 : JO, 10 avr.).
Bibliographie : C. Byk, La Constitution, loi suprême 
de la Cité ou instrument du sacre de la bioéthique ? 
JCP G 2008, no 205. — B. Mathieu, Bioéthique et 
constitution  : quelles règles pour quel défi ? JCP G 
2008, no 206.

P. Dimension internationale 

A ce risque d’une société de contrôle s’ajouterait dans 
l’espace international un autre enjeu de pouvoir : celui 
qui vise à perpétuer la domination des pays développés 
sur les pays en développement.
La quasi-impossibilité pour ces derniers d’avoir accès 
à des soins de santé, la protection des applications des 
nouvelles technologies par l’extension de mesures de 
propriété intellectuelle alors que les pays développés 
continueraient à piller les ressources naturelles des pays 
en développement sont autant d’éléments montrant 
que la bataille Nord/Sud s’introduit dans le champ de 
la bioéthique. Tel est, au moins, le sens de l’affronte-
ment que se livrent, autour de la définition du concept 
de bioéthique, les pays développés, qui souhaitent la 
limiter à l’essor de la biomédecine, et les pays en déve-
loppement, qui voudraient y inclure les droits fonda-
mentaux de base (accès à la santé, au logement, à l’eau, 
lutte contre l’illettrisme et la pauvreté) et la biodiversité 
pour contrecarrer les effets de la mondialisation écono-
mique.						       ■

JML_1-2017_1-BYK.idml   14 25/09/17   10:57


	JML_1-2017_1-BYK

