
en
v

ir
o

n
n

em
en

t

46 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 5, VOL. 59

294

L’ENCYCLIQUE LAUDATO SI’  
DU PAPE FRANÇOIS (18/06/2015)
THE ENCYCLICAL LETTER LAUDATO SI’ BY POPE FRANCIS

Par Fabien REVOL*

 

RÉSUMÉ

La lettre encyclique Laudato si’ du Pape François pu-
bliée le 18/06/16 était très attendue et a suscité des 
remous au sein de l’Église catholique, tout en étant 
très bien accueillie par les milieux laïcs de la militance 
écologiste. Ce texte est arrivé comme une contribu-
tion pontificale bien programmée aux réflexions de la 
COP 21. Entre continuité et rupture, le Pape enrichit 
la Doctrine Sociale de l’Église de son expérience de 
l’écoute du cri de la terre et du cri des pauvres pour 
élaborer le concept d’écologie intégrale. Au-delà de la 
connaissance des écosystèmes ou de la protection de 
la nature ce concept invite à penser le mode de vie 
de la personne humaine inscrite dans des réseaux de 
relations fondamentales. Mais cette écologie intégrale 
se présente comme un projet à poursuivre et dont la 
mise en œuvre ne sera possible que si chacun s’engage 
sur un chemin de conversion qui l’amènera à chan-
ger son regard sur les êtres naturels. Cela permettra de 
reconnaître la valeur propre et intrinsèque de ces êtres 
contrairement aux représentations de la nature issues 
de la modernité.

MOTS-CLÉS

Écologie intégrale, Doctrine sociale de l’Église, Pa-
radigme technocratique, Évangile de la création, 
Conversion.

ABSTRACT

The encyclical letter Laudato si’ of Pope Francis pu-
blished on 18/06/16 was much awaited and aroused 
stir within the Catholic Church, while being very 
well received by the lay circles of the militant ecolo-
gist. This text came as a well-programmed pontifical 
contribution to the reflections of COP 21. Between 
continuity and rupture, the Pope enriches the Social 
Doctrine of the Church with his experience of liste-
ning to the cry of the earth and the cry of the poor 
in order to develop the concept of integral ecology. 
Beyond the knowledge of ecosystems or the protec-
tion of nature this concept invites us to think of the 
way of life of the human person inscribed in networks 
of fundamental relations. But this integral ecology 
presents itself as a project to be pursued and whose 
implementation will only be possible if each one en-
gages in a path of conversion that will lead oneself 
to change one’s outlook on natural beings. This will 
make it possible to recognize the proper and intrinsic 
value of these beings, contrary to the representations 
of nature stemming from modernity.

KEYWORDS

Integral Ecology, Social Doctrine of the Church, Tech-
nocratic Paradigm, Gospel of Creation, Conversion.

* Chaire Jean Bastaire, pour une vision chrétienne de l’écologie intégrale, 
Théologie, éthique et spiritualité, Centre interdisciplinaire d’éthique, 
Université catholique de Lyon – frevol@univ-catholyon.fr

046-051 10-Revol.idml   46 21/03/17   11:27



Fa
b

ie
n

 R
ev

o
l

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 4, VOL. 3 47
295

UNE ENCYCLIQUE ATTENDUE

Un programme pontifical ?

Dans l’homélie introductive à son ministère pétrinien, 
le Pape François donne les grandes orientations pas-
torales qu’il souhaite donner à son pontificat. Force 
est de constater que la question écologique est très 
présente. Il invite en particulier à prendre modèle sur 
saint Joseph en tant que gardien de la sainte famille. 
Il est présenté comme le gardien de Jésus et de Marie.

Garder Jésus et Marie, garder la création tout en-
tière, garder chaque personne, spécialement la plus 
pauvre, nous garder nous-mêmes : voici un service 
que l’Évêque de Rome est appelé à accomplir, mais 
auquel nous sommes tous appelés pour faire res-
plendir l’étoile de l’espérance : gardons avec amour 
ce que Dieu nous a donné (1) !

Pour nous aujourd’hui, être gardien de Jésus passe par 
la triple prise en compte de la protection de la créa-
tion, du frère, et de soi-même. Et l’une ne peut s’en-
tendre ni se comprendre sans l’autre. La façon dont 
saint Joseph est gardien de la sainte famille est une in-
vitation à être des gardiens de la création (2). De cette 
orientation générale annoncée, il était clair qu’un texte 
important pouvait sortir bientôt. Le programme du 
Pape inclut donc la sauvegarde de la création comme 
étant une mission de gardien et de serviteur.
Après l’encyclique Lumen Fidei en 2013 et l’exhorta-
tion apostolique Evangelii Gaudium, le thème central 
de l’encyclique suivante est annoncé lors de l’angélus 
du 14 juin 2015, le soin à apporter à la création. Il 
nous invitait à prier pour « que tous puissent recevoir 
son message et grandir dans la responsabilité envers la 
maison commune que Dieu nous a confié » (3).

Sur la forme

Le style du pape est bien identifiable dans ce texte, 
notamment sur le plan littéraire. Il est direct simple 
et accessible, parfois provocateur. Il parle en pasteur 
qui veut faire passer son message. Cela contraste 

(1)  Pape François, Homélie du 19 mars 2013. Par souci pratique, 
toutes les références aux textes magistérielles seront succinctes dans leur 
présentation. Il est possible au lecteur de les retrouver toutes sur le site 
du Saint-Siège : http://w2.vatican.va/content/vatican/fr.html.

(2)  Pape François, « Homélie du 19/03/2013 ».

(3)  Pape François, Angelus du dimanche 14 juin 2015.

avec le style académique de son prédécesseur le pape 
Benoît XVI dans lequel on pouvait reconnaître l’uni-
versitaire et le théologien soucieux de la rigueur dans 
l’expression de ses idées.
Cette encyclique Laudato si’ est une « réflexion joyeuse 
et dramatique  » (LS 246). On le voit bien, le pape 
oscille entre mise en garde contre les catastrophes 
écologiques présentes et à venir, car François est à 
l’écoute du cri de la clameur de la terre et de la cla-
meur des pauvres ; et avec l’espérance manifesté dans 
sa confiance en la nature humaine, et en la foi dans 
un Dieu créateur et sauveur. Ces deux derniers aspects 
sont les véritables points d’appui de l’engagement 
pour la sauvegarde de la maison commune. Ce n’est 
pas la peur, ni le désarroi face à la crise qui meut le 
chrétien en écologie.

Doctrine Sociale de l’Église

D’après les mots mêmes du pape, cette encyclique 
s’inscrit dans le Magistère social de l’Église (LS 15). 
Elle se met dans le sillage de la tradition de ses prédé-
cesseurs en particulier de Jean XXII avec l’encyclique 
Pacem in Terris (1963), de Paul VI avec l’encyclique 
Populorum Progressio (1967) Jean Paul II avec les en-
cycliques Sollicitudo Rei Socialis (1987) et Centesimus 
Annus (1991), de Benoît XVI avec Caritas in Veritate 
(2009). De ce fait elle tente de faire coexister et d’arti-
culer continuité et parfois rupture. Le grand signal de 
l’appartenance de Laudato si’ à ce corpus est l’omni-
présence du thème de l’option préférentielle pour les 
pauvres et qui est structurant de tout le texte. En cela 
Laudato si’ fait un echo direct à Evangelii Gaudium : 
« Nous ne pouvons pas toujours manifester adéqua-
tement la beauté de l’Évangile mais nous devons tou-
jours manifester ce signe : l’option pour les derniers, 
pour ceux que la société rejette et met de côté. » (EG 
197). «  Les pauvres ont une place de choix dans le 
cœur de Dieu, au point que lui-même « s’est fait 
pauvre » (2 Co 8, 9). » (EG 195). Mais François est 
tellement à l’écoute de la clameur de la terre et des 
pauvres (LS  49) qu’il en vient à créer une nouvelle 
catégorie de pauvre à qui il convient désormais d’ap-
pliquer cette option : la planète (LS 2).

Rapport à l’universel

Comme les problèmes écologiques concernent tous 
les êtres humains en tant qu’habitant de la maison 
commune qu’est la terre, c’est une encyclique adressée 
à tous les hommes de bonne volonté, comme toute 

046-051 10-Revol.idml   47 21/03/17   11:27



en
v

ir
o

n
n

em
en

t

48 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 5, VOL. 59

296

encyclique, mais peut-être encore plus. Il se situe dans 
l’héritage de Jean XXIII qui avait déjà adressé son en-
cyclique Pacem in terris de 1963 à toutes personnes sur 
la terre au sujet de la paix dans le monde.
Il faut également noter que les références et sources 
du Saint-Père témoignent de ce souci d’universalité  : 
Il fait constamment référence aux diverses conférences 
épiscopales des différents continents. Habituellement, 
le magistère établit une continuité dans l’histoire de la 
Tradition, ce que François fait avec diligence (LS 3-6). 
Pour la première fois dans une encyclique, le pape ap-
porte la garantie de la foi qui est spatialement univer-
sellement partagée. On rejoint ainsi l’Adage de Vincent 
de Lérins dans le Commonitorium. « Tenir pour vérité 
de foi ce qui a été cru partout, toujours et par tous. »

Un effet de génération ?

Dans Evangelii Gaudium, la thématique principale est 
la mission. Dans Laudato si’ il s’agit de la sauvegarde 
de la maison commune (LS 3). Les sceptiques diront 
que c’est dans l’air du temps et que l’Église surfe sur 
la vague verte de l’écologie. Ça passera… Certains ac-
cusent même le Pape de récupération pour récupérer 
plus de croyants…
Le fait est que Nicolas Hulot qui avait pour charge 
de sensibiliser le grand public aux enjeux de la COP 
21 de Paris (4), se trouvait en situation inquiétante 
face au peu de réaction qu’il rencontrait. Ainsi s’est-il 
tourné, en désespoir de cause, vers les religions, pen-
sant qu’il serait possible pour leur leaders d’agir au-
près des fidèles de manière à promouvoir une prise de 
conscience écologique. Fort de cet espoir, il est allé à la 
rencontre du Pape pour lui demander ce qu’il comp-
tait faire pour sensibiliser les catholiques aux enjeux 
de la COP 21. La réponse du Pape est constituée par 
cette encyclique.
Il semble qu’il souhaite susciter un effet de génération 
comme Pacem in terris en son temps. Cette encyclique 
a été marquante pour une génération de catholiques 
qui s’est engagée en faveur de la construction de la 
paix. L’actualité des voyages de François plaide-t-elle 
pour cette thèse ? Il encourage ceux qu’ils rencontrent 
à créer des groupes de réflexion autour du texte et il le 
cite abondamment lors de ses discours, en particulier 
à l’ONU ou devant le congrès américain.
La réception de ce texte est étonnante, il s’est vendu 

(4)   Dominique Lang, « Nicolas Hulot sensibilise le Vatican aux 
urgences environnementales », Pèlerin, n°6892, 2 janvier 2015, http://
www.pelerin.com/L-actualite-autrement/Les-enjeux-de-l-ecologie/
Pelerins-de-la-Terre/Nicolas-Hulot-sensibilise-le-Vatican-aux-urgences-
environnementales, consulté le 29/01/16.

à de très nombreux exemplaires, figurant dans le top 
20 des ventes françaises pendant l’été 2015. Ce texte a 
été salué par des chefs d’états comme Barack Obama 
et François Hollande comme étant tout à fait remar-
quable. J’entends des écologues de métier dire que ce 
texte, ne fait pas que promouvoir des idées déjà portée 
par les partis écologistes, mais il les aide à les repenser.
La question à se poser est la suivante  : y a-t-il effet 
de mode ? Il y a plutôt un travail d’universalisation 
et d’inculturation de la foi chrétienne par le dialogue 
que le pape opère entre théologie, pratique pastorale 
et écologie. C’est donc un travail qui devrait donner 
une nouvelle orientation à l’Église dans la gestion des 
défis de ce monde. Il semble en effet que l’objectif 
de ce texte soit de démontrer en quoi l’engagement 
pour la sauvegarde de la maison commune doit dé-
couler naturellement de la foi au Christ ressuscité, 
et que si ce n’est pas le cas dans la vie des fidèles, il 
est nécessaire d’entrer dans une démarche de conver-
sion, démarche qui est la clé de lecture du plan de 
l’encyclique.

LE PLAN DE L’ENCYCLIQUE

Bâti autour d’un concept central :  
l’écologie intégrale

Cette encyclique se compose de six chapitres bâtis au-
tour du concept central développé par le Saint Père : 
«  l’écologie intégrale  », au chapitre 4, c’est-à-dire au 
milieu du texte. Il s’agit vraiment d’une nouveauté par 
rapport à ses prédécesseurs qui mettaient plus en avant 
la notion d’« écologie humaine », et on s’aperçoit, à 
travers cet édifice, qu’il mise gros sur sa réception, 
tant en milieu chrétien que non chrétien. Ce concept 
qui articule dans une perspective unifiée les différents 
aspects de la vie humaine en rapport avec son environ-
nement, considère que le rapport à Dieu, le rapport 
à soi, le rapport aux autres, et le rapport à la nature, 
sont des relations dont il faut prendre soin dans une 
mesure similaire afin de ne pas introduire de désordre 
dans le monde (le désordre écologique en est un). Le 
déséquilibre de ces rapports est à l’origine anthropolo-
gique de la crise écologique.
Chez les Catholiques, le concept d’écologie intégrale 
était déjà connu en France depuis quelques année, 
tel que proposé par l’essayiste Falk Van Gaver (5) et 

(5)  Falk Van Gaver, « Pour une écologie intégrale », L’Homme Nouveau, 
2007, et L’écologie selon Jésus Christ, Paris, Editions de l’Homme Nouveau, 
2011, p. 11.

046-051 10-Revol.idml   48 21/03/17   11:27



Fa
b

ie
n

 R
ev

o
l

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 4, VOL. 3 49
297

repris par Gaultier Bès de Berc et ses collaborateurs au 
moment de la « Manif pour tous », en réaction à la loi 
sur le mariage homosexuel (6)  :

L’écologie intégrale ne choisit ni l’humain contre 
la nature ni la nature contre l’humain. Elle cherche 
au contraire à réconcilier l’humanisme et l’envi-
ronnementalisme, à faire la synthèse entre respect 
absolu de la dignité humaine et préservation de la 
biodiversité. Promouvoir l’écologie intégrale, c’est 
reconnaître qu’on ne saurait défendre l’une sans 
protéger l’autre, se soucier des plus fragiles sans 
s’opposer à tout ce que nos modes de vie peuvent 
avoir de dégradant et de destructeur. Car la dété-
rioration de notre environnement ne peut qu’en 
traîner notre déshumanisation (7).

Les thèmes qui entrent dans la structuration de 
cette écologie intégrale sont les suivants selon le 
Saint-Père :

L’intime relation entre les pauvres et la fragilité de 
la planète  ; la conviction que tout est lié dans le 
monde ; la critique du nouveau paradigme et des 
formes de pouvoir qui dérivent de la technologie ; 
l’invitation à chercher d’autres façons de com-
prendre l’économie et le progrès ; la valeur propre 
de chaque créature ; le sens humain de l’écologie ; 
la nécessité de débats sincères et honnêtes ; la grave 
responsabilité de la politique internationale et lo-
cale  ; la culture du déchet et la proposition d’un 
nouveau style de vie. (LS 16)

Ils sont transversaux à tous les chapitres.

Premier essai de découpage

Comme expliqué par le pape lui-même en LS 15, 
ce parcours commence (ch. 1) par une écoute spiri-
tuelle des meilleurs résultats scientifiques disponibles 
aujourd’hui sur les questions environnementales, pour 
ensuite, « en faire voir la profondeur et de donner une 
base concrète au parcours éthique et spirituel qui 
suit » (LS 15). Notons que la science est l’instrument 
privilégié à travers lequel nous pouvons écouter le cri 
de la terre. Il y a un vrai dialogue entre science, théo-
logie et vie chrétienne dans ce texte.
L’étape suivante (ch. 2) est la reprise de la richesse de la 
tradition judéo-chrétienne, en puisant dans les textes 

(6)   Gauthier Bes de Berc et al. Nos Limites, pour une écologie intégrale, Paris, 
Le centurion, 2014, p. 11.

(7)  Ibid., p. 12.

bibliques, puis dans l’élaboration théologique sur la-
quelle elle est basée.
L’analyse se dirige ensuite (ch. 3), « aux racines de la 
situation actuelle, pour que nous ne considérions pas 
seulement les symptômes, mais aussi les causes les plus 
profondes » (LS15).
Le but est d’élaborer le profil de l’écologie intégrale 
(ch. 4), qui, dans ses différentes dimensions, puisse 
comprendre, «  la place spécifique de l’être humain 
dans ce monde et ses relations avec la réalité qui l’en-
toure » (LS 15).
Partant de cette base, le Pape François propose (ch. 5) 
une série de lignes de renouvellement de la politique 
internationale, nationale et locale, des processus de 
décision dans le secteur public et des entreprises, du 
rapport entre politique et économie, entre religions et 
sciences, et tout cela dans un dialogue transparent et 
honnête.
Enfin, sur la base de la conviction que « tout change-
ment a besoin de motivations et d’un chemin éduca-
tif », le chapitre 6 propose « quelques lignes de matu-
ration humaine inspirées par le trésor de l’expérience 
spirituelle chrétienne  » (LS 15). Dans cette ligne, 
l’Encyclique se termine en donnant le texte de deux 
prières  : la première à partager avec les croyants des 
autres religions et la seconde pour les chrétiens, repre-
nant ainsi l’attitude de contemplation avec laquelle 
l’Encyclique a commencé en citant les premiers mots 
du cantique des créatures de saint François d’Assise.
Ces éléments sont issus d’une approche linéaire de 
l’encyclique, ce sont ceux qui furent fournis par le 
Saint Siège à la Conférence des Évêques de France. 
Cependant, je pense qu’ils ne présentent pas la pro-
fondeur de la démarche de cette encyclique. Et ma 
proposition est celle de prendre comme clé lecture le 
schème de la conversion.

UNE AUTRE APPROCHE DU PLAN : 
COMPRENDRE LE SOUFFLE QUI TRAVERSE 
LAUDATO SI’

La démarche conversion comme explicatum  
du plan de Laudato si’

Ma thèse est la suivante : le texte de Laudato Si invite 
à une démarche de conversion qui suit la structure du 
sacrement de réconciliation  : Elle part d’un un état 
des lieux des problèmes écologiques contemporains à 
l’origine de la démarche. Il y a un problème dans le 
monde, comme pour la conversion, on reconnait qu’il 
y a un problème dans sa vie. Pour établir ce constat, 

046-051 10-Revol.idml   49 21/03/17   11:27



en
v

ir
o

n
n

em
en

t

50 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 5, VOL. 59

298

au chapitre 1 le Saint-Père se met à l’écoute du dis-
cours scientifique qu’il estime le mieux qualifié pour 
entendre le cri de la terre qui se manifeste par la crise 
écologique globale. L’être humain serait-il en cause ? 
La reconnaissance du problème invite à initier le tra-
vail de conversion.
Ce dernier commence vraiment par l’accueil de la grâce 
et de la Parole de Dieu. Dans le sacrement de récon-
ciliation ce n’est pas le péché qui est confessé, mais la 
foi en la miséricorde divine. Elle est manifestée par la 
Parole qui met en lumière ma vie, ma situation sous le 
regard d’amour de Dieu. Voilà pourquoi, au chapitre 
2, le pape François fait mémoire de « l’évangile de la 
création » afin de confesser la substance inaltérable de 
notre foi qui doit nourrir notre regard sur le monde 
et sur toutes les créatures confiés à notre domination 
bienveillante. La connaissance de cette grâce qui nous 
est faite nous invite à l’examen de conscience, sur les 
causes humaines de la crise écologique.
L’effet de la grâce amène la confession de foi, puis dans 
un second temps, la reconnaissance de nos péchés. En 
effet, il y a un décalage entre ce à quoi nous invite 
l’évangile de la création, en termes de responsabilité, 
et ce que nous avons fait à notre maison commune ces 
quelques derniers siècles. Le Chapitre 3 cherche alors 
ce qui en l’homme est tordu, et blessé, (je le recite ici) 
« aux racines de la situation actuelle, pour que nous 
ne considérions pas seulement les symptômes, mais 
aussi les causes les plus profondes. » (LS 15). Le but 
est de chercher les solutions qui pourront corriger un 
rapport humain injuste envers la nature, envers notre 
maison commune.
Au chapitre 4, le pape propose un chemin de conver-
sion qui amène le changement possible, premièrement 
par l’abandon de ses idoles, c’est-à-dire, l’abandon du 
paradigme technocratique, et deuxièmement l’accueil 
de l’évangile de la création. Ce chemin de conversion, 
de changement de vie, est présenté sous la forme de 
l’écologie intégrale. Comme nous l’avons vu cette der-
nière n’oppose pas écologie humaine à écologie envi-
ronnementale, elle considère qu’on ne peut vraiment 
prendre soin de l’homme, en particulier des pauvres, si 
la protection de la nature n’est pas garantie.
La pénitence qui sert à réparer les conséquences du 
péché arrive au chapitre 5 : ce sont les recommanda-
tions et les appels à l’engagement pour la construction 
d’un mode de vie nouveau à l’échelle internationale et 
locale, sur les plans de la politique et de l’économie.
La conversion, pour qu’elle dure et ne soit pas qu’un 
feu de paille, doit être nourrie par des recomman-
dations spirituelles. Des indications, pour éviter les 
rechutes et entretenir la grâce donnée, sont adminis-
trées au chapitre 6. Elles se situent sur deux plans, tout 

d’abord sur celui de l’éthique, par l’appel à une édu-
cation à l’écologie intégrale, et sur le plan spirituel, 
en puisant dans les trésors de la tradition spirituelle 
chrétienne. Il faut que les idées développées dans la 
partie théologique sur la création passent de la tête au 
cœur et deviennent nourriture pour la vie chrétienne.

Superstructure et lames de fond

Les idées directrices du Saint-Père qui traversent le 
texte, telles des lames de fond, agissent comme les pi-
liers de la superstructure apparente. La thèse qui sous-
tend cette organisation est la suivante : Le pape François 
construit le concept d’écologie intégrale dans un double 
mouvement de déconstruction, reconstruction, des re-
présentations chrétiennes de la nature. Déconstruction, 
car il s’agit d’abord de dénoncer les représentations 
non-chrétiennes de la nature, mais que les chrétiens 
se sont appropriés au cours des siècles de la modernité 
(8). Reconstruction de ces représentations à partir de la 
substance de la foi véhiculée par l’évangile de la créa-
tion. Ces représentations seront à même de façonner 
un comportement humain envers la nature, comporte-
ment duquel découlera spontanément la sauvegarde de 
la maison commune selon une écologie intégrale.
Je le répète, la lame de fond de l’encyclique est donc 
un mouvement de déconstruction-reconstruction. Le 
paradigme à critiquer est celui que François nomme 
«  technocratique  ». Il s’agit de l’ensemble des repré-
sentations de la nature issues de la modernité – c’est-
à-dire à partir de René Descartes – et qui régule notre 
rapport à la nature comprise comme stock de res-
sources à exploiter. D’où une idée de domination qui 
est d’abord une exploitation (mot qui signifie étymo-
logiquement « tirer de l’argent de ») à l’origine de la 
crise écologique. Ces représentations de la nature sont 
qualifiées par le pape de non-chrétiennes. Il faut les 
abandonner comme on abandonne des idoles pour se 
convertir au vrai Dieu.
Le mouvement de reconstruction est alors celui de la 
redécouverte du patrimoine de la pensée chrétienne au 
sujet du rapport de l’homme à la nature qui indique 
une domination de service, de bonne intendance. Il 

(8)  En cela le pape François montre qu’il est au courant de la critique 
de Lynn White Jr en 1966, et qu’il en a bien intégré le schéma 
anthropologique : « Ce que les gens font au sujet de leur écologie dépend 
de ce qu’ils pensent d’eux-mêmes en relation avec les choses qui les 
entourent. L’écologie humaine est conditionnée en profondeur par les 
croyances sur notre nature et notre destinée – à savoir par la religion », 
Lynn White Jr., «  Les Racines historiques de notre crise écologique », 
traduit de l’anglais par Jacques. Morizot, appendice de Jean-Yves Goffi, 
Le philosophe et ses animaux, du statut éthique de l’animal (coll. Rayon Philo), 
Nîmes, Editions Jacqueline Chambon, 1994, p. 289-309, citation p. 300.

046-051 10-Revol.idml   50 21/03/17   11:27



Fa
b

ie
n

 R
ev

o
l

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 4, VOL. 3 51
299

faut même se mettre au service du projet créateur qui 
se laisse connaître à celui qui veut bien voir les traces 
du Créateur dans la création.
Au-delà de la peur et des catastrophismes, l’enjeu est 
ici la structuration d’un regard chrétien d’espérance 
sur les créatures et l’ensemble de la création qui per-
mettra de mobiliser les fidèles en faveur de la sauve-
garde de la maison commune. Car la peur de l’apoca-
lypse ne suffit pas pour mettre en route l’engagement 
chrétien. Le chrétien avance dans la vie mu par l’espé-
rance que suscite sa foi en la résurrection. Le moyen 
de vivre selon ce regard chrétien sur la création peut 
s’incarner dans le projet de l’écologie intégrale nourri 
par l’évangile de la création.
Mais nous avons besoin d’un modèle pour nous aider 
à vivre ce projet. Cela nous amènera à considérer la 
figure principale, celle que François assume et nous 
donne pour développer l’écologie intégrale  : saint 
François d’Assise et son message prophétique sur le 
rapport au pauvre, le souci de la paix, et le respect 
de toute créature. Notons qu’il est convoqué à chaque 
moment important de l’encyclique.

CONCLUSION

En résumé nous pouvons dire que nous avons une 
super structure et une lame de fond : Une superstruc-
ture : celle su sacrement de réconciliation pour nous 
aider à penser et à vivre la conversion selon six étapes 
que je rappelle ici : état des lieux, accueil de la Parole 
de Dieu, confession des péchés, chemin de conver-
sion, pénitence et, nourriture pour la durabilité de la 
conversion : éducation et spiritualité.
Une lame de fond de déconstruction / reconstruc-
tion dans ce processus de conversion  : abandonner 
les idoles du paradigme technocratique – la vision 
moderne de la nature qui amène à ne considérer le 
monde comme un stock de ressources – pour choisir 
la vie, celle de la sobriété heureuse, par le chemin de 

l’écologie intégrale, fondée sur des représentations de 
la nature en harmonie avec les images et représenta-
tions de la nature fournie par la substance même de la 
foi. Pour cela il faut adopter le regard même de Dieu 
sur les créatures. Un regard d’espérance apte à nour-
rir notre engagement pour la sauvegarde de la maison 
commune. ■

BIBLIOGRAPHIE 

Bès de Berc Gauthier, et al. Nos Limites, pour une écologie 
intégrale, Paris, Le centurion, 2014.
Pape François, Loué sois-tu  ! Laudato si’, édition présentée et 
annotée par l’équipe du CERAS avec un guide de lecture en parte-
nariat avec la CEF, Bruxelles, Lessius, 2015.
—, Laudato si’ : Edition commentée, Jérôme Beau (éd.), Pa-
ris, Parole et Silence, 2015.
—, Angelus du dimanche 14 juin 2015.
—, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, 23  no-
vembre 2013.
—, Homélie du 19 mars 2013.
Lang Dominique, «  Nicolas Hulot sensibilise le Vatican 
aux urgences environnementales », Pèlerin, n°6892, 2 jan-
vier 2015, http://www.pelerin.com/L-actualite-autrement/
Les-enjeux-de-l-ecologie/Pelerins-de-la-Terre/Nicolas-Hu-
lot-sensibilise-le-Vatican-aux-urgences-environnementales, 
consulté le 29/01/16.
Revol Fabien et Alain Ricaud, Une encyclique pour une in-
surrection écologique des consciences, Paris, Parole et Silence, 
2015.
van Gaver Falk, L’écologie selon Jésus Christ, Paris, Editions 
de l’Homme Nouveau, 2011.
—, «  Pour une écologie intégrale  », L’Homme Nouveau, 
2007.
White Lynn Jr., “The Historical Roots of Our Ecological 
Crisis.” Science 155 (1967), 1203-1207, aussi disponible 
sur: http://www.zbi.ee/~kalevi/lwhite.htm.
—, «  Les racines historiques de notre crise écologique  », 
traduit de l’anglais par J. Morizot, appendice de Goffi Jean-
Yves, Le philosophe et ses animaux, du statut éthique de l’ani-
mal (coll. Rayon Philo), Nîmes, Éditions Jacqueline Cham-
bon, 1994, p. 289-309. 

046-051 10-Revol.idml   51 21/03/17   11:27


	046-051 10-Revol

