ENVIRONNEMENT

LENCYCLIQUE LAUDATO SI”
DU PAPE FRANCOIS (18/06/2015)

THE ENCYCLICAL LETTER LAUDATO SI" BY POPE FRANCIS

Par Fabien REVOL*

RESUME

La lettre encyclique Laudato si’ du Pape Francois pu-
bliée le 18/06/16 était treés attendue et a suscité des
remous au sein de I'Eglise catholique, tout en étant
trés bien accueillie par les milieux laics de la militance
écologiste. Ce texte est arrivé comme une contribu-
tion pontificale bien programmée aux réflexions de la
COP 21. Entre continuité et rupture, le Pape enrichit
la Doctrine Sociale de I'Eglise de son expérience de
écoute du cri de la terre et du cri des pauvres pour
élaborer le concept d’écologie intégrale. Au-dela de la
connaissance des écosystemes ou de la protection de
la nature ce concept invite 2 penser le mode de vie
de la personne humaine inscrite dans des réseaux de
relations fondamentales. Mais cette écologie intégrale
se présente comme un projet & poursuivre et dont la
mise en ceuvre ne sera possible que si chacun s'engage
sur un chemin de conversion qui 'aménera a chan-
ger son regard sur les étres naturels. Cela permettra de
reconnaitre la valeur propre et intrinséque de ces étres
contrairement aux représentations de la nature issues
de la modernité.

MOTS-CLES

Ecologie intégrale, Doctrine sociale de I'Eglise, Pa-
radigme technocratique, Evangile de la création,
Conversion.

* Chaire Jean Bastaire, pour une vision chrétienne de I’écologie intégrale,
Théologie, éthique et spiritualité, Centre interdisciplinaire d’éthique,
Université catholique de Lyon — frevol@univ-catholyon.fr

ABSTRACT

The encyclical letter Laudato si’ of Pope Francis pu-
blished on 18/06/16 was much awaited and aroused
stir within the Catholic Church, while being very
well received by the lay circles of the militant ecolo-
gist. This text came as a well-programmed pontifical
contribution to the reflections of COP 21. Between
continuity and rupture, the Pope enriches the Social
Doctrine of the Church with his experience of liste-
ning to the cry of the earth and the cry of the poor
in order to develop the concept of integral ecology.
Beyond the knowledge of ecosystems or the protec-
tion of nature this concept invites us to think of the
way of life of the human person inscribed in networks
of fundamental relations. But this integral ecology
presents itself as a project to be pursued and whose
implementation will only be possible if each one en-
gages in a path of conversion that will lead oneself
to change one’s outlook on natural beings. This will
make it possible to recognize the proper and intrinsic
value of these beings, contrary to the representations
of nature stemming from modernity.

KEYWORDS

Integral Ecology, Social Doctrine of the Church, Tech-
nocratic Paradigm, Gospel of Creation, Conversion.

46 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE © N° 5, VOL. 59

294



UNE ENCYCLIQUE ATTENDUE

Un programme pontifical ?

Dans ’homélie introductive a son ministére pétrinien,
le Pape Frangois donne les grandes orientations pas-
torales qu’il souhaite donner & son pontificat. Force
est de constater que la question écologique est tres
présente. Il invite en particulier & prendre modele sur
saint Joseph en tant que gardien de la sainte famille.
Il est présenté comme le gardien de Jésus et de Marie.
Garder Jésus et Marie, garder la création tout en-
tiere, garder chaque personne, spécialement la plus
pauvre, nous garder nous-mémes : voici un service
que I'Evéque de Rome est appelé 4 accomplir, mais
auquel nous sommes tous appelés pour faire res-
plendir I'écoile de 'espérance : gardons avec amour
ce que Dieu nous a donné (1) !

Pour nous aujourd’hui, étre gardien de Jésus passe par
la triple prise en compte de la protection de la créa-
tion, du frere, et de soi-méme. Et 'une ne peut s'en-
tendre ni se comprendre sans 'autre. La fagon dont
saint Joseph est gardien de la sainte famille est une in-
vitation a étre des gardiens de la création (2). De cette
orientation générale annoncée, il était clair qu'un texte
important pouvait sortir bientdt. Le programme du
Pape inclut donc la sauvegarde de la création comme
étant une mission de gardien et de serviteur.

Apres encyclique Lumen Fidei en 2013 et I'exhorta-
tion apostolique Evangelii Gaudium, le théme central
de l'encyclique suivante est annoncé lors de I'angélus
du 14 juin 2015, le soin a apporter a la création. Il
nous invitait a prier pour « que tous puissent recevoir
son message et grandir dans la responsabilité envers la
maison commune que Dieu nous a confié » (3).

Sur la forme

Le style du pape est bien identifiable dans ce texte,
notamment sur le plan littéraire. Il est direct simple
et accessible, parfois provocateur. Il parle en pasteur
qui veut faire passer son message. Cela contraste

(1) Pape Francors, Homélie du 19 mars 2013. Par souci pratique,
toutes les références aux textes magistérielles seront succinctes dans leur
présentation. Il est possible au lecteur de les retrouver toutes sur le site

du Saint-Siége : http://w2.vatican.va/content/vatican/fr.html.

(2) Pape Fraxcors, « Homélie du 19/03/2013 ».

(3) Pape Francors, Angelus du dimanche 14 juin 2015.

avec le style académique de son prédécesseur le pape
Benoit XVI dans lequel on pouvait reconnaitre 'uni-
versitaire et le théologien soucieux de la rigueur dans
expression de ses idées.

Cette encyclique Laudato si’ est une « réflexion joyeuse
et dramatique » (LS 246). On le voit bien, le pape
oscille entre mise en garde contre les catastrophes
écologiques présentes et a venir, car Frangois est a
I'écoute du cri de la clameur de la terre et de la cla-
meur des pauvres ; et avec I'espérance manifesté dans
sa conflance en la nature humaine, et en la foi dans
un Dieu créateur et sauveur. Ces deux derniers aspects
sont les véritables points d’appui de I'engagement
pour la sauvegarde de la maison commune. Ce nest
pas la peur, ni le désarroi face a la crise qui meut le
chrétien en écologie.

Doctrine Sociale de I'Eglise

D’apres les mots mémes du pape, cette encyclique
sinscrit dans le Magistére social de I'Eglise (LS 15).
Elle se met dans le sillage de la tradition de ses prédé-
cesseurs en particulier de Jean XXII avec I'encyclique
Pacem in Terris (1963), de Paul VI avec I'encyclique
Populorum Progressio (1967) Jean Paul II avec les en-
cycliques Sollicitudo Rei Socialis (1987) et Centesimus
Annus (1991), de Benoit XVI avec Caritas in Veritate
(2009). De ce fait elle tente de faire coexister et d’arti-
culer continuité et parfois rupture. Le grand signal de
I'appartenance de Laudato si’a ce corpus est 'omni-
présence du théme de I'option préférentielle pour les
pauvres et qui est structurant de tout le texte. En cela
Laudato si’ fait un echo direct a Evangelii Gaudium :
« Nous ne pouvons pas toujours manifester adéqua-
tement la beauté de I'Evangile mais nous devons tou-
jours manifester ce signe : 'option pour les derniers,
pour ceux que la société rejette et met de coté. » (EG
197). « Les pauvres ont une place de choix dans le
coeur de Dieu, au point que lui-méme « sest fait
pauvre » (2 Co 8, 9). » (EG 195). Mais Francois est
tellement a 'écoute de la clameur de la terre et des
pauvres (LS 49) quil en vient & créer une nouvelle
catégorie de pauvre a qui il convient désormais d’ap-
pliquer cette option : la planéte (LS 2).

Rapport a l'universel

Comme les probléemes écologiques concernent tous
les étres humains en tant quhabitant de la maison
commune quest la terre, c’est une encyclique adressée
3 tous les hommes de bonne volonté, comme toute

FABIEN REVOL

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY  N° 4,VOL. 3 47

295



ENVIRONNEMENT

encyclique, mais peut-étre encore plus. Il se situe dans
I’héritage de Jean XXIII qui avait déja adressé son en-
cyclique Pacem in terris de 1963 4 toutes personnes sur
la terre au sujet de la paix dans le monde.

Il faut également noter que les références et sources
du Saint-Pere témoignent de ce souci d’universalité :
Il fait constamment référence aux diverses conférences
épiscopales des différents continents. Habituellement,
le magistére établit une continuité dans Ihistoire de la
Tradition, ce que Francois fait avec diligence (LS 3-6).
Pour la premiére fois dans une encyclique, le pape ap-
porte la garantie de la foi qui est spatialement univer-
sellement partagée. On rejoint ainsi 'Adage de Vincent
de Lérins dans le Commonitorium. « Tenir pour vérité
de foi ce qui a été cru partout, toujours et par tous. »

Un effet de génération ?

Dans Evangelii Gaudium, la thématique principale est
la mission. Dans Laudato si’il sagit de la sauvegarde
de la maison commune (LS 3). Les sceptiques diront
que Cest dans I'air du temps et que I'Eglise surfe sur
la vague verte de 'écologie. Ca passera... Certains ac-
cusent méme le Pape de récupération pour récupérer
plus de croyants...

Le fait est que Nicolas Hulot qui avait pour charge
de sensibiliser le grand public aux enjeux de la COP
21 de Paris (4), se trouvait en situation inquiétante
face au peu de réaction qu’il rencontrait. Ainsi s'est-il
tourné, en désespoir de cause, vers les religions, pen-
sant qu’il serait possible pour leur leaders d’agir au-
pres des fideles de maniére & promouvoir une prise de
conscience écologique. Fort de cet espoir, il est allé a la
rencontre du Pape pour lui demander ce qu’il comp-
tait faire pour sensibiliser les catholiques aux enjeux
de la COP 21. La réponse du Pape est constituée par
cette encyclique.

Il semble qu’il souhaite susciter un effet de génération
comme Pacem in terris en son temps. Cette encyclique
a été marquante pour une génération de catholiques
qui sest engagée en faveur de la construction de la
paix. Lactualité des voyages de Francois plaide-t-elle
pour cette thése ? Il encourage ceux qu’ils rencontrent
a créer des groupes de réflexion autour du texte et il le
cite abondamment lors de ses discours, en particulier
aI’ONU ou devant le congres américain.

La réception de ce texte est étonnante, il sest vendu

(4) Dominique LANG, « Nicolas Hulot sensibilise le Vatican aux
urgences environnementales », Pelerin, n°6892, 2 janvier 2015, http://
www.pelerin.com /I -actualite-autrement/Ies-enjeux-de-l-ecologie

environnementales, consulté le 29/01/16.

a de trés nombreux exemplaires, figurant dans le top
20 des ventes francaises pendant I'écé 2015. Ce texte a
été salué par des chefs d’états comme Barack Obama
et Francois Hollande comme étant tout 2 fait remar-
quable. J’entends des écologues de métier dire que ce
texte, ne fait pas que promouvoir des idées déja portée
par les partis écologistes, mais il les aide  les repenser.
La question a se poser est la suivante : y a-t-il effet
de mode ? Il y a plutdt un travail d’universalisation
et d’inculturation de la foi chrétienne par le dialogue
que le pape opére entre théologie, pratique pastorale
et écologie. C’est donc un travail qui devrait donner
une nouvelle orientation 4 I'Eglise dans la gestion des
défis de ce monde. Il semble en effet que I'objectif
de ce texte soit de démontrer en quoi 'engagement
pour la sauvegarde de la maison commune doit dé-
couler naturellement de la foi au Christ ressuscité,
et que si ce n'est pas le cas dans la vie des fideles, il
est nécessaire d’entrer dans une démarche de conver-
sion, démarche qui est la clé de lecture du plan de
Pencyclique.

LE PLAN DE 'ENCYCLIQUE

Bati autour d’un concept central :
I’écologie intégrale

Cette encyclique se compose de six chapitres batis au-
tour du concept central développé par le Saint Pére :
« I'écologie intégrale », au chapitre 4, Cest-a-dire au
milieu du texte. Il s'agit vraiment d’une nouveauté par
rapport a ses prédécesseurs qui mettaient plus en avant
la notion d’« écologie humaine », et on sapercoit, a
travers cet édifice, qu’il mise gros sur sa réception,
tant en milieu chrétien que non chrétien. Ce concept
qui articule dans une perspective unifiée les différents
aspects de la vie humaine en rapport avec son environ-
nement, considére que le rapport a Dieu, le rapport
a soi, le rapport aux autres, et le rapport a la nature,
sont des relations dont il faut prendre soin dans une
mesure similaire afin de ne pas introduire de désordre
dans le monde (le désordre écologique en est un). Le
déséquilibre de ces rapports est a I'origine anthropolo-
gique de la crise écologique.

Chez les Catholiques, le concept d’écologie intégrale
érait déja connu en France depuis quelques année,
tel que proposé par l'essayiste Falk Van Gaver (5) et

(5) Falk VAN GAVER, « Pour une écologie intégrale », I."Homme Nouvean,
2007, et Lécologie selon Jésus Christ, Paris, Editions de "THomme Nouveau,
2011, p. 11.

48 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE © N° 5, VOL. 59

296



repris par Gaultier Bes de Berc et ses collaborateurs au

moment de la « Manif pour tous », en réaction a la loi

sur le mariage homosexuel (6) :
Lécologie intégrale ne choisit ni '’humain contre
la nature ni la nature contre ’humain. Elle cherche
au contraire a réconcilier '’humanisme et I'envi-
ronnementalisme, 2 faire la synthese entre respect
absolu de la dignité humaine et préservation de la
biodiversité. Promouvoir I'écologie intégrale, cest
reconnaitre quon ne saurait défendre 'une sans
protéger l'autre, se soucier des plus fragiles sans
sopposer a tout ce que nos modes de vie peuvent
avoir de dégradant et de destructeur. Car la dété-
rioration de notre environnement ne peut qu’en
trainer notre déshumanisation (7).

Les thémes qui entrent dans la structuration de
cette écologie intégrale sont les suivants selon le
Saint-Pere :
Lintime relation entre les pauvres et la fragilité de
la planéte ; la conviction que tout est lié dans le
monde ; la critique du nouveau paradigme et des
formes de pouvoir qui dérivent de la technologie ;
invitation 4 chercher d’autres facons de com-
prendre 'économie et le progres ; la valeur propre
de chaque créature ; le sens humain de I'écologie ;
la nécessité de débats sinceres et honnétes ; la grave
responsabilité de la politique internationale et lo-
cale ; la culture du déchet et la proposition d’'un
nouveau style de vie. (LS 16)

Ils sont transversaux a tous les chapitres.

Premier essai de découpage

Comme expliqué par le pape lui-méme en LS 15,
ce parcours commence (ch. 1) par une écoute spiri-
tuelle des meilleurs résultats scientifiques disponibles
aujourd’hui sur les questions environnementales, pour
ensuite, « en faire voir la profondeur et de donner une
base concréte au parcours éthique et spirituel qui
suit » (LS 15). Notons que la science est 'instrument
privilégié & travers lequel nous pouvons écouter le cri
de la terre. Il y a un vrai dialogue entre science, théo-
logie et vie chrétienne dans ce texte.

Létape suivante (ch. 2) est la reprise de la richesse de la
tradition judéo-chrétienne, en puisant dans les textes

(6) Gauthier BEs DE BERC e/ al. Nos Limites, pour une écologie intégrale, Patis,
Le centurion, 2014, p. 11.

@) Ibid, p. 12.

bibliques, puis dans I'élaboration théologique sur la-
quelle elle est basée.

Lanalyse se dirige ensuite (ch. 3), « aux racines de la
situation actuelle, pour que nous ne considérions pas
seulement les symptomes, mais aussi les causes les plus
profondes » (LS15).

Le but est d’élaborer le profil de I'écologie intégrale
(ch. 4), qui, dans ses différentes dimensions, puisse
comprendre, « la place spécifique de I'étre humain
dans ce monde et ses relations avec la réalité qui I'en-
toure » (LS 15).

Partant de cette base, le Pape Francois propose (ch. 5)
une série de lignes de renouvellement de la politique
internationale, nationale et locale, des processus de
décision dans le secteur public et des entreprises, du
rapport entre politique et économie, entre religions et
sciences, et tout cela dans un dialogue transparent et
honnéte.

Enfin, sur la base de la conviction que « tout change-
ment a besoin de motivations et d’'un chemin éduca-
tif », le chapitre 6 propose « quelques lignes de matu-
ration humaine inspirées par le trésor de 'expérience
spirituelle chrétienne » (LS 15). Dans cette ligne,
I'Encyclique se termine en donnant le texte de deux
prieres : la premiére a partager avec les croyants des
autres religions et la seconde pour les chrétiens, repre-
nant ainsi ['attitude de contemplation avec laquelle
I'Encyclique a commencé en citant les premiers mots
du cantique des créatures de saint Francois d’Assise.
Ces éléments sont issus d’une approche linéaire de
Pencyclique, ce sont ceux qui furent fournis par le
Saint Siége 4 la Conférence des Evéques de France.
Cependant, je pense qu'ils ne présentent pas la pro-
fondeur de la démarche de cette encyclique. Et ma
proposition est celle de prendre comme clé lecture le
schéme de la conversion.

UNE AUTRE APPROCHE DU PLAN :
COMPRENDRE LE SOUFFLE QUI TRAVERSE
LAUDATO SI

La démarche conversion comme explicatum
du plan de Laudato si’

Ma theése est la suivante : le texte de Laudato Si invite
a une démarche de conversion qui suit la structure du
sacrement de réconciliation : Elle part d’'un un état
des lieux des problemes écologiques contemporains a
lorigine de la démarche. Il y a un probléme dans le
monde, comme pour la conversion, on reconnait qu'il
y a un probléme dans sa vie. Pour établir ce constat,

FABIEN REVOL

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY » N° 4,VOL. 3 49

297



ENVIRONNEMENT

au chapitre 1 le Saint-Pére se met a I'écoute du dis-
cours scientifique qu’il estime le mieux qualifié pour
entendre le cri de la terre qui se manifeste par la crise
écologique globale. Létre humain serait-il en cause ?
La reconnaissance du probléme invite a initier le tra-
vail de conversion.

Ce dernier commence vraiment par I'accueil de la grace
et de la Parole de Dieu. Dans le sacrement de récon-
ciliation ce n'est pas le péché qui est confessé, mais la
foi en la miséricorde divine. Elle est manifestée par la
Parole qui met en lumi¢re ma vie, ma situation sous le
regard d’'amour de Dieu. Voila pourquoi, au chapitre
2, le pape Frangois fait mémoire de « I'évangile de la
création » afin de confesser la substance inaltérable de
notre foi qui doit nourrir notre regard sur le monde
et sur toutes les créatures confiés a notre domination
bienveillante. La connaissance de cette grice qui nous
est faite nous invite 4 'examen de conscience, sur les
causes humaines de la crise écologique.

Leffet de la grace amene la confession de foi, puis dans
un second temps, la reconnaissance de nos péchés. En
effet, il y a un décalage entre ce a quoi nous invite
Iévangile de la création, en termes de responsabilité,
et ce que nous avons fait & notre maison commune ces
quelques derniers siecles. Le Chapitre 3 cherche alors
ce qui en '’homme est tordu, et blessé, (je le recite ici)
« aux racines de la situation actuelle, pour que nous
ne considérions pas seulement les symptomes, mais
aussi les causes les plus profondes. » (LS 15). Le but
est de chercher les solutions qui pourront corriger un
rapport humain injuste envers la nature, envers notre
maison commune.

Au chapitre 4, le pape propose un chemin de conver-
sion qui amene le changement possible, premi¢rement
par 'abandon de ses idoles, cest-a-dire, 'abandon du
paradigme technocratique, et deuxiemement I'accueil
de I'évangile de la création. Ce chemin de conversion,
de changement de vie, est présenté sous la forme de
Iécologie intégrale. Comme nous I'avons vu cette der-
niere n'oppose pas écologie humaine a écologie envi-
ronnementale, elle considére qu'on ne peut vraiment
prendre soin de '’homme, en particulier des pauvres, si
la protection de la nature n'est pas garantie.

La pénitence qui sert & réparer les conséquences du
péché arrive au chapitre 5 : ce sont les recommanda-
tions et les appels a 'engagement pour la construction
d’un mode de vie nouveau a I'échelle internationale et
locale, sur les plans de la politique et de I'économie.
La conversion, pour qu'elle dure et ne soit pas qu'un
feu de paille, doit étre nourrie par des recomman-
dations spirituelles. Des indications, pour éviter les
rechutes et entretenir la grice donnée, sont adminis-
trées au chapitre 6. Elles se situent sur deux plans, tout

d’abord sur celui de I'éthique, par appel & une édu-
cation a I'écologie intégrale, et sur le plan spirituel,
en puisant dans les trésors de la tradition spirituelle
chrétienne. 1l faut que les idées développées dans la
partie théologique sur la création passent de la téte au
coeur et deviennent nourriture pour la vie chrétienne.

Superstructure et lames de fond

Les idées directrices du Saint-Pére qui traversent le
texte, telles des lames de fond, agissent comme les pi-
liers de la superstructure apparente. La these qui sous-
tend cette organisation est la suivante : Le pape Frangois
construit le concept d’écologie intégrale dans un double
mouvement de déconstruction, reconstruction, des re-
présentations chrétiennes de la nature. Déconstruction,
car il sagit d’abord de dénoncer les représentations
non-chrétiennes de la nature, mais que les chrétiens
se sont appropriés au cours des siccles de la modernité
(8). Reconstruction de ces représentations a partir de la
substance de la foi véhiculée par I'évangile de la créa-
tion. Ces représentations seront 2 méme de faconner
un comportement humain envers la nature, comporte-
ment duquel découlera spontanément la sauvegarde de
la maison commune selon une écologie intégrale.

Je le répete, la lame de fond de I'encyclique est donc
un mouvement de déconstruction-reconstruction. Le
paradigme a critiquer est celui que Frangois nomme
« technocratique ». Il s'agit de 'ensemble des repré-
sentations de la nature issues de la modernité — c’est-
a-dire & partir de René Descartes — et qui régule notre
rapport a la nature comprise comme stock de res-
sources 4 exploiter. D’oli une idée de domination qui
est d’abord une exploitation (mot qui signifie étymo-
logiquement « tirer de I'argent de ») a lorigine de la
crise écologique. Ces représentations de la nature sont
qualifiées par le pape de non-chrétiennes. Il faut les
abandonner comme on abandonne des idoles pour se
convertir au vrai Dieu.

Le mouvement de reconstruction est alors celui de la
redécouverte du patrimoine de la pensée chrétienne au
sujet du rapport de '’homme a la nature qui indique
une domination de service, de bonne intendance. 1l

(8) En cela le pape Francois montre qu’il est au courant de la critique
de Lynn White Jr en 1966, et qu’il en a bien intégré le schéma
anthropologique : « Ce que les gens font au sujet de leur écologie dépend
de ce qulils pensent d’eux-mémes en relation avec les choses qui les
entourent. I’écologie humaine est conditionnée en profondeur par les
croyances sur notre nature et notre destinée — a savoir par la religion »,
Lynn WHITE Jr., « Les Racines historiques de notre crise écologique »,
traduit de P'anglais par Jacques. MorizoT, appendice de Jean-Yves Gorrl,
Le philosophe et ses animanx;, du statut éthique de 'animal (coll. Rayon Philo),
Nimes, Editions Jacqueline Chambon, 1994, p. 289-309, citation p. 300.

50 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE © N° 5, VOL. 59

298



faut méme se mettre au service du projet créateur qui
se laisse connaitre a celui qui veut bien voir les traces
du Créateur dans la création.

Au-dela de la peur et des catastrophismes, 'enjeu est
ici la structuration d’un regard chrétien d’espérance
sur les créatures et I'ensemble de la création qui per-
mettra de mobiliser les fidéles en faveur de la sauve-
garde de la maison commune. Car la peur de I'apoca-
lypse ne suffit pas pour mettre en route I'engagement
chrétien. Le chrétien avance dans la vie mu par 'espé-
rance que suscite sa foi en la résurrection. Le moyen
de vivre selon ce regard chrétien sur la création peut
sincarner dans le projet de I'écologie intégrale nourri
par 'évangile de la création.

Mais nous avons besoin d’'un modéle pour nous aider
a vivre ce projet. Cela nous ameénera a considérer la
figure principale, celle que Frangois assume et nous
donne pour développer I'écologie intégrale : saint
Francois d’Assise et son message prophétique sur le
rapport au pauvre, le souci de la paix, et le respect
de toute créature. Notons qu’il est convoqué a chaque
moment important de 'encyclique.

CONCLUSION

En résumé nous pouvons dire que nous avons une
super structure et une lame de fond : Une superstruc-
ture : celle su sacrement de réconciliation pour nous
aider a penser et a vivre la conversion selon six étapes
que je rappelle ici : état des lieux, accueil de la Parole
de Dieu, confession des péchés, chemin de conver-
sion, pénitence et, nourriture pour la durabilité de la
conversion : éducation et spiritualité.

Une lame de fond de déconstruction / reconstruc-
tion dans ce processus de conversion : abandonner
les idoles du paradigme technocratique — la vision
moderne de la nature qui ameéne A ne considérer le
monde comme un stock de ressources — pour choisir
la vie, celle de la sobriété heureuse, par le chemin de

Iécologie intégrale, fondée sur des représentations de
la nature en harmonie avec les images et représenta-
tions de la nature fournie par la substance méme de la
foi. Pour cela il faut adopter le regard méme de Dieu
sur les créatures. Un regard d’espérance apte a nour-
rir notre engagement pour la sauvegarde de la maison
commune. Hll

BIBLIOGRAPHIE

Bes de Berc Gauthier, er al. Nos Limites, pour une écologie
intégrale, Paris, Le centurion, 2014.

Pape Frangois, Loué sois-tu ! Laudato si, édition présentée e
annotée par léquipe du CERAS avec un guide de lecture en parte-
nariat avec la CEF, Bruxelles, Lessius, 2015.

, Laudato si’: Edition commentée, Jérobme Beau (éd.), Pa-
ris, Parole et Silence, 2015.

, Angelus du dimanche 14 juin 2015.

— Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, 23 no-
vembre 2013.

, Homélie du 19 mars 2013.

Lang Dominique, « Nicolas Hulot sensibilise le Vatican
aux urgences environnementales », Pélerin, n°6892, 2 jan-
vier 2015, http://www.pelerin.com/L-actualite-autrement/
Les-enjeux-de-l-ecologie/Pelerins-de-la-Terre/Nicolas-Hu-
lot-sensibilise-le-Vatican-aux-urgences-environnementales,
consulté le 29/01/16.

Revol Fabien et Alain Ricaud, Une encyclique pour une in-
surrection écologique des consciences, Paris, Parole et Silence,
2015.

van Gaver Falk, L¥écologie selon Jésus Christ, Paris, Editions
de THomme Nouveau, 2011.

—, « Pour une écologie intégrale », L’Homme Nouveau,
2007.

White Lynn Jr., “The Historical Roots of Our Ecological
Crisis.” Science 155 (1967), 1203-1207, aussi disponible
sur: heep://www.zbi.ee/ ~kalevi/lwhite.htm.

—, « Les racines historiques de notre crise écologique »,
traduit de 'anglais par J. Morizot, appendice de Gofh Jean-
Yves, Le philosophe et ses animaux, du statut éthique de l'ani-
mal (coll. Rayon Philo), Nimes, Editions Jacqueline Cham-
bon, 1994, p. 289-309.

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY » N° 4,VOL.3 51

299

FABIEN REVOL



	046-051 10-Revol

