REFLEXIONS ETHIQUES
SUR LA CIRCONCISION

ETHICAL ISSUES ABOUT CIRCUMCISION

Par Jean-Marie THEVOZ* et Maude WAELCHLI**

RESUME

Réflexions éthiques sur la participation médicale a la
circoncision religieuse. La question est examinée  la
lumiere des quatre principes de I'éthique biomédi-
cale, en comparaison avec d’autres pratiques médi-
cales similaires comme I'ablation d’un sixieme doigt
ou lopération des oreilles décollées sur des enfants.
Est examinée également la pesée d’un risque physique
contre un bénéfice immatériel, social ou spirituel.

MOTS-CLES

Circoncision, Religion, Représentation sociale, Corps
idéal, Socialisation, Autonomie, Non-malfaisance,
Bienfaisance, Justice, Questionnement éthique.

ABSTRACT

Ethical reflections on the medical participation in reli-
gious circumcision. The question is examined in the light
of the four principles of biomedical ethics, compaired ro
other similar medical procedures as the ablation of a sixth
finger or the surgery of prominent ears on children. The
weighing of a physical risk against immaterial, social or
spiritual benefits is also examined.

KEYWORDS

Circumcision, Religion, Social representation, Ideal
bodly, Socialization, Autonomy, Non-maleficence, Justice,
Ethical questioning.

* Président de la CEC, jm.thevoz@gmail.com

** Secrétaire scientifique de la CEC, correspondance avec la CEC :
cec@hopitalrivierachablais.ch

INTRODUCTION

La Commission d’éthique clinique (CEC) de 'Hopi-
tal Riviera-Chablais (Vaud et Valais, Suisse) a été saisie
par un médecin pour donner un avis au sujet de la
circoncision religieuse effectuée chez des nouveau-nés
ou chez des enfants en bas age.

Il aurait été possible de limiter la réflexion de la CEC sur
la circoncision aux seules indications médicales dans le
cadre strict des principes biomédicaux et de renvoyer
al'illégalité toutes les demandes religieuses, comme I'a
fait le Tribunal de Cologne le 26.06.2012. (1)

La CEC a préféré élargir la portée de la réflexion, d’un
coté sur la diversité des demandes d’interventions mé-
dicales sur le corps, dont certaines ont des indications
moins médicales que sociales et de 'autre coté vers la
prise en compte de I'aspect social ou socialisant de ces
demandes religieuses.

Dans ce cadre, nous rappellerons quelques enjeux
éthiques liés a la circoncision, puis nous élargirons la
portée de cette réflexion, afin de ne pas se focaliser
plus que nécessaire sur I'aspect religieux de cette in-
tervention. Les principaux questionnements éthiques
qui surgissent lorsqu’on aborde ce théme peuvent en
effet Sappliquer également a d’autres types d’interven-
tions médico-chirurgicales, sans que I'aspect religieux
n’apparaisse au premier plan et ne vienne, en quelque
sorte, influencer ou conditionner a priori le débat.

Il existe en effet toute une série d’interventions effec-
tuées pour des raisons que 'on pourrait qualifier de
« sociales », visant davantage a marquer I'appartenance
a un groupe qu'a restituer un état de santé, ou alors
effectuées dans le but de rapprocher un corps présen-
tant des caractéristiques s'écartant de la « norme » a

(1) Voir par exemple l'article « Un tribunal allemand condamne

la circoncision religieuse », publi¢ dans Le Monde le 26.06.2012,
consultable a I'adresse : http://www.lemonde.fr/europe/
article/2012/06/26/un-tribunal-allemand-condamne-la-circoncision-
pour-motifs-religieux_1724945_3214.html

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY » N° 2-3, VOL. 3

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 81

®

81

241

VISIONS DU MONDE

03/10/16 13:23 ‘



VISIONS DU MONDE

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 82

une sorte d’'image « idéale » de celui-ci, image qui varie
d’ailleurs selon les époques et les cultures.

On releve également que les recommandations médi-
cales sont sujettes a variation, selon les avancées de la
science, mais également selon les influences sociales.
Si l'on considere 'exemple de la circoncision, celle-ci
était en effet recommandée d’un point de vue médical
et constituait une pratique courante aux Etats-Unis
pendant les décennies 1970 et 1980. Ainsi, se propo-
ser de distinguer clairement l'indication médicale de
facteurs davantage sociaux et sociétaux peut devenir
un exercice complexe, pour ne pas dire impossible,
étant donnée I'influence mutuelle de la « science » sur
la « société » et de la « société » sur la « science ».

Il parait utile de rappeler que les réflexions et les ques-
tionnements proposés dans le cadre de ce document
sadressent principalement aux médecins sollicités
pour effectuer une circoncision sur des enfants en bas
4ge, et visent ainsi & amener des éléments de réponse a
la prise en charge médicale de ces demandes.

LA CIRCONCISION DANS L'ISLAM

« La circoncision n'apparait pas dans le Coran ». (2)
« De fait, elle est rigoureusement pratiquée dans tout
le monde musulman sur les jeunes garcons d’ages va-
riables : entre le septi¢me jour apres la naissance et la
quinziéme année, selon les régions, et toujours avant
I4age adulte. (...) Son caractere de prescription est
donc en réalité de nature plus éthico-religieuse que ju-
ridique. (...) dans les masses elle [est] ressentie comme
une obligation rigoureuse, au méme titre par exemple
que les piliers de I'islam. (...) En somme, [la circon-
cision] est une coutume préislamique qui, perpétuée
dans I'islam, s'est vu conférer la signification d’un rite

de passage. ». (3)

LA CIRCONCISION DANS LE JUDAISME

« La circoncision est un acte religieux bénin effectué
chez les Juifs sur les enfants méles au huitiéme jour
apres la naissance. (...) Cette prescription religieuse
a été enjointe a Abraham et a ses descendants comme
‘signe de I’Alliance’, conclue avec Dieu pour toutes
les générations. La sanction du non-respect de cette
prescription étant I'excommunication du peuple

(2) Article « Circoncision », p. 87 ; in Malek Chebel (2009).

Dictionnaire encyclopédique du Coran. Paris : Fayard.

(3) Atrticle « Circoncision », p. 167 ; in Mohammad Ali Amir-Moezzi
(2007). Dictionnaire du Coran. Paris : Robert Laffont (bouquins).

‘karet’ (Genese XVII 10-14, XXI 4 ; Lévitique XII
3). Profondément enracinée dans I'esprit des anciens
Hébreux, la circoncision est restée tout au long des
siecles un acte fondateur de communion ethnique et
spirituelle qui forge la conscience juive depuis la plus
tendre enfance. ». (4)

La circoncision faite le 8¢ jour a une signification
symbolique : six jours pour signifier le temps de la
création, le septieme jour est le jour du shabbat, et
le 8¢ jour est 'entrée dans le temps de I'alliance avec
Dieu. (5) Circoncire I'enfant le 8¢ jour signifie I'inclure
dans l'alliance du peuple avec son Dieu. Lalliance est
'achévement de la création, (6) marquée dans la chair
de '’homme.

I. NOTRE PROCESSUS : UNE VISION LARGE ET
COMPARATIVE AXEE SUR LE QUESTIONNEMENT

Afin de dégager des similitudes et des différences entre
la circoncision et d’autres types d’interventions effec-
tuées sur les enfants, on peut prendre en considération
les exemples suivants, ainsi que quelques remarques et
questionnements qui surgissent lorsqu’on les examine
selon une perspective qui tient compte de I'influence
« sociale ».

Lorsqu'un enfant nait avec un sixieme doigt ou un si-
xieme orteil, il est coutume d’effectuer une intervention
pour I'enlever, bien que cette présence « surnuméraire »
n'engendre pas obligatoirement et automatiquement
des problemes de nature purement médicale. Ce type
d’'intervention peut alors viser non seulement a amélio-
rer le confort de 'enfant (on peut par exemple se référer
a la difficulté de trouver des chaussures adaptées a des
pieds qui comportent des orteils surnuméraires), mais
également a faire en sorte que le corps soit le plus pos-
sible conforme a la représentation sociale que I'on a du
« corps idéal » (7), en éliminant la partie de celui-ci qui
représente une déviation par rapport a la « norme ». On
reléve que pour effectuer cette opération, on n’attend

(4) Kamami Y-V. Petit guide de la circoncision juive.
http://www.crif.org/fr/tribune/petit-guide-de-la-circoncision-
juive/47512 ; consulté le 5.12.2014.

(5) La circoncision se fait le 8° jour pour que 'homme achéve la
création.

htep://www.idixa.net/Pixa/pagixa-0506282352.html ; consulté le
5.12.2014.

(6) La circoncision conduit ’homme a sa complétude.
htep://www.idixa.net/Pixa/pagixa-0506211103.html ; consulté le
5.12.2014.

(7) Amesbury R. (2014). Is the Body Natural ? Bodily integrity and
Religion. Bioethica Forum, 7(2) : 51-52.

82 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE o N° 3-4, VOL. 59

242

®

03/10/16 13:23 ‘



généralement pas que I'enfant soit capable de discerne-
ment pour pouvoir exprimer son opinion.

Une autre intervention visant en quelque sorte a
rapprocher le corps d’'une image idéale est celle qui
concerne les oreilles décollées. Une des principales rai-
sons pouvant amener a décider d’effectuer cette opé-
ration est vraisemblablement le souhait de protéger
enfant concerné d’un « stigmate social » et de favori-
ser ainsi son appartenance au groupe. Pourtant, cette
intervention n’apporte pas de bénéfices en termes de
santé ou de fonctionnalité auditive. Contrairement
a 'exemple précédent, on releve que, lors de ce type
d’opération, I'enfant a, en général, rejoint un 4ge lui
permettant de pouvoir exprimer son opinion.

Les opérations relatives aux situations d’intersexualité
visent aussi a rétablir une « norme » et 2 faire en sorte
que les enfants concernés puissent appartenir a une
catégorie sexuelle définie. Ces interventions soulévent
néanmoins des questions en raison de leur influence
sur I'identité et le développement des enfants concer-
nés. Ainsi, les recommandations actuelles invitent a la
prudence et proposent de s'abstenir d’intervenir avant
que I'enfant ne soit en mesure de donner son opinion.
Nous pouvons également citer I'exemple des vaccina-
tions recommandées, qui est représentatif des situa-
tions ou il s'agit d’effectuer un acte qui implique un
désagrément, généralement limité et ponctuel, dans
loptique de retirer de plus importants bénéfices, y
compris sociaux, dans un avenir plus ou moins proche.
Dans ce sens, on peut faire le rapprochement avec la
circoncision, qui implique un sacrifice « ponctuel »
pour de plus amples bénéfices.

Il. REVUE DES PRINCIPES D’ETHIQUE CLINIQUE
A. Autonomie

Le principe d’autonomie « exige que tout acte entrai-
nant des conséquences pour autrui soit subordonné au
consentement de la personne impliquée ». (8) Selon
le cadre Iégal, la condition préalable au consentement
libre et éclairé est la capacité de discernement de la per-
sonne concernée. Pour rappel, la capacité de discerne-
ment ne dépend pas de la majorité civile. Elle implique,
cependant, d’'un coté la capacité a comprendre les in-
formations recues, c’est-a-dire notamment les avantages
et les inconvénients, les bénéfices et les risques liés a
une intervention ou une prise en charge donnée et la
faculté d’évaluer les alternatives possibles (composante

(8) Article « Autonomie », in Hottois G., Missa J-N (2001). Nouvelle
Encyclopédie de bioéthique. Bruxelles : De Boeck.

dite cognitive). De l'autre, la personne concernée doit
pouvoir se déterminer librement et sans la pression de
tiers (composante dite volitive).

Dans certaines situations, il est considéré licite de se
passer du consentement expres. Clest par exemple le
cas des situations d’urgence, lorsque I'intervention vise
a sauver la vie de la personne concernée, ou a limiter
de graves atteintes a sa santé.

Toute intervention effectuée chez des nouveau-nés
et des enfants en bas age, souléve, d’'un point de vue
éthique, des questionnements en lien avec le principe
éthique d’autonomie, qui préconise le respect des
choix de la personne concernée. Par définition, les
enfants en bas 4ge ne sont pas autonomes, c’est-a-dire
qu’ils ne sont pas en mesure de se donner eux-mémes
des regles.

Ainsi, lorsque 'enfant est trop jeune pour comprendre
les enjeux liés a une intervention (C’est-a-dire pour se
prononcer en connaissance de cause et de maniére suf-
fisamment indépendante sur ces questions), le pou-
voir décisionnel est exercé par les personnes détenant
lautorité parentale, qui, aprés avoir regu les informa-
tions nécessaires a une prise de décision libre et éclai-
rée, consentent ou refusent une intervention donnée.
A noter qu'il peut également s’agir d'une démarche
proactive, Cest-a-dire lorsque les représentants 1é-
gaux demandent une intervention, sans attendre que
le corps médical la leur propose, comme c'est par
exemple le cas de la circoncision religieuse.

Les interventions effectuées sur les enfants qui ne sont
pas encore en mesure de se déterminer eux-mémes a
propos des choix qui concernent leur santé souléevent
la question des limites de I'autorité décisionnelle des
personnes qui les représentent. En effet, les parents
ont le devoir de prendre des décisions allant dans I'in-
térét de leur enfant. Dans le cas contraire, 'autorité
parentale peut étre provisoirement levée par un juge,
comme cest par exemple le cas lorsque des parents
Témoins de Jéhovah refusent que leur enfant béné-
ficie d’'une transfusion sanguine. On reléve que cest
au nom de l'intérét de 'enfant que la circoncision et
Iexcision sont a considérer de manic¢re différente : la
circoncision ne comporte pas de caractére mutilant,
tandis que I'excision est une mutilation qui porte pré-
judice a 'avenir de femme de la petite fille.

B. Non-malfaisance

Le principe éthique de non-malfaisance exige qu'on
ne nuise pas au patient.

D’un c6té, il sagit de respecter I'intégrité corporelle
de la personne. Néanmoins, dans certaines situations,

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY  N° 2-3, VOL. 3

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 83

®

~

JEAN-MARIE THEVOZ ET MAUDE WAELCHLI

83

243

03/10/16 13:23 ‘



VISIONS DU MONDE

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 84

il est nécessaire d’effectuer des interventions qui, a
premiére vue, lesent Iintégrité corporelle, afin de res-
taurer I'état de santé, ou pour empécher que la situa-
tion du patient ne se dégrade.

Il convient ainsi de procéder a une pesée entre les
risques et les bénéfices attendus d’une intervention.
Cet exercice, dans le cadre des interventions effectuées
sur les enfants en bas 4ge, est complexifié par le fait
que la personne concernée ne participe pas a cette
pesée d’intéréts, et ne peut pas donner son avis sur les
risques qu’elle serait éventuellement disposée a courir.
Dans un article dédié i la circoncision chez I'enfant, (9)
un groupe d’anesthésistes francais met en avant que
« pour les indications médicales, il est rappelé le risque
potentiel cérébral de I'anesthésie générale avant trois
mois et le risque respiratoire avant un an ». Ils rappellent
que « cela incite 4 différer les indications non urgentes
au-dela de I'dge d’un an », deux ans étant optimum.
Une des préoccupations principales du médecin, pour
que l'anesthésie générale ne nuise pas a I'enfant, est
de ne pas opérer avant 'dge de deux ans. Ce délai
fait probléme dans certaines circonstances. Dans le
judaisme la circoncision devant étre effectuée le hui-
tieme jour apres la naissance, il en découle que les
parents ne s'adressent pas, 4 notre connaissance (dans
nos hoépitaux), au corps médical, ni ne reviennent avec
des situations problématiques. Lislam ne prescrit pas
de temps fixe pour la circoncision, mais la question se
pose si les parents ne veulent pas attendre I'age mini-
mal de deux ans. Lexpérience montre que certaines
familles, face 4 une proposition de retarder I'interven-
tion, choisissent d’effectuer quand méme l'interven-
tion ailleurs. Les circoncisions pour motifs religieux
pourraient ainsi étre effectuées dans des conditions
nassurant pas une prise en charge optimale, ce qui
peut contribuer & augmenter les risques de complica-
tions. Ainsi, le choix de privilégier la régle de ne pas ef-
fectuer de circoncisions avant que 'enfant n’ait atteint
un certain 4ge, afin de limiter les risques liés a 'anes-
thésie, peut, selon les situations, s'avérer une option
qui engendre d’autres types de risques. Cette réflexion
ouvre la porte & d’autres questionnements, comme par
exemple la maniére de gérer une éventuelle augmenta-
tion de complications suite a des interventions effec-
tuées hors contexte hospitalier.

De plus, on reléve que le choix de ne pas effectuer une
intervention « non indispensable » d’un point de vue
médical en raison de I'dge de I'enfant, peut également

(9) Beydon L., Ecoffey C., Lienhart A., Puybasset L. (2012).
Circoncision chez I'enfant : une simple question d’organisation des soins
ou un enjeu éthique ? Annales Frangaises d’Anesthésie et de Réanimation,

31 : 442-4406.

impliquer le risque de le priver de quelque chose.
La circoncision, en tant que rite religieux, porte une
dimension sociale ou spirituelle qui échappe a 'ap-
préciation rationnelle, quantifiable scientifiquement.
S’inscrire dans une tradition, s’inscrire dans une gé-
néalogie symbolique qui remonte plusieurs millé-
naires en arriére, s'inscrire dans une communauté reli-
gieuse qui offre des histoires, des mythes, des rites et
des relations, tout cela offre a 'individu un cadre qui
lui permet de se construire psychiquement et sociale-
ment, cadre qu’il pourra confirmer, ou dont il pourra
se séparer, librement a I'age adulte.

Refuser la circoncision par principe, au niveau de la
société, comme le propose le jugement de Cologne,
peut vouloir dire, en quelque sorte, exclure I'enfant
de sa communauté et de sa culture propre et lui refu-
ser un mode de construction psycho-social qu’il ne
pourra pas forcément reconstituer plus tard lui-méme,
sil ne I'a pas recu dans son plus jeune 4ge. Refuser
d’effectuer toute circoncision, pour préserver l'inté-
grité corporelle, peut ainsi signifier aller a 'encontre
de l'intérét de l'enfant, qui serait exclu de bénéfices
d’une autre nature.

Lors de demandes de circoncisions religieuses, la CEC
est d’avis qu’il est indispensable que, au nom du res-
pect du principe de non-malfaisance, I'intervention
soit faite sous anesthésie, afin de ne pas provoquer de
souffrances. En cas d’anesthésie générale, on veillera a
retarder I'intervention afin de réduire ses risques.

C. Bienfaisance

Le principe de bienfaisance implique non seulement
qu'on s'abstienne de nuire a la personne, mais qu'on
agisse dans l'intérét du patient, afin de lui procurer
des bienfaits.

Lors de la définition de ce qui est « bien » pour un pa-
tient, il est nécessaire non seulement de tenir compte
de sa propre définition de ce qui est bien, mais égale-
ment d’adopter une vision globale, qui inclut 'état de
santé de la personne concernée, et qui prenne égale-
ment en considération d’autres dimensions, comme la
sphere sociale et la sphere spirituelle. Si 'on considére
I'exemple des membres de I’Association des Témoins
de Jéhovah, leur imposer une transfusion pour leur
bien « physique » et pour préserver leur vie signifie
nuire sérieusement a leur « bien social » (risque d’ex-
clusion de la communauté) et « spirituel » (perte de
espoir de ressusciter au dernier jour), les condam-
nant par-la a vivre une vie « impure » et qu’ils vont
trouver privée de sens.

Les réflexions sur le principe de bienfaisance mettent
également en lumiere le fait que souvent, en médecine,

84 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE o N° 3-4, VOL. 59

244

®

03/10/16 13:23 ‘



on tolére d’infliger un « mal ponctuel » dans le but
— ou avec I'espoir — de provoquer, sur le long terme,
un bien plus important, d’en retirer des bénéfices en
termes de santé, ou encore des informations néces-
saires & améliorer I'état de santé de la personne. Clest
selon cette perspective qu'on effectue par exemple des
amputations, des chimiothérapies, des ponctions lom-
baires, mais également, plus couramment, des prises
de sang. Ainsi, 2 un niveau individuel, le traitement
médical suit constamment la logique selon laquelle il
est licite d'infliger un mal ponctuel dans I'espoir de
retirer des avantages a I'avenir. Il est donc licite de
sacrifier une partie qui met en danger le tout, pour
sauver 'ensemble.

Du point de vue religieux, la circoncision représente
le sacrifice d’une partie de soi, pour sauver le tout.
Il s'agit d’abandonner une petite partie, pour consa-
crer le tout 2 la divinité, de la méme facon qu'une
société agraire peut offrir les prémices de la récolte
a son dieu, pour consacrer 'ensemble de la récolte
et pouvoir en profiter pleinement. Le sacrifice du
prépuce est donc considéré comme une maniére de
sanctifier toute la personne ou toute la vie de la per-
sonne. Le « bénéfice » religieux de ce sacrifice ne peut
étre apprécié ou évalué de lextérieur. Clest ce qui
rend vain ou absurde tout calcul « colit-bénéfice »
de type médical ou économique et complique donc
lappréciation comparative des avantages (qui sont
immatériels) et des inconvénients (physiques) de la
circoncision.

Dans un autre registre, divers traitements médicaux
visent a rapprocher le corps individuel du « corps
idéal » faconné par la société, qui compte comme un
bénéfice ou un bienfait ce rapprochement. Nous avons
déja mentionné I'ablation d’un 6° doigt ou orteil, ou
Popération des oreilles décollées. Certaines chirurgies
réparatrices vont également dans ce sens, ne pas les
réaliser serait vu comme une négligence, y compris sur
les enfants, ce qui montre I'importance accordée a ce
corps idéal. Néanmoins, la notion de « corps idéal » est
une construction sociale, et cette construction differe
d’une société a 'autre, ainsi que d’une époque a l'autre,
en fonction de son systtme de pensée dominant. On
a mentionné, ainsi, que des arguments hygiénistes ont
promu au sein du corps médical américain la circonci-
sion systématique, tandis que les européens n'ont pas
suivi cette tendance, ce qui révele que deux images
différentes du « corps idéal » ont pu coexister au sein
du corps médical 2 une méme période, avec les mémes
connaissances médicales.

La question pendante est celle de savoir si on peut
vivre ensemble dans une société qui propose diverses
images idéales, donc supposées bénéfiques, du corps ?

Qui détermine ce qui est bénéfique lorsqu’on passe de
la personne individuelle au groupe ? On voit la que la
question de la bienfaisance jouxte celle de la justice.

D. Justice

Le principe de justice « exprime I'exigence d’une régu-
lation éthique des rapports entre les hommes vivant
en société ». (10) Cela peut concerner par exemple,
dans le domaine de la santé, 'allocation des ressources
médicales et les critéres qui la sous-tendent.

Le principe de justice permet également de question-
ner le rdle des différentes cultures, croyances et rituels
ainsi que leur articulation avec les droits humains. Les
droits humains sont les droits dits fondamentaux, re-
connus a I'étre humain « parce qu’il est tel ». Selon la
définition qu'en donnent les Nations-Unies, ils « sont
les droits inaliénables de tous les étres humains, quels
que soient leur nationalité, lieu de résidence, sexe, ori-
gine ethnique ou nationale, couleur, religion, langue
ou toute autre condition ». (11) Ainsi, ces droits sur-
plombent et chapeautent, en quelque sorte, tous les
autres droits. Parmi les droits fondamentaux, on peut
notamment citer la liberté de croyance et d’expres-
sion, l'interdiction de la torture, le droit a I"éduca-
tion. La visée universelle de cette perspective souléve
néanmoins des questionnements quant a I'application
concrete de ces droits, lorsque, par exemple, ils se
heurtent a d’autres valeurs culturelles ou religieuses,
ou encore lorsque deux droits fondamentaux sont en
conflit.

Releve également du principe de justice le devoir de
pondérer, d’articuler et hiérarchiser des biens et des
intéréts de nature différente. Comment décider quel
bien doit primer sur les autres ? Choisit-on de privilé-
gier le bien physique, en négligeant le bien social ou
le bien religieux ? Au nom de quelles valeurs, de quels
criteres ? Les criteres doivent-ils étre internes au sys-
teme de valeur des personnes en cause ou bien peut-on
faire intervenir des critéres externes ? A quelles condi-
tions et dans quelles situations un avantage social peut
Pemporter sur un droit individuel ou vice versa ?

Si l'on reprend les exemples d’'interventions évoquées
dans le premier chapitre, on constate que I'exemple
des vaccins recommandés tend & privilégier le bien
collectif, on suggere de sacrifier une partie de la liberté
individuelle au nom d’un intérét collectif, celui de
réduire les risques d’épidémie. En ce qui concerne

(10) Article « Justice », p. 555 ; in Hottois G., Missa J-N (2001).
Nouvelle Encyclopédie de bioéthique. Bruxelles : De Boeck.

(11) http://www.ohchr.org/FR/Issues/Pages/ WhatareHumanRights.aspx

~

JEAN-MARIE THEVOZ ET MAUDE WAELCHLI

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY  N° 2-3, VOL. 3 85

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 85

®

245

03/10/16 13:23 ‘



VISIONS DU MONDE

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 86

I'exemple des oreilles décollées, le facteur « social » est
privilégié, on choisit d’effectuer une atteinte a I'inté-
grité corporelle pour favoriser I'intégration au sein
d’un groupe, ou, du moins, limiter les risques d’exclu-
sion. Lexemple de la circoncision illustre un sacrifice
ponctuel effectué dans le présent, dans I'espoir d’en
retirer des bénéfices immatériels, pour cette vie ou
une vie au-dela de la mort. S’agit-il d’un geste futile,
ou d’un enjeu primordial de I'existence ? Qui peut en
décider ?

On retrouve ici la confrontation culturelle possible
entre des « corps idéaux » différents. Qui décide quel
corps idéal la médecine doit viser dans ses interven-
tions chaque fois quelle tente de réparer ce qui a été
altéré ? Le critere de la fonctionnalité ne suffit pas,
bien qu’il reste le socle utile et suffisant pour justifier
nombre d’interventions. Il pourrait y avoir de longs
débats sur la meilleure fonctionnalité du pénis circon-
cis ou non circoncis ; cependant la demande de circon-
cision religieuse ne porte pas sur la fonctionnalité, mais
sur le corps idéal qui s'inscrit dans la relation a Dieu.
Comment faire la pesée entre deux idéaux différents ?

E. l'impossible pondération entre les 4 principes.

Lexemple de la circoncision illustre bien la difficulté
de privilégier un principe au détriment des autres,
lorsque ceux-ci entrent en conflit.

Privilégier le choix des parents souleve, déja a 'inté-
rieur de la sphére du principe d’autonomie, la ques-
tion de la définition de l'intérét d’un enfant, qui ne
peut pas encore exprimer sa propre opinion, et la déli-
mitation de I'autorité parentale. Comme nous I'avons
vu dans les paragraphes précédents, il existe également
des risques en lien avec 'anesthésie générale effectuée
sur des nouveau-nés. Respecter le choix parental en
effectuant la circoncision sur des nouveau-nés peut
ainsi avoir I'effet indésirable de risquer de nuire a I'en-
fant. En s'accrochant de maniere rigide au respect du
principe de non-malfaisance comme argument pour
refuser d’effectuer des circoncisions, on est néanmoins
susceptible de nuire davantage a I'enfant concerné,
parce que la circoncision, si elle est estimée comme
étant indispensable par les parents, va de toute fagon
pouvoir étre effectuée dans d’autres contextes, hors
contréle médical, ce qui pourrait faire courir a 'enfant
d’autres types de risques.

Respecter le choix parental peut néanmoins favoriser
'appartenance sociale, culturelle et religieuse de 'en-
fant, et contribuer par-la & son épanouissement et a
son « bien ».

La collision entre les valeurs promues par les droits de
I'Homme et des demandes individuelles, la difficulté &

définir une hiérarchie entre des biens (ou des atteintes)
de natures différentes (matériels et immatériels), I'im-
possibilité récente de notre société occidentale a pen-
ser la notion de sacrifice, tous ces écueils nous invitent
a beaucoup d’humilité et a renoncer a formuler des
recommandations autrement que sous la forme d’une
invitation au questionnement permanent.

3. CONCLUSION

La CEC a donc décidé de ne pas émettre de recomman-
dations spécifiques en lien avec la pratique de la circon-
cision, sauf de rappeler la nécessité que cette interven-
tion soit, comme les autres, faite sous anesthésie, 2 un
4ge ou celle-ci ne cause pas de dommages a I'enfant.
Elle préfere proposer une liste de questions a se poser
lorsqu’on se trouve face a des situations de ce type.
Ces questions ont pour but de susciter et de guider la
réflexion des professionnels de la santé concernés. Ces
questions ouvertes ont également pour but de favoriser
une certaine souplesse dans la recherche de solutions,
de maniére a ce que la réponse a ces requétes puisse
varier selon les particularités de chaque situation.

Concernant 'autonomie, on veillera :

— 2 informer les parents concernant la nécessité
de pratiquer la circoncision sous anesthésie et
les risques d’une telle procédure en fonction de

"age ;

— arappeler 'obligation des parents a agir en faveur
du bien de’enfant, avant toute autre considération.

On s’interrogera :

— sur la mani¢re de prendre en compte lavis de
Ienfant.

Concernant la non-malfaisance, on veillera :

— aprés explications aux parents, a repousser I'inter-
vention, afin de réduire les risques en lien avec
anesthésie générale ;

— 4 évaluer dans quelle mesure la famille est suscep-
tible, malgré les explications regues, de recourir
a d’autres solutions pour que la circoncision soit
quand-méme effectuée. Quels sont les risques en
lien avec cette décision ?

— avoir comment gérer le retour de circoncisions ef-
fectuées « ailleurs » et qui présentent des complica-
tions. A quel moment et a qui signaler d’éventuels
« retours fréquents » ?

On s’interrogera :

— sur les meilleurs moyens de protéger I'enfant et lui
fournir les soins les meilleurs.

Concernant la bienfaisance, on veillera :

— 4 évaluer au mieux la balance entre les bénéfices
immatériels et I'atteinte physique.

86 UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE o N° 3-4, VOL. 59

246

®

03/10/16 13:23 ‘



On s'interrogera :

— sur quelle image idéale du corps on véhicule. D’ou
vient-elle ? Sommes-nous capables de I'évaluer et
de la remettre en question ?

Concernant la justice, on veillera :

— a discerner et évaluer la position idéologique do-
minante, quitte a la questionner.

On s'interrogera :

— sur ce que nous refusons d’accepter, afin de pré-
server les valeurs de notre société (droits de
I'Homme) ;

— sur ce que nous sommes préts, en tant que citoyens,
en tant que professionnels et en tant que société, a
accepter et a accomplir au nom du respect des dif-
férences culturelles et religieuses.

Avis adopté a Vevey, le 12 janvier 2015. Pour cet avis,

la CEC était composée de 14 personnes représentant

le corps médical, les soins infirmiers, le droit, la philo-

sophie, la psychologie et la théologic. H

~

JEAN-MARIE THEVOZ ET MAUDE WAELCHLI

Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction par tous procédés réservés pour tous pays.

Laloi du 11 mars 1957, n’autorisant aux termes des alinéas 2 et 3 de 1’article 41, d’une part, que des copies ou reproductions stric-
tement réservées a 1’usage privé du copiste et non destinées a une utilisation collective et, d’autre part, que les analyses et courtes
citations dans un but d’exemple et d’illustrations, « toute représentation ou reproduction intégrale, ou partielle, faite sans le consen-
tement de I’auteur ou de ses ayants droit ou ayants cause, est illicite » (alinéa 1°" de I’art. 40). Cette représentation ou reproduction,
par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefagon sanctionné par les articles 425 et suivants du Code pénal. Il est
interdit de reproduire intégralement ou partiellement le présent ouvrage sans autorisation de 1’éditeur ou du Centre Frangais de Co-

pyright, 6 bis, rue Gabriel Laumain, 75010 PARIS.

© 2016/ EpITioNs ESKA — DIRECTEUR DE LA PUBLICATION : SERGE KEBABTCHIEFF

Imprimé en France

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY  N° 2-3, VOL. 3 87

‘ 81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml 87

247

@ 03/10/16 13:23 ‘



	81-88 JML_2-3_2016_Thevoz

