
v
is

io
n

s 
d

u
 m

o
n

d
e

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2-3, VOL. 3 81

RÉFLEXIONS ÉTHIQUES  
SUR LA CIRCONCISION
ETHICAL ISSUES ABOUT CIRCUMCISION 

Par Jean-Marie THÉVOZ* et Maude WAELCHLI**

RÉSUMÉ 

Réflexions éthiques sur la participation médicale à la 
circoncision religieuse. La question est examinée à la 
lumière des quatre principes de l’éthique biomédi-
cale, en comparaison avec d’autres pratiques médi-
cales similaires comme l’ablation d’un sixième doigt 
ou l’opération des oreilles décollées sur des enfants. 
Est examinée également la pesée d’un risque physique 
contre un bénéfice immatériel, social ou spirituel. 

MOTS-CLÉS

Circoncision, Religion, Représentation sociale, Corps 
idéal, Socialisation, Autonomie, Non-malfaisance, 
Bienfaisance, Justice, Questionnement éthique.

ABSTRACT

Ethical reflections on the medical participation in reli-
gious circumcision. The question is examined in the light 
of the four principles of biomedical ethics, compaired to 
other similar medical procedures as the ablation of a sixth 
finger or the surgery of prominent ears on children. The 
weighing of a physical risk against immaterial, social or 
spiritual benefits is also examined.

KEYWORDS

Circumcision, Religion, Social representation, Ideal 
body, Socialization, Autonomy, Non-maleficence, Justice, 
Ethical questioning.

INTRODUCTION

La Commission d’éthique clinique (CEC) de l’Hôpi-
tal Riviera-Chablais (Vaud et Valais, Suisse) a été saisie 
par un médecin pour donner un avis au sujet de la 
circoncision religieuse effectuée chez des nouveau-nés 
ou chez des enfants en bas âge. 
Il aurait été possible de limiter la réflexion de la CEC sur 
la circoncision aux seules indications médicales dans le 
cadre strict des principes biomédicaux et de renvoyer 
à l’illégalité toutes les demandes religieuses, comme l’a 
fait le Tribunal de Cologne le 26.06.2012. (1)
La CEC a préféré élargir la portée de la réflexion, d’un 
côté sur la diversité des demandes d’interventions mé-
dicales sur le corps, dont certaines ont des indications 
moins médicales que sociales et de l’autre côté vers la 
prise en compte de l’aspect social ou socialisant de ces 
demandes religieuses. 
Dans ce cadre, nous rappellerons quelques enjeux 
éthiques liés à la circoncision, puis nous élargirons la 
portée de cette réflexion, afin de ne pas se focaliser 
plus que nécessaire sur l’aspect religieux de cette in-
tervention. Les principaux questionnements éthiques 
qui surgissent lorsqu’on aborde ce thème peuvent en 
effet s’appliquer également à d’autres types d’interven-
tions médico-chirurgicales, sans que l’aspect religieux 
n’apparaisse au premier plan et ne vienne, en quelque 
sorte, influencer ou conditionner a priori le débat. 
Il existe en effet toute une série d’interventions effec-
tuées pour des raisons que l’on pourrait qualifier de 
« sociales », visant davantage à marquer l’appartenance 
à un groupe qu’à restituer un état de santé, ou alors 
effectuées dans le but de rapprocher un corps présen-
tant des caractéristiques s’écartant de la « norme » à 

(1)  Voir par exemple l’article « Un tribunal allemand condamne 
la circoncision religieuse », publié dans Le Monde le 26.06.2012, 
consultable à l’adresse : http://www.lemonde.fr/europe/
article/2012/06/26/un-tribunal-allemand-condamne-la-circoncision-
pour-motifs-religieux_1724945_3214.html 

* Président de la CEC, jm.thevoz@gmail.com

** Secrétaire scientifique de la CEC, correspondance avec la CEC :  
cec@hopitalrivierachablais.ch

241

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   81 03/10/16   13:23



v
is

io
n

s 
d

u
 m

o
n

d
e

82 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3-4, VOL. 59

une sorte d’image « idéale » de celui-ci, image qui varie 
d’ailleurs selon les époques et les cultures. 
On relève également que les recommandations médi-
cales sont sujettes à variation, selon les avancées de la 
science, mais également selon les influences sociales. 
Si l’on considère l’exemple de la circoncision, celle-ci 
était en effet recommandée d’un point de vue médical 
et constituait une pratique courante aux Etats-Unis 
pendant les décennies 1970 et 1980. Ainsi, se propo-
ser de distinguer clairement l’indication médicale de 
facteurs davantage sociaux et sociétaux peut devenir 
un exercice complexe, pour ne pas dire impossible, 
étant donnée l’influence mutuelle de la « science » sur 
la « société » et de la « société » sur la « science ». 
Il paraît utile de rappeler que les réflexions et les ques-
tionnements proposés dans le cadre de ce document 
s’adressent principalement aux médecins sollicités 
pour effectuer une circoncision sur des enfants en bas 
âge, et visent ainsi à amener des éléments de réponse à 
la prise en charge médicale de ces demandes. 

LA CIRCONCISION DANS L’ISLAM

« La circoncision n’apparaît pas dans le Coran ». (2) 
« De fait, elle est rigoureusement pratiquée dans tout 
le monde musulman sur les jeunes garçons d’âges va-
riables : entre le septième jour après la naissance et la 
quinzième année, selon les régions, et toujours avant 
l’âge adulte. (…) Son caractère de prescription est 
donc en réalité de nature plus éthico-religieuse que ju-
ridique. (…) dans les masses elle [est] ressentie comme 
une obligation rigoureuse, au même titre par exemple 
que les piliers de l’islam. (…) En somme, [la circon-
cision] est une coutume préislamique qui, perpétuée 
dans l’islam, s’est vu conférer la signification d’un rite 
de passage. ». (3)

LA CIRCONCISION DANS LE JUDAÏSME

« La circoncision est un acte religieux bénin effectué 
chez les Juifs sur les enfants mâles au huitième jour 
après la naissance. (…) Cette prescription religieuse 
a été enjointe à Abraham et à ses descendants comme 
‘signe de l’Alliance’, conclue avec Dieu pour toutes 
les générations. La sanction du non-respect de cette 
prescription étant l’excommunication du peuple 

(2)  Article « Circoncision », p. 87 ; in Malek Chebel (2009). 
Dictionnaire encyclopédique du Coran. Paris : Fayard.

(3)  Article « Circoncision », p. 167 ; in Mohammad Ali Amir-Moezzi 
(2007). Dictionnaire du Coran. Paris : Robert Laffont (bouquins).

‘karet’ (Genèse XVII 10-14, XXI 4 ; Lévitique XII 
3). Profondément enracinée dans l’esprit des anciens 
Hébreux, la circoncision est restée tout au long des 
siècles un acte fondateur de communion ethnique et 
spirituelle qui forge la conscience juive depuis la plus 
tendre enfance. ». (4)
La circoncision faite le 8e jour a une signification 
symbolique  : six jours pour signifier le temps de la 
création, le septième jour est le jour du shabbat, et 
le 8e jour est l’entrée dans le temps de l’alliance avec 
Dieu. (5) Circoncire l’enfant le 8e jour signifie l’inclure 
dans l’alliance du peuple avec son Dieu. L’alliance est 
l’achèvement de la création, (6) marquée dans la chair 
de l’homme. 

I. NOTRE PROCESSUS : UNE VISION LARGE ET 
COMPARATIVE AXÉE SUR LE QUESTIONNEMENT 

Afin de dégager des similitudes et des différences entre 
la circoncision et d’autres types d’interventions effec-
tuées sur les enfants, on peut prendre en considération 
les exemples suivants, ainsi que quelques remarques et 
questionnements qui surgissent lorsqu’on les examine 
selon une perspective qui tient compte de l’influence 
« sociale ».
Lorsqu’un enfant naît avec un sixième doigt ou un si-
xième orteil, il est coutume d’effectuer une intervention 
pour l’enlever, bien que cette présence « surnuméraire » 
n’engendre pas obligatoirement et automatiquement 
des problèmes de nature purement médicale. Ce type 
d’intervention peut alors viser non seulement à amélio-
rer le confort de l’enfant (on peut par exemple se référer 
à la difficulté de trouver des chaussures adaptées à des 
pieds qui comportent des orteils surnuméraires), mais 
également à faire en sorte que le corps soit le plus pos-
sible conforme à la représentation sociale que l’on a du 
« corps idéal » (7), en éliminant la partie de celui-ci qui 
représente une déviation par rapport à la « norme ». On 
relève que pour effectuer cette opération, on n’attend 

(4)  Kamami Y-V. Petit guide de la circoncision juive.  
http://www.crif.org/fr/tribune/petit-guide-de-la-circoncision-
juive/47512 ; consulté le 5.12.2014.

(5)  La circoncision se fait le 8e jour pour que l’homme achève la 
création.  
http://www.idixa.net/Pixa/pagixa-0506282352.html ; consulté le 
5.12.2014.

(6)  La circoncision conduit l’homme à sa complétude.  
http://www.idixa.net/Pixa/pagixa-0506211103.html ; consulté le 
5.12.2014.

(7)  Amesbury R. (2014). Is the Body Natural ? Bodily integrity and 
Religion. Bioethica Forum, 7(2) : 51-52.

242

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   82 03/10/16   13:23



JE
A

N
-M

A
R

IE
 T

H
ÉV

O
Z

 E
T 

M
A

U
D

E 
W

A
EL

C
H

LI

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2-3, VOL. 3 83

généralement pas que l’enfant soit capable de discerne-
ment pour pouvoir exprimer son opinion. 
Une autre intervention visant en quelque sorte à 
rapprocher le corps d’une image idéale est celle qui 
concerne les oreilles décollées. Une des principales rai-
sons pouvant amener à décider d’effectuer cette opé-
ration est vraisemblablement le souhait de protéger 
l’enfant concerné d’un « stigmate social » et de favori-
ser ainsi son appartenance au groupe. Pourtant, cette 
intervention n’apporte pas de bénéfices en termes de 
santé ou de fonctionnalité auditive. Contrairement 
à l’exemple précédent, on relève que, lors de ce type 
d’opération, l’enfant a, en général, rejoint un âge lui 
permettant de pouvoir exprimer son opinion. 
Les opérations relatives aux situations d’intersexualité 
visent aussi à rétablir une « norme » et à faire en sorte 
que les enfants concernés puissent appartenir à une 
catégorie sexuelle définie. Ces interventions soulèvent 
néanmoins des questions en raison de leur influence 
sur l’identité et le développement des enfants concer-
nés. Ainsi, les recommandations actuelles invitent à la 
prudence et proposent de s’abstenir d’intervenir avant 
que l’enfant ne soit en mesure de donner son opinion. 
Nous pouvons également citer l’exemple des vaccina-
tions recommandées, qui est représentatif des situa-
tions où il s’agit d’effectuer un acte qui implique un 
désagrément, généralement limité et ponctuel, dans 
l’optique de retirer de plus importants bénéfices, y 
compris sociaux, dans un avenir plus ou moins proche. 
Dans ce sens, on peut faire le rapprochement avec la 
circoncision, qui implique un sacrifice «  ponctuel  » 
pour de plus amples bénéfices. 

II. REVUE DES PRINCIPES D’ÉTHIQUE CLINIQUE

A. Autonomie

Le principe d’autonomie « exige que tout acte entraî-
nant des conséquences pour autrui soit subordonné au 
consentement de la personne impliquée  ».  (8) Selon 
le cadre légal, la condition préalable au consentement 
libre et éclairé est la capacité de discernement de la per-
sonne concernée. Pour rappel, la capacité de discerne-
ment ne dépend pas de la majorité civile. Elle implique, 
cependant, d’un côté la capacité à comprendre les in-
formations reçues, c’est-à-dire notamment les avantages 
et les inconvénients, les bénéfices et les risques liés à 
une intervention ou une prise en charge donnée et la 
faculté d’évaluer les alternatives possibles (composante 

(8)  Article « Autonomie », in Hottois G., Missa J-N (2001). Nouvelle 
Encyclopédie de bioéthique. Bruxelles : De Boeck.

dite cognitive). De l’autre, la personne concernée doit 
pouvoir se déterminer librement et sans la pression de 
tiers (composante dite volitive). 
Dans certaines situations, il est considéré licite de se 
passer du consentement exprès. C’est par exemple le 
cas des situations d’urgence, lorsque l’intervention vise 
à sauver la vie de la personne concernée, ou à limiter 
de graves atteintes à sa santé. 
Toute intervention effectuée chez des nouveau-nés 
et des enfants en bas âge, soulève, d’un point de vue 
éthique, des questionnements en lien avec le principe 
éthique d’autonomie, qui préconise le respect des 
choix de la personne concernée. Par définition, les 
enfants en bas âge ne sont pas autonomes, c’est-à-dire 
qu’ils ne sont pas en mesure de se donner eux-mêmes 
des règles. 
Ainsi, lorsque l’enfant est trop jeune pour comprendre 
les enjeux liés à une intervention (c’est-à-dire pour se 
prononcer en connaissance de cause et de manière suf-
fisamment indépendante sur ces questions), le pou-
voir décisionnel est exercé par les personnes détenant 
l’autorité parentale, qui, après avoir reçu les informa-
tions nécessaires à une prise de décision libre et éclai-
rée, consentent ou refusent une intervention donnée. 
A noter qu’il peut également s’agir d’une démarche 
proactive, c’est-à-dire lorsque les représentants lé-
gaux demandent une intervention, sans attendre que 
le corps médical la leur propose, comme c’est par 
exemple le cas de la circoncision religieuse. 
Les interventions effectuées sur les enfants qui ne sont 
pas encore en mesure de se déterminer eux-mêmes à 
propos des choix qui concernent leur santé soulèvent 
la question des limites de l’autorité décisionnelle des 
personnes qui les représentent. En effet, les parents 
ont le devoir de prendre des décisions allant dans l’in-
térêt de leur enfant. Dans le cas contraire, l’autorité 
parentale peut être provisoirement levée par un juge, 
comme c’est par exemple le cas lorsque des parents 
Témoins de Jéhovah refusent que leur enfant béné-
ficie d’une transfusion sanguine. On relève que c’est 
au nom de l’intérêt de l’enfant que la circoncision et 
l’excision sont à considérer de manière différente : la 
circoncision ne comporte pas de caractère mutilant, 
tandis que l’excision est une mutilation qui porte pré-
judice à l’avenir de femme de la petite fille.

B. Non-malfaisance

Le principe éthique de non-malfaisance exige qu’on 
ne nuise pas au patient. 
D’un côté, il s’agit de respecter l’intégrité corporelle 
de la personne. Néanmoins, dans certaines situations, 

243

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   83 03/10/16   13:23



v
is

io
n

s 
d

u
 m

o
n

d
e

84 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3-4, VOL. 59

il est nécessaire d’effectuer des interventions qui, à 
première vue, lèsent l’intégrité corporelle, afin de res-
taurer l’état de santé, ou pour empêcher que la situa-
tion du patient ne se dégrade. 
Il convient ainsi de procéder à une pesée entre les 
risques et les bénéfices attendus d’une intervention. 
Cet exercice, dans le cadre des interventions effectuées 
sur les enfants en bas âge, est complexifié par le fait 
que la personne concernée ne participe pas à cette 
pesée d’intérêts, et ne peut pas donner son avis sur les 
risques qu’elle serait éventuellement disposée à courir. 
Dans un article dédié à la circoncision chez l’enfant, (9) 
un groupe d’anesthésistes français met en avant que 
« pour les indications médicales, il est rappelé le risque 
potentiel cérébral de l’anesthésie générale avant trois 
mois et le risque respiratoire avant un an ». Ils rappellent 
que « cela incite à différer les indications non urgentes 
au-delà de l’âge d’un an », deux ans étant optimum. 
Une des préoccupations principales du médecin, pour 
que l’anesthésie générale ne nuise pas à l’enfant, est 
de ne pas opérer avant l’âge de deux ans. Ce délai 
fait problème dans certaines circonstances. Dans le 
judaïsme la circoncision devant être effectuée le hui-
tième jour après la naissance, il en découle que les 
parents ne s’adressent pas, à notre connaissance (dans 
nos hôpitaux), au corps médical, ni ne reviennent avec 
des situations problématiques. L’islam ne prescrit pas 
de temps fixe pour la circoncision, mais la question se 
pose si les parents ne veulent pas attendre l’âge mini-
mal de deux ans. L’expérience montre que certaines 
familles, face à une proposition de retarder l’interven-
tion, choisissent d’effectuer quand même l’interven-
tion ailleurs. Les circoncisions pour motifs religieux 
pourraient ainsi être effectuées dans des conditions 
n’assurant pas une prise en charge optimale, ce qui 
peut contribuer à augmenter les risques de complica-
tions. Ainsi, le choix de privilégier la règle de ne pas ef-
fectuer de circoncisions avant que l’enfant n’ait atteint 
un certain âge, afin de limiter les risques liés à l’anes-
thésie, peut, selon les situations, s’avérer une option 
qui engendre d’autres types de risques. Cette réflexion 
ouvre la porte à d’autres questionnements, comme par 
exemple la manière de gérer une éventuelle augmenta-
tion de complications suite à des interventions effec-
tuées hors contexte hospitalier. 
De plus, on relève que le choix de ne pas effectuer une 
intervention « non indispensable » d’un point de vue 
médical en raison de l’âge de l’enfant, peut également 

(9)  Beydon L., Ecoffey C., Lienhart A., Puybasset L. (2012). 
Circoncision chez l’enfant : une simple question d’organisation des soins 
ou un enjeu éthique ? Annales Françaises d’Anesthésie et de Réanimation, 
31 : 442–446.

impliquer le risque de le priver de quelque chose. 
La circoncision, en tant que rite religieux, porte une 
dimension sociale ou spirituelle qui échappe à l’ap-
préciation rationnelle, quantifiable scientifiquement. 
S’inscrire dans une tradition, s’inscrire dans une gé-
néalogie symbolique qui remonte plusieurs millé-
naires en arrière, s’inscrire dans une communauté reli-
gieuse qui offre des histoires, des mythes, des rites et 
des relations, tout cela offre à l’individu un cadre qui 
lui permet de se construire psychiquement et sociale-
ment, cadre qu’il pourra confirmer, ou dont il pourra 
se séparer, librement à l’âge adulte. 
Refuser la circoncision par principe, au niveau de la 
société, comme le propose le jugement de Cologne, 
peut vouloir dire, en quelque sorte, exclure l’enfant 
de sa communauté et de sa culture propre et lui refu-
ser un mode de construction psycho-social qu’il ne 
pourra pas forcément reconstituer plus tard lui-même, 
s’il ne l’a pas reçu dans son plus jeune âge. Refuser 
d’effectuer toute circoncision, pour préserver l’inté-
grité corporelle, peut ainsi signifier aller à l’encontre 
de l’intérêt de l’enfant, qui serait exclu de bénéfices 
d’une autre nature. 
Lors de demandes de circoncisions religieuses, la CEC 
est d’avis qu’il est indispensable que, au nom du res-
pect du principe de non-malfaisance, l’intervention 
soit faite sous anesthésie, afin de ne pas provoquer de 
souffrances. En cas d’anesthésie générale, on veillera à 
retarder l’intervention afin de réduire ses risques. 

C. Bienfaisance

Le principe de bienfaisance implique non seulement 
qu’on s’abstienne de nuire à la personne, mais qu’on 
agisse dans l’intérêt du patient, afin de lui procurer 
des bienfaits. 
Lors de la définition de ce qui est « bien » pour un pa-
tient, il est nécessaire non seulement de tenir compte 
de sa propre définition de ce qui est bien, mais égale-
ment d’adopter une vision globale, qui inclut l’état de 
santé de la personne concernée, et qui prenne égale-
ment en considération d’autres dimensions, comme la 
sphère sociale et la sphère spirituelle. Si l’on considère 
l’exemple des membres de l’Association des Témoins 
de Jéhovah, leur imposer une transfusion pour leur 
bien «  physique » et pour préserver leur vie signifie 
nuire sérieusement à leur « bien social » (risque d’ex-
clusion de la communauté) et «  spirituel » (perte de 
l’espoir de ressusciter au dernier jour), les condam-
nant par-là à vivre une vie «  impure » et qu’ils vont 
trouver privée de sens. 
Les réflexions sur le principe de bienfaisance mettent 
également en lumière le fait que souvent, en médecine, 

244

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   84 03/10/16   13:23



JE
A

N
-M

A
R

IE
 T

H
ÉV

O
Z

 E
T 

M
A

U
D

E 
W

A
EL

C
H

LI

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2-3, VOL. 3 85

on tolère d’infliger un « mal ponctuel  » dans le but 
– ou avec l’espoir – de provoquer, sur le long terme, 
un bien plus important, d’en retirer des bénéfices en 
termes de santé, ou encore des informations néces-
saires à améliorer l’état de santé de la personne. C’est 
selon cette perspective qu’on effectue par exemple des 
amputations, des chimiothérapies, des ponctions lom-
baires, mais également, plus couramment, des prises 
de sang. Ainsi, à un niveau individuel, le traitement 
médical suit constamment la logique selon laquelle il 
est licite d’infliger un mal ponctuel dans l’espoir de 
retirer des avantages à l’avenir. Il est donc licite de 
sacrifier une partie qui met en danger le tout, pour 
sauver l’ensemble.
Du point de vue religieux, la circoncision représente 
le sacrifice d’une partie de soi, pour sauver le tout. 
Il s’agit d’abandonner une petite partie, pour consa-
crer le tout à la divinité, de la même façon qu’une 
société agraire peut offrir les prémices de la récolte 
à son dieu, pour consacrer l’ensemble de la récolte 
et pouvoir en profiter pleinement. Le sacrifice du 
prépuce est donc considéré comme une manière de 
sanctifier toute la personne ou toute la vie de la per-
sonne. Le « bénéfice » religieux de ce sacrifice ne peut 
être apprécié ou évalué de l’extérieur. C’est ce qui 
rend vain ou absurde tout calcul «  coût-bénéfice  » 
de type médical ou économique et complique donc 
l’appréciation comparative des avantages (qui sont 
immatériels) et des inconvénients (physiques) de la 
circoncision. 
Dans un autre registre, divers traitements médicaux 
visent à rapprocher le corps individuel du «  corps 
idéal » façonné par la société, qui compte comme un 
bénéfice ou un bienfait ce rapprochement. Nous avons 
déjà mentionné l’ablation d’un 6e doigt ou orteil, ou 
l’opération des oreilles décollées. Certaines chirurgies 
réparatrices vont également dans ce sens, ne pas les 
réaliser serait vu comme une négligence, y compris sur 
les enfants, ce qui montre l’importance accordée à ce 
corps idéal. Néanmoins, la notion de « corps idéal » est 
une construction sociale, et cette construction diffère 
d’une société à l’autre, ainsi que d’une époque à l’autre, 
en fonction de son système de pensée dominant. On 
a mentionné, ainsi, que des arguments hygiénistes ont 
promu au sein du corps médical américain la circonci-
sion systématique, tandis que les européens n’ont pas 
suivi cette tendance, ce qui révèle que deux images 
différentes du « corps idéal » ont pu coexister au sein 
du corps médical à une même période, avec les mêmes 
connaissances médicales.
La question pendante est celle de savoir si on peut 
vivre ensemble dans une société qui propose diverses 
images idéales, donc supposées bénéfiques, du corps ? 

Qui détermine ce qui est bénéfique lorsqu’on passe de 
la personne individuelle au groupe ? On voit là que la 
question de la bienfaisance jouxte celle de la justice. 

D. Justice

Le principe de justice « exprime l’exigence d’une régu-
lation éthique des rapports entre les hommes vivant 
en société  ».  (10) Cela peut concerner par exemple, 
dans le domaine de la santé, l’allocation des ressources 
médicales et les critères qui la sous-tendent. 
Le principe de justice permet également de question-
ner le rôle des différentes cultures, croyances et rituels 
ainsi que leur articulation avec les droits humains. Les 
droits humains sont les droits dits fondamentaux, re-
connus à l’être humain « parce qu’il est tel ». Selon la 
définition qu’en donnent les Nations-Unies, ils « sont 
les droits inaliénables de tous les êtres humains, quels 
que soient leur nationalité, lieu de résidence, sexe, ori-
gine ethnique ou nationale, couleur, religion, langue 
ou toute autre condition ». (11) Ainsi, ces droits sur-
plombent et chapeautent, en quelque sorte, tous les 
autres droits. Parmi les droits fondamentaux, on peut 
notamment citer la liberté de croyance et d’expres-
sion, l’interdiction de la torture, le droit à l’éduca-
tion. La visée universelle de cette perspective soulève 
néanmoins des questionnements quant à l’application 
concrète de ces droits, lorsque, par exemple, ils se 
heurtent à d’autres valeurs culturelles ou religieuses, 
ou encore lorsque deux droits fondamentaux sont en 
conflit. 
Relève également du principe de justice le devoir de 
pondérer, d’articuler et hiérarchiser des biens et des 
intérêts de nature différente. Comment décider quel 
bien doit primer sur les autres ? Choisit-on de privilé-
gier le bien physique, en négligeant le bien social ou 
le bien religieux ? Au nom de quelles valeurs, de quels 
critères ? Les critères doivent-ils être internes au sys-
tème de valeur des personnes en cause ou bien peut-on 
faire intervenir des critères externes ? A quelles condi-
tions et dans quelles situations un avantage social peut 
l’emporter sur un droit individuel ou vice versa ?
Si l’on reprend les exemples d’interventions évoquées 
dans le premier chapitre, on constate que l’exemple 
des vaccins recommandés tend à privilégier le bien 
collectif, on suggère de sacrifier une partie de la liberté 
individuelle au nom d’un intérêt collectif, celui de 
réduire les risques d’épidémie. En ce qui concerne 

(10)  Article « Justice », p. 555 ; in Hottois G., Missa J-N (2001). 
Nouvelle Encyclopédie de bioéthique. Bruxelles : De Boeck.

(11)  http://www.ohchr.org/FR/Issues/Pages/WhatareHumanRights.aspx

245

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   85 03/10/16   13:23



v
is

io
n

s 
d

u
 m

o
n

d
e

86 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • N° 3-4, VOL. 59

l’exemple des oreilles décollées, le facteur « social » est 
privilégié, on choisit d’effectuer une atteinte à l’inté-
grité corporelle pour favoriser l’intégration au sein 
d’un groupe, ou, du moins, limiter les risques d’exclu-
sion. L’exemple de la circoncision illustre un sacrifice 
ponctuel effectué dans le présent, dans l’espoir d’en 
retirer des bénéfices immatériels, pour cette vie ou 
une vie au-delà de la mort. S’agit-il d’un geste futile, 
ou d’un enjeu primordial de l’existence ? Qui peut en 
décider ?
On retrouve ici la confrontation culturelle possible 
entre des « corps idéaux » différents. Qui décide quel 
corps idéal la médecine doit viser dans ses interven-
tions chaque fois qu’elle tente de réparer ce qui a été 
altéré  ? Le critère de la fonctionnalité ne suffit pas, 
bien qu’il reste le socle utile et suffisant pour justifier 
nombre d’interventions. Il pourrait y avoir de longs 
débats sur la meilleure fonctionnalité du pénis circon-
cis ou non circoncis ; cependant la demande de circon-
cision religieuse ne porte pas sur la fonctionnalité, mais 
sur le corps idéal qui s’inscrit dans la relation à Dieu. 
Comment faire la pesée entre deux idéaux différents ?

E. L’impossible pondération entre les 4 principes.

L’exemple de la circoncision illustre bien la difficulté 
de privilégier un principe au détriment des autres, 
lorsque ceux-ci entrent en conflit. 
Privilégier le choix des parents soulève, déjà à l’inté-
rieur de la sphère du principe d’autonomie, la ques-
tion de la définition de l’intérêt d’un enfant, qui ne 
peut pas encore exprimer sa propre opinion, et la déli-
mitation de l’autorité parentale. Comme nous l’avons 
vu dans les paragraphes précédents, il existe également 
des risques en lien avec l’anesthésie générale effectuée 
sur des nouveau-nés. Respecter le choix parental en 
effectuant la circoncision sur des nouveau-nés peut 
ainsi avoir l’effet indésirable de risquer de nuire à l’en-
fant. En s’accrochant de manière rigide au respect du 
principe de non-malfaisance comme argument pour 
refuser d’effectuer des circoncisions, on est néanmoins 
susceptible de nuire davantage à l’enfant concerné, 
parce que la circoncision, si elle est estimée comme 
étant indispensable par les parents, va de toute façon 
pouvoir être effectuée dans d’autres contextes, hors 
contrôle médical, ce qui pourrait faire courir à l’enfant 
d’autres types de risques.
Respecter le choix parental peut néanmoins favoriser 
l’appartenance sociale, culturelle et religieuse de l’en-
fant, et contribuer par-là à son épanouissement et à 
son « bien ». 
La collision entre les valeurs promues par les droits de 
l’Homme et des demandes individuelles, la difficulté à 

définir une hiérarchie entre des biens (ou des atteintes) 
de natures différentes (matériels et immatériels), l’im-
possibilité récente de notre société occidentale à pen-
ser la notion de sacrifice, tous ces écueils nous invitent 
à beaucoup d’humilité et à renoncer à formuler des 
recommandations autrement que sous la forme d’une 
invitation au questionnement permanent.

3. CONCLUSION

La CEC a donc décidé de ne pas émettre de recomman-
dations spécifiques en lien avec la pratique de la circon-
cision, sauf de rappeler la nécessité que cette interven-
tion soit, comme les autres, faite sous anesthésie, à un 
âge où celle-ci ne cause pas de dommages à l’enfant. 
Elle préfère proposer une liste de questions à se poser 
lorsqu’on se trouve face à des situations de ce type. 
Ces questions ont pour but de susciter et de guider la 
réflexion des professionnels de la santé concernés. Ces 
questions ouvertes ont également pour but de favoriser 
une certaine souplesse dans la recherche de solutions, 
de manière à ce que la réponse à ces requêtes puisse 
varier selon les particularités de chaque situation. 
Concernant l’autonomie, on veillera : 

–– à informer les parents concernant la nécessité 
de pratiquer la circoncision sous anesthésie et 
les risques d’une telle procédure en fonction de 
l’âge ; 

–– à rappeler l’obligation des parents à agir en faveur 
du bien de l’enfant, avant toute autre considération.

On s’interrogera :
–– sur la manière de prendre en compte l’avis de 

l’enfant.
Concernant la non-malfaisance, on veillera : 
–– après explications aux parents, à repousser l’inter-

vention, afin de réduire les risques en lien avec 
l’anesthésie générale ;

–– à évaluer dans quelle mesure la famille est suscep-
tible, malgré les explications reçues, de recourir 
à d’autres solutions pour que la circoncision soit 
quand-même effectuée. Quels sont les risques en 
lien avec cette décision ? 

–– à voir comment gérer le retour de circoncisions ef-
fectuées « ailleurs » et qui présentent des complica-
tions. A quel moment et à qui signaler d’éventuels 
« retours fréquents » ?

On s’interrogera :
–– sur les meilleurs moyens de protéger l’enfant et lui 

fournir les soins les meilleurs.
Concernant la bienfaisance, on veillera : 
–– à évaluer au mieux la balance entre les bénéfices 

immatériels et l’atteinte physique. 

246

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   86 03/10/16   13:23



JE
A

N
-M

A
R

IE
 T

H
ÉV

O
Z

 E
T 

M
A

U
D

E 
W

A
EL

C
H

LI

SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • N° 2-3, VOL. 3 87

On s’interrogera :
–– sur quelle image idéale du corps on véhicule. D’où 

vient-elle  ? Sommes-nous capables de l’évaluer et 
de la remettre en question ?

Concernant la justice, on veillera : 
–– à discerner et évaluer la position idéologique do-

minante, quitte à la questionner.
On s’interrogera :
–– sur ce que nous refusons d’accepter, afin de pré-

server les valeurs de notre société (droits de 
l’Homme) ;

–– sur ce que nous sommes prêts, en tant que citoyens, 
en tant que professionnels et en tant que société, à 
accepter et à accomplir au nom du respect des dif-
férences culturelles et religieuses.

Avis adopté à Vevey, le 12 janvier 2015. Pour cet avis, 
la CEC était composée de 14 personnes représentant 
le corps médical, les soins infirmiers, le droit, la philo-
sophie, la psychologie et la théologie. ■

Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction par tous procédés réservés pour tous pays.

La loi du 11 mars 1957, n’autorisant aux termes des alinéas 2 et 3 de l’article 41, d’une part, que des copies ou reproductions stric-
tement réservées à l’usage privé du copiste et non destinées à une utilisation collective et, d’autre part, que les analyses et courtes
citations dans un but d’exemple et d’illustrations, « toute représentation ou reproduction intégrale, ou partielle, faite sans le consen-
tement de l’auteur ou de ses ayants droit ou ayants cause, est illicite » (alinéa 1er de l’art. 40). Cette représentation ou reproduction,
par quelque procédé que ce soit, constituerait donc une contrefaçon sanctionné par les articles 425 et suivants du Code pénal. Il est
interdit de reproduire intégralement ou partiellement le présent ouvrage sans autorisation de l’éditeur ou du Centre Français de Co-
pyright, 6 bis, rue Gabriel Laumain, 75010 PARIS.

© 2016 / ÉDITIONS ESKA – DIRECTEUR DE LA PUBLICATION : SERGE KEBABTCHIEFF

Imprimé en France

247

81-88 JML_2-3_2016_Thevoz.idml   87 03/10/16   13:23


	81-88 JML_2-3_2016_Thevoz

