
LES

LES DOSSIERS

DE L´OBSTÉTRIQUE
REVUE D’INFORMATIONS MÉDICALES  
ET PROFESSIONNELLES DE LA Sage-Femme

43e année ISSN 0767-8293
# 464 décEMBRE 2016

NUMERO SPECIAL
CONGRES “JE SUIS 
LA SAGE - FEMME” 
et les Dossiers 
de l’obstEtrique
07.08.dec .  2016

violence
et sage-femme

ISBN 978-2-7472-2671-4

#464_COUV_DEC_2016.indd   1-2 23/12/2016   11:20



ultimateTM est un dispositif médical stérile de classe I ; conforme à la directive 93/42/CEE, 
selon l'annexe II. Certification établie par GMED, organisme notifié n°0459.
Avant toute utilisation, merci de vous référer à la notice d’utilisation disponible dans 
l’emballage du dispositif médical.  
Dispositif fabriqué et distribué en France par VYGON.

1 - PRÉPARATION 
ET PROTECTION ÉTANCHE  

DU MATÉRIEL

• Protection complète  
des tables d'accouchement, 

matelas, sol...

• Hygiène 

3 - EFFICIENCE  
DU PERSONNEL  

DE SANTÉ

• Réduction du temps  
de décontamination  

et de nettoyage  

2 - SURVEILLANCE  
DE L'HÉMORRAGIE  

POST-PARTUM

• Champ sous-fessier  
avec double poche  
détachable intégré

• Asepsie
O

b
s

t
é

t
r i

q

u
e

ultimateTM 
La trousse d’accouchement 3 en 1*

* N'hésitez pas à visualiser notre vidéo sur notre site vygon.com

pub_ultimate_v2.indd   1 13/10/2016   14:46:11#464_COUV_DEC_2016.indd   3-4 23/12/2016   11:21



LES

Directeur de la publication  
Serge KEBABTCHIEFF

ComitÉ de rÉdaction 
rÉdacteur en chef 
Benoît Le Goedec, Sage-femme

Sage-femme 
Christine BUZENET, Sage-femme

CONCEPTION GRAPHIQUE  
AGPA Éditions 
12 rue du Quatre-Septembre 
75002 Paris 
Tél. 01 42 86 55 65 - Fax 01 42 60 45 35 
agpaedit@wanadoo.fr

MARKETING ET PUBLICITÉ  
Olivier PAUL-JOSEPH 
elpea@eska.fr - Tél. : 01 42 86 55 79

ONT participÉ À CE NUMÉRO 
Alain Abelhauser, Psychanalyste 
Chantal Birman, Sage-femme 
Claude Birman, Philosophe 
Paul Cesbron, Gynécologue-obstétricien 
Hélène de Gunzbourg, Sage-femme, Philosophe 
Jérôme JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences  
Marie-Hélène Lahaye, Juriste et féministe 
Maï Le Dû, Sage-femme, Sociologue  
Clarisse Le Goedec, Médiatrice culturelle 
Nach, Danseuse krump/contemporain 
Céline Puill, Sage-femme, Sociologue 
Bertrand Quentin, Philosophe 
André Stern, Auteur 
Moniel Verhoeven, Anthropologue 
Marie-Paule stÉphan, Conception, réalisation, 
illustrations, suivi du numéro

fondateur de la revue 
Jean OSSART

Édition  
elpea@eska.fr ; agpaedit@wanadoo.fr

Administration/Abonnements  
adv@eska.fr 

PublicitÉ : elpea@eska.fr

Éditions ESKA 
12 rue du Quatre-Septembre 
75002 Paris 
Tél. 01 42 86 55 65 - Fax 01 42 60 45 35 
http ://www.eska.fr

Périodicité mensuelle 11 numéros par an.  
Tous les mois sauf août.

Vente au numéro 8,50 euros

Tous droits réservés. Les articles et tableaux ne 
peuvent être reproduits qu’avec l’autorisation des 
auteurs et de la rédaction. Ceci recouvre : copie 
papier, intranet, internet, etc. L’ensemble des contri-
butions constituant cette publication est la propriété 
exclusive des Éditions ESKA. Les articles n’engagent 
que la responsabilité de leurs auteurs.

Revue adhérente au S.N.P.M., membre de la F.N.P.S. 
Commission paritaire n° 0217 T 81395 
Signataire de la Convention U.D.A. S.N.P.M. 
Dépôt légal : Décembre 2016

Abonnements  
Dossiers de l’Obstétrique

Tél. 01 42 86 55 65 - Fax : 01 42 60 45 35 
www.eska.fr - adv@eska.fr

Pour vous abonner, retournez-nous le bulletin en page 64.

Illustration de couverture : Marie-Paule Stéphan©

SOMMAIRE # 464 - DECEMBRE 2016

Les annonceurs

C2	 Ysy Médical
C3	 Laboratoire Vygon

C4	 Phénix Vivaltis

13	 Électronique Médicale 
de France

23	 Almafil

25	 Matilia
53	 Dakin
57	 Dolphitonic

04 
Mythes   Histoire    Société

05	 Cet enfant ressemble à qui ?  
De la rivalité mimétique à la liberté 
Moniel Verhoeven, Anthropologue

10	 Histoire de la violence 
au cours de la Naissance 
Paul Cesbron,  
Gynécologue-obstétricien

13	 La religion implique-t-elle ou 
réfrène-t-elle la violence ? 
Autour de la naissance 
Claude Birman, Philosophe

15	 Les sorcières 
Céline Puill,  
Sage-femme, Sociologue

18	 Art, femmes et violence 
Clarisse Le Goedec,  
Médiatrice culturelle

26 
Violence et Politique

27	 Nigra Sam Pulchra Es 
(de Heddy Maalen) 
Nach,  
Danseuse krump/contemporain

28	 “Passeuses” de violence ? 
Alain Abelhauser, Psychanalyste

30	 La violence politique 
Marie-Hélène Lahaye,  
Juriste et féministe

33	 L’éducation des sages-femmes, 
entre oppression et liberté 
Benoît Le Goedec, Sage-femme

36 
Violence et Corps

37	 Naissance, haine et culture 
Hélène de Gunzbourg,  
Sage-femme, Philosophe

41	 Violences et accouchement 
d’un enfant à handicap 
Bertrand Quentin, Philosophe

46	 Le toucher pour soigner le 
nouveau-né, entre impensable 
et indispensable 
Maï Le Dû, Sage-femme, Sociologue

49	 La violence éducative 
André Stern, auteur

52	 Violences institutionnelles 
et médicales 
Atelier animé par Chantal Birman 
et Marie-Hélène Lahaye

Numéro Spécial Congrès  
“Je suis la Sage-femme” 2016

03	ÉDITORIAL 
Violences et Sage-femme 
BENOÎT LE GOEDEC

54	HISTOIRE 
La construction de la Nativité  
de Jésus dans la Légende dorée 
de Jacques de Voragine  
(XIIIe siècle) 
Jérôme Janicki

60	KIOSQUE

60	AGENDA

60	FORMATIONS

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   1 23/12/2016   11:31



#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   2 23/12/2016   11:31



3
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

our l’association « Je suis la sage-femme », ce troisième colloque poursuit la réflexion engagée dans les 
deux premiers sur l’identité et la place de la sage-femme dans le monde.

Mais il est aussi, cette année, le fruit d’une collaboration avec Les Dossiers de l’Obstétrique et la société ESKA, 
organisatrice de congrès, de formation pour les professionnels de santé, qui inaugure ainsi l’entrée d’une 
revue professionnelle de sages-femmes dans l’organisation d’un colloque.

Ce partenariat s’est déroulé dans le respect et les échanges des richesses et expertises de chacun et a permis 
la réussite de ce colloque d’une part, mais aussi sa prolongation dans ce numéro spécial d’autre part.

Hélène de Gunzbourg et moi-même remercions les intervenants qui ont bien voulu participer à ce colloque 
et nous apporter leur contribution.

Ce colloque a réuni bon nombre d’entre nous, 
sages-femmes. Mais se sont invités des sociologues, 
historiens, philosophes, éditeurs, metteur en scène, 
conseillères conjugales, avocats, journalistes… 
preuve de l’intérêt du sujet mais aussi de la perti-
nence de ce type de colloque.

Nous vous rappelons que nous privilégions toujours 
les sciences humaines et la culture, ce qui en fait 
quelque chose d’unique dans le paysage actuel des 
congrès proposés et organisés par les sages-femmes.

Pourquoi ce sujet : Violence et sages-femmes ?
•	 Le contexte national actuel et de l’an passé : les attentats, les radicalisations des extrêmes, la montée des 

violences, islamophobie, antisémitisme, de la haine de l’autre, des communautarismes et du complotisme 
et les réponses qui y sont faites par les politiques et les universitaires ;

•	 Les paroles de haine qui se libèrent dans nos sociétés ainsi que les passages à l’acte dans les institutions, 
écoles, hôpital, contre les enseignants, contre les élèves et contre les soignants ;

•	 Mais aussi, la violence est institutionnelle, le travail qui devient parcellaire, bureaucratique, harcelant et 
perd son sens pour beaucoup, avec une augmentation des suicides dans le monde des soignants ;

•	 La violence extrême au Moyen Orient, en Syrie où le peuple se fait massacrer — et nous assistons à un 
véritable génocide — alors que les instances de régulation de la paix et les diplomaties sont impuissantes 
ou ne réagissent pas ;

•	 Les choix que viennent de faire les États-Unis avec l’élection de Donald Trump, le Royaume Uni avec le 
Brexit, et qui ne peuvent que réactiver la violence et la haine, le repli sur soi et la peur ;

•	 Les vagues de réfugiés qui arrivent en Europe et le discours de peur et de haine, mais aussi les solidarités 
et les engagements de certains ; les camps de Calais et la gestion catastrophique de nos institutions. Mais 
l’engagement magnifique des bénévoles, en particulier médecins et sages femmes, mais aussi artistes et 
militants de toutes origines et de tous pays ;

•	 La violence écologique sur notre mère à tous. Le climat transformé et la santé des êtres humains menacée 
par les perturbateurs endocriniens, les pesticides, la nourriture industrielle.

Tout ceci nous amène à réfléchir, à nous questionner, à trouver notre place de sages-femmes, de femmes, 
de citoyennes, et à ne pas nous endormir dans la passivité ou le ressentiment car nous avons en charge 
l’avenir de l’humanité.

Nous vous proposons donc ici la retranscription brute, vivante et complète de l’ensemble des présentations orales 
des intervenants afin de vous permettre de vivre ou revivre ce colloque et de pouvoir enrichir et poursuivre vos 
réflexions.

À l’année prochaine ! ●

Éditorial

Violence et 
Sages-femmes
Par benoÎt le goëdec, sage-femme, rédacteur en chef

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   3 23/12/2016   11:31



4
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Mythes   Histoire    Société

05	
Cet enfant ressemble 
à qui ? De la rivalité 
mimétique à la liberté

10	
Histoire de la violence  
au cours de la Naissance

13	
La religion implique-t-
elle ou réfrène-t-elle  
la violence ?  
Autour de la naissance

15	
Les sorcières

18	
Art, femmes et violence

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   4 23/12/2016   11:31



5
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Le désir humain est toujours médiatisé 
par un tiers. C’est ainsi qu’à la base de 
chaque culture se trouve la violence.

Cet enfant ressemble à qui ? 
De la rivalité mimétique à la liberté

le désir n’est pas aussi libre que l’individualisme moderne 
veut le faire croire. Girard part de l’idée que “l’authen-
ticité” est trompeuse si on ne part pas du mécanisme 
du désir mimétique. La modernité est presque dans 
l’impuissance à penser la rivalité mimétique. L’originalité 
de René Girard est qu’il a analysé ce mécanisme, cette 
dynamique, en montrant que ce désir mimétique est à 
l’origine de la culture, de la vie en société, de nos relations.

Girard va proposer une réponse très spécifique en 
développant une approche multidisciplinaire et hybride. Il 
va utiliser des analyses de mythes, de tragédies grecques, 
la littérature européenne, d’études ethnologiques et 
de textes religieux pour éclaircir son modèle. Tous ces 
textes révèlent quelque chose d’essentiel sur la nature 
humaine. En analysant ces textes si diversifiés, il va lancer 
une hypothèse qui bouleversera beaucoup d’études sur 
notre vie ensemble. Ces textes dévoilent que chaque 
sujet désire l’objet qu’un autre désire déjà. Un objet qui 
n’est désiré par personne n’a pas de valeur. Le désir 
humain est donc, dès ses origines, un désir mimétique 
triangulaire : il y a un sujet, un autre, et un objet. L’autre 
désigne, avec son désir, ce qui est désirable. Le désir 
humain est toujours médiatisé par un tiers. C’est ainsi 
qu’à la base de chaque culture se trouve la violence.

Commençons par l’histoire de deux enfants  
un peu âgés :

Valéry Giscard d’Estaing, un des anciens 
Présidents, n’a pas du tout apprécié que le musée 
du Quai-Branly prenne le nom de Jacques Chirac. 
Il « a tenu à rappeler à F. Fillon qu’il était, lui, à 
l’origine de la conversion de la gare d’Orsay, qu’il 
avait décidé de transformer en un musée des Arts 
du XIXe siècle sous son septennat. Et qu’il trouvait 
injuste que son nom ne soit pas au frontispice de 
l’établissement dès lors que J. Chirac avait le sien 
quai Branly. » (Le Canard Enchaîné, 23 novembre 2016, p. 2)

I ci, nous sommes au cœur de la philosophie de 
René Girard. Selon lui, l’homme désire ce que son 
semblable désire : la même nourriture, le territoire, 

avoir la même coupe de cheveux, les mêmes vêtements, 
la même femme, ou même son nom au musée, comme 
l’autre. René Girard l’appelle le désir mimétique.

Qu’est-ce que c’est ?
C’est un désir, un désir humain. Ce désir n’est pas 

une qualité naturelle, un besoin, comme un appétit ou 
avoir soif. Ce désir est mimétique : l’homme veut imiter 
le désir de l’autre. Ce n’est pas l’imitation d’un enfant par 
exemple, qui va imiter le comportement, la mimique, 
les mots de ses parents. Chaque enfant qui naît doit 
tout apprendre : comment manger, être assis, dormir ou 
parler. Ce mimétisme est essentiel pour pouvoir devenir 
autonome. Au niveau du mimesis, nous avons beaucoup 
de choses en commun avec les animaux : des instincts, 
des appétits. Ceux-ci sont bien ciblés, bien précis.

Cependant, ce n’est pas de cela que Girard va parler : 
il veut dévoiler quelque chose de beaucoup plus radical. 
Il y a quelque chose qui nous distingue des animaux : 
le désir mimétique.

Il va nous parler de notre illusion la plus profonde : 
notre désir est moins original que nous voulons croire. 
Notre désir dépend de celui de l’autre, celui qui est notre 
modèle. Nous voulons la même chose que notre modèle.

Il déconstruit l’idéologie moderne, c’est-à-dire croire 
que nous sommes des sujets avec des désirs autonomes. 
L’approche de Girard évoque une “blessure narcissique” : 

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Par Moniel VERHOEVEN, AnthropologueMythes   Histoire    Société

>

Le désir mimétique triangulaire

Marco

Gâteaux en feuille d’érable

aimeaime par imitation 
de Marco

admire

Source : www.rene-girard.fr.

Jean-Michel

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   5 23/12/2016   11:31



6
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Ce mouvement du désir mimétique triangulaire 
connaît progressivement plusieurs étapes :

Le mimésis d’appropriation
•	 Je désire ce que tu désires, parce que tu le désires. 

L’autre est, dans un premier temps, le médiateur. Le 
sujet désire un objet à travers l’autre. L’autre est en 
même temps l’inspirateur, le médiateur, mais aussi 
déjà l’aiguillon.

•	 La rivalité mimétique s’installe, car l’objet désiré est 
“rare”, “en carence”, est en manque.

•	 Le modèle deviendra un rival pour le “je”, et ce pro-
cessus deviendra réciproque car le modèle-rival va 
voir le sujet aussi comme un rival. Le sujet devient le 
modèle de son modèle et l’imitateur devient l’imitateur 
de son imitateur. Je désire ce que tu désires et quand 
j’essaie d’acquérir ce que tu désires, tu le désires encore 
plus. On évolue toujours vers plus de réciprocité et 
donc vers plus de conflit. Les rivaux deviendront un 
obstacle mutuellement.

Le conflit
•	 Le sujet et le modèle-rival rentrent de plus en plus 

dans un conflit qui deviendra une spirale. Dans ce 
processus, l’objet est progressivement “oublié”. Privé 
de ses freins, le modèle se rapproche du sujet désirant.

•	 Ce processus aboutit à des conflits interrelationnels, 
à cause de ce manque et dans cette dynamique et, 
au lieu de respecter les différences, nous deviendrons 
des rivaux.

•	 Le ressentiment et la colère augmentent. La rivalité 
grandit, la jalousie s’installe. Les humiliations, les 
diminutions s’expriment de plus en plus.

•	 Les différences entre un “je” et un “tu” seront effacées : 
le “je” essaie d’absorber le “tu”, ce qui fait que ce “je” 
ne soit plus un “je”.

•	 La différence entre les sujets disparaît complètement : ils 
deviennent des doubles. L’absence de toute différence 
s’installe.

•	 Ceci s’appelle la véritable ambivalence : le sujet et 
son modèle se mélangent et les rivaux deviendront 
des doubles réels, des démons. Les doubles signifient 
indifférenciation, dé-symbolisation.

•	 L’indifférenciation aboutit à des désordres.

•	 La rivalité est intolérable, mais l’absence de rivalité 
est plus intolérable encore : elle place le sujet devant 
le néant. C’est bien pourquoi ce sujet fait tout pour 
persévérer ou pour recommencer, souvent avec la 
complicité obscure des partenaires qui poursuivent 
des buts analogues.

•	 La disparation des différences risque d’aboutir à une 
pathologie, celle du double bind, à un double impératif 
contradictoire. Le modèle-rival exprime d’abord : l’objet 
de mon désir est précieux, donc tu dois m’aimer. 

Médiation externe : l’autre est loin

À travers la littérature et les études anthropologiques, 
René Girard constate que l’objet désiré est quasi impos-
sible à acquérir, car l’autre est loin : un esclave qui désire 
ce que son maître désire ; un adolescent qui imite son 
chanteur favori.

Quand la distance est tellement grande que le sujet 
qui désire et son modèle ne peuvent pas se toucher, le 
risque d’une violence directe reste faible : entre l’homme 
et son Dieu. Don Quichotte et Amadis de Gaule, un 
chevalier parfait, ou entre Emma Bovary et les membres 
d’une autre classe sociale, il y a encore une réelle distance 
spirituelle, physique ou social.

Médiation interne : l’autre est proche

Pourtant, notre histoire culturelle, avec la globalisation 
comme forme moderne, est telle qu’il y a une transition 
vers une médiation interne ; le sujet et l’autre deviennent 
plus proches : des voisins dans une rue qui ont le même 
type de maison, des collègues au travail… Le risque que 
l’autre deviendra un rival réel grandit. La société moderne 
croit dans le désir autonome, spontané, indépendant et 
complètement subjectif, authentique. Elle la considère 
comme une “donnée essentielle ou ontologique”. Dans 
nos sociétés modernes, on essaie de devenir des égaux : 
nous croyons dans la médiation interne.

Le sujet de la médiation externe comprend et avoue 
qu’il suit un modèle dans son désir. Les grands écrivains 
comme Cervantès, Shakespeare, Flaubert, Proust ou 
Dostoïevski décortiquent ces échanges dans toutes ces 
subtilités. C’est “la vérité romanesque”.

Quand il y a une relation de médiation interne, le sujet 
ne dévoile plus, nie même l’origine de son désir. Il “ne 
sait pas” qu’il désire ce que l’autre, son modèle, désire. 
Pourtant, notre désir est toujours médié. René Girard 
l’appelle “le mensonge romantique”.

Le désir mimétique est un désir triangulaire. C’est 
même un désir métaphysique : nous voulons être l’autre.

Par Moniel VERHOEVEN, AnthropologueMythes   Histoire    Société

SUJET OBJET

Médiateur

im
it

at
io

n

DÉSIR B

DÉSIR B

DÉSIR A

Source : www.rene-girard.fr.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   6 23/12/2016   11:31



7
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Le bouc émissaire est “choisi” par 
l’unanimité de la communauté, la foule 
ou leurs représentants. Il faut que 
quelqu’un soit expulsé, ou qu’il prenne 
la fuite, afin que la paix au sein de la 
société revienne.

borgne, boiter, ou autre) ; elle peut être trop belle ou trop 
laide ; cette personne peut enseigner un nouvel art ou 
une nouvelle technologie ; elle peut être une personne 
qui a un rôle ambigu dans la société, comme le griot, 
le troubadour, dans les sociétés ouest-africaines. Bref, il 
y a une transgression quelque part. Cette transgression 
est définie comme une impureté.

Le bouc émissaire est “choisi” par l’unanimité de la 
communauté, la foule ou leurs représentants. Il faut que 
quelqu’un soit expulsé, ou qu’il prenne la fuite, afin que 
la paix au sein de la société revienne.

Une violence va se cristalliser sur cette personne : c’est 
l’accusation par la foule d’une victime qui est vue comme 
responsable des désordres et catastrophes (la peste, le 
parricide, l’inceste, le chômage, l’homosexualité) et qui 
afflige la communauté, c’est-à-dire de la crise. Cette 
victime décharge la communauté de toute responsabilité. 
Le bouc émissaire deviendra le “coupable” pour cette 
“misère”, cette “peste” (des douleurs, angoisses, une 
épidémie, des souffrances, des maladies contagieuses). 
C’est lui qui l’a provoquée. C’est sur lui ensuite que “tout” 
est transféré, déplacé. Ce processus est non-conscient ; 
c’est une suggestion, une illusion même, car en fait ce 
choix est assez aléatoire, sans raison claire, presque au 
hasard. Dans la plupart des cas, cette personne ne sait 
même pas qu’elle est coupable de quelque chose. Il est 
donc éloigné par une foule sans pitié, hystérique et en 
transe, par les lyncheurs de la communauté. Le bouc 
émissaire deviendra un monstre. Il sera exclu, il prendra 
la fuite ou il se suicidera. Il est mis “dehors”, à l’extérieur.

La victime sacrificielle
Le bouc émissaire exclu sera ensuite sanctifié, divinisé : 

il suscite l’illusion d’une victime sacrificielle suprêmement 
active et toute-puissante. À partir de l’extérieur, cette 
victime engendra le mimétisme de réconciliation, la paix, 
la fertilité et la vitalité de la communauté.

Le bouc émissaire est donc à la fois coupable et récon-
ciliateur. Cela suppose qu’on attribue au bouc émissaire 
une sorte de transcendance religieuse : il sera “sacralisé” 
et ainsi il deviendra un nouveau modèle à imiter. Dans 
la transition du bouc émissaire vers la victime sacrifi-

Pourtant cet objet n’est pas accessible, donc tu peux 
me haïr. Pour René Girard, c’est ici qu’une pathologie 
interdividuelle commence. Celle-ci peut s’exprimer à 
travers une structure psychotique, hystérique, névro-
tique ou autre comme le sadomasochisme.

•	 Pour qu’il y ait un double bind mimétique au sens fort, 
il faut un sujet incapable d’interpréter correctement 
le double impératif qui vient de l’autre en tant que 
modèle – imite-moi – et en tant que rival – ne m’imite 
pas.

•	 La seule obsession des deux rivaux consiste à vaincre 
l’adversaire plutôt qu’à acquérir l’objet. C’est la dispa-
rition de l’objet qui la rend possible et, non seulement 
elle s’exaspère, mais elle se répand contagieusement 
aux alentours.

La foule

•	 Au départ, les rivaux mimétiques se disputent un 
objet et la valeur de cet objet augmente en raison 
des convoitises rivales qu’il inspire. Plus le conflit 
s’exaspère, plus son enjeu devient important aux yeux 
des deux rivaux. En plus, ce conflit attire les autres : 
si deux personnes désirent la même chose, bientôt il 
y a trois, quatre personnes et ainsi de suite, un effet 
“boule de neige”.

•	 Aux yeux des spectateurs, il n’y a plus d’enjeu du tout. 
La valeur, d’abord conférée par la rivalité à l’objet lui-
même, non seulement continue à augmenter mais elle 
se détache de l’objet pour venir se fixer sur l’obstacle 
que chacun des adversaires constitue pour l’autre.

•	 Un processus aveugle de diabolisation et de haine 
commence.

•	 Ce chaos, où les diverses personnes ne se différencient 
plus l’une de l’autre, a un mouvement inconscient 
d’une foule unanime, dans laquelle apparaît un point 
de convergence sous la forme d’un membre de la 
communauté, arbitrairement choisi, et qui passe pour 
la cause unique du désordre.

•	 Le mimétisme d’appropriation change de forme : celui-
ci deviendra un mimétisme antagoniste. La fameuse 
guerre de Hobbes, une guerre de tous contre tous se 
transforme en une guerre de tous contre un.

La fin de la violence : le bouc émissaire 
et la  victime sacrificielle

Le bouc émissaire

Pour créer une solution à cette violence, dans laquelle 
finalement tous les membres seront impliqués, il faut 
donc trouver un coupable. Ce choix est complètement 
aléatoire et imprévisible. Cette personne est toujours 
un étranger, d’une manière ou une d’autre ; elle peut 
avoir des infirmités physiques (n’avoir qu’un œil, être 

Par Moniel VERHOEVEN, AnthropologueMythes   Histoire    Société

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   7 23/12/2016   11:31



8
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Les interdits/tabous

Les interdits/tabous essaient d’exclure tout élément 
qui risque de déstabiliser, de mettre en danger l’équilibre, 
la paix de la communauté. Les plus grands dangers 
viennent de la violence suite aux processus mimétiques 
au sein de la communauté, pas par des risques naturels 
ou environnementaux. Les interdits sont créés pour 
endiguer les risques de ces conflits mimétiques. Tous les 
interdits concernant la revanche, l’endogamie, l’inceste 
ont comme but de lutter contre le caractère mimétique. 
Il faut être vigilant face aux doubles, des personnes qui 
imitent. Les rapports d’évitement, des interdits alimen-
taires, des règles de mariage, existent afin d’éviter le 
retour de la violence d‘origine.

Les rites

Les rites ont la même fonction que les interdits : éviter 
la violence.

Tandis qu’un interdit régularise, endigue la violence, 
un rite la canalise. Un rite évoque le mimésis triangulaire 
symboliquement.

Les rites luttent contre cette crise culturelle d’une 
manière qui semble, au premier degré, un peu étrange. 
Ceux-ci mettent en scène une crise mimétique en 
transgressant intentionnellement les interdits et en la 
finalisant par un sacrifice.

cielle, il deviendra divinité au sens archaïque, c’est-à-dire 
toute-puissante pour le bien et le mal simultanément. La 
réconciliation qu’elle peut évoquer est donc un aspect 
sacré : la religion est ainsi à l’origine de la culture, des 
institutions et des rapports entre les membres d’une 
communauté. Cette victime incarnera le retour à la vie, 
fondation d’une nouvelle communauté dans laquelle 
se cristallisent les formes institutionnelles. Il deviendra 
celui qui peut aider la communauté à se réconcilier, à 
ne plus retomber dans la crise des rivalités. La victime 
sacrificielle devient le pôle unique d’un mimétisme rituel 
et unificateur, pacificateur.

Ce processus inconscient n’accède à la conscience 
que sous la forme du sacré. Celle-ci crée de nouveau de 
l’ordre au sein du désordre : le dedans et le dehors sont 
de nouveau discernés, un ici et un là, un “autrefois” et 
un “maintenant”. La société et son cosmos distinguent 
de nouveau une séparation, une transcendance dans 
laquelle une culture puisse s’étalonner : une différence 
sacrale qui fonde toutes les différences.

L’ordre sacré de la culture

Le processus du désir mimétique triangulaire qui abou-
tit dans une victime sacrificielle dévoile ainsi la genèse 
des grandes institutions à partir des sacrifices rituels. 
L’origine culturelle dépend du religieux : les origines de 
toutes les institutions politiques et culturelles y trouvent 
leurs origines.

La vérité est que la culture humaine tire ses origines 
du meurtre fondateur, donc de la violence et du sacrifice. 
La culture, engendrée à travers ce processus religieux, 
va essayer de maîtriser la violence mimétique.

Pour éviter que ce premier meurtre se répète, chaque 
culture doit développer des pratiques religieuses et des 
représentations :

•	 Les mythes

•	 Les interdits/tabous

•	 Les rituels.

Ceux-ci sont une protection pour éviter que ce meurtre 
se répète, que la communauté plonge de nouveau dans 
un “vrai” meurtre.

Les mythes

Les mythes d’origine ont un rôle spécifique : ces textes 
racontent les événements de ce premier meurtre. Ce 
meurtre a réellement eu lieu. Les mythes le racontent 
à travers le point de vue unanime de la rage hystérique 
de la foule, des persécuteurs, des lyncheurs. C’est la 
logique de la foule. Ces mythes racontent toujours, 
d’une manière ou d’une autre, la même origine de la 
violence. On n’y discute pas la culpabilité de la victime. 
Pour René Girard, cette dimension de châtiment est 
toujours collective et non-consciente.

Par Moniel VERHOEVEN, AnthropologueMythes   Histoire    Société

Source : www.rene-girard.fr.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   8 23/12/2016   11:31



9
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Il appelle cela une conversion : accepter que l’équilibre 
de la paix, de la cohésion et de la coopération soit très 
fragile, car la violence peut toujours resurgir.

Il faut ensuite veiller à ce que la différence soit protégée, 
car l’indifférence, devenir le même, est justement la base 
de la violence. La différence, ce qui nous distingue et 
nous sépare de l’autre, est justement la base d’un ordre 
et de la coopération.

La différence n’est pas la même chose que l’identité, 
car cette dernière notion est trop “fixe”. L’être humain 
se transforme pendant sa vie et la notion de différence 
aidera à mieux articuler et suivre ces changements.

René Girard va encore plus loin en montrant la 
radicalité des écritures judéo-chrétiennes. L’Ancien et le 
Nouveau Testament révèlent progressivement le pouvoir 
structurant de la victimisation dans les religions païennes. 
Ces textes changent la perspective en mettant la lumière 
sur la victime et en attaquant la foule, les lyncheurs. La 
première pierre deviendra un skandalon. Ceci signifie 
l’incapacité d’échapper à l’esprit de rivalité qui est en fait 
un esprit de servitude, car il nous agenouille devant tous 
ceux qui l’emportent sur nous, sans voir l’insignifiance des 
enjeux. La prolifération des scandales, donc des rivalités 
mimétiques, est ce qui produit le désordre et l’instabilité 
dans la société, mais cette instabilité est arrêtée par la 
résolution du bouc émissaire, qui produit l’ordre.

Les textes bibliques remplacent la structure victimaire 
de la mythologie par un thème de victimisation qui révèle 
le mensonge de la mythologie. Ceux-ci décrivent les 
choses du point de vue de la victime, dont ils clament et 
révèlent l’innocence. Ces textes évoquent la possibilité 
que l’homme a de résister au mécanisme mimétique. Il 
faut éviter le point de vue de la foule et des lyncheurs, 
mais il faut partir de la victime : c’est la victime qui est 
innocente. Il ne faut pas la sacrifier, ni la sacraliser comme 
un bouc émissaire. Et surtout, il faut casser la structure 
de vouloir désirer ce que l’autre désire.

Ainsi, la naissance et la liberté de l’homme peuvent 
commencer. ●

Un rite reproduit la mimésis, l’imite, l’exprime dra-
matiquement, avec son dénouement violent inclus. 
Cette violence évoquée se cristallise sur une victime 
qui représente le bouc émissaire original.

Les rituels et leurs sacrifices rituels ont pour but de 
renouveler les effets vitalisants du premier meurtre. Le 
mécanisme du bouc émissaire sera “joué” avec de nou-
velles victimes (souvent des animaux). Cette violence, 
qui risque à nouveau de grimper et de transformer la 
communauté en une foule hystérique, sera ainsi canalisée 
vers un sacrifice. Le rite est donc un procédé religieux 
qui doit éviter le retour d’une vraie crise sacrificielle. 
Il prend soin de l’élimination de l’origine violente de 
la société, en mémorisant cette origine par un moyen 
plus innocent.

Par contre, ces interdits et rites comportent toujours 
des signes indirects du mécanisme victimaire. Le danger 
que la première persécution se répétera est toujours là.

Ces pratiques risquent par ailleurs aussi d’évoquer de 
nouvelles structures de dominance, qui vont définir com-
ment le mécanisme de violence devrait être régularisé.

Répétition du mécanisme du désir 
mimétique triangulaire

Ce mécanisme n’est pas derrière nous pour toujours, 
il peut réapparaître malgré nos systèmes de défense : les 
interdits, les rites, le drame, les lois, l’éducation. Dans 
des ruptures, ou pendant des périodes de transition, par 
exemple, entre la société agraire et la société industrielle, 
celle du développement de la Nation État, notre société 
globalisante, les rapports interdividuels et les structures 
sociales changent. Dans de telles périodes, l’indifférence 
entre les membres risque de revenir et, ainsi, le risque 
de retomber dans le mécanisme du désir mimétique. 
La violence peut toujours revenir, elle se cache toujours 
quelque part.

Quel  chemin Girard nous propose  
pour  nous libérer ?

Ce processus d’indifférenciation violente continue 
donc à nous menacer comme un destin.

“Culture” est en fait tout ce que l’homme met en route 
pour éviter de replonger dans cette violence d’origine.

Être humain veut dire : ne pas tolérer la différence.
Rester humain veut dire : réparer la différence 

entre l’homme et son semblable.
Girard nous propose déjà d’oser accepter que la base 

de chaque culture et de nos rapports interdividuels sont 
nés à travers cette violence, y sont ancrés.

La seule manière de casser le mécanisme du désir 
mimétique triangulaire est, selon Girard, de montrer 
comment celui-ci fonctionne, d’en devenir conscient.

Par Moniel VERHOEVEN, AnthropologueMythes   Histoire    Société

références
•	 YouTube : René Girard philosophe.

•	 France Culture, www.franceculture.fr :  
René Girard (plusieurs entretiens et conférences)

•	 Association Recherches mimétiques : www.rene-girard.fr

Ouvrages de René Girard

•	 La violence et le sacré. Paris, Grasset, 1972

•	 Des choses cachées depuis la fondation du monde. Paris, 
Grasset, 1978

•	 Le bouc émissaire. Paris, Grasset, 1982

•	 Je vois Satan tomber comme l’éclair. Paris, Grasset, 1999

•	 Les origines de la culture. Paris, Desclée de Brouwer, 2004.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   9 23/12/2016   11:31



10
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Ulcéré par l’injurieuse colère de Médée qu’il rejette après 
l’avoir trahie, Jason clame sa haine des femmes :

« Les mortels devraient avoir des enfants par quelque 
autre voie sans qu’il existât des femmes ».
Euripide, “Médée”, (vv.573-4) 431 av. J.-C.

Cependant quelques décennies plus tard dans cette 
Grèce misogyne, Diotime, femme savante enseigne l’amour 
à Socrate :

— « En effet, dit-elle, l’objet de l’amour, Socrate, ce n’est 
pas comme tu l’imagines, le beau…

Et bien ! qu’est en vérité ?

C’est la procréation et l’enfantement dans la beauté.

Pas possible, m’écriai-je

Et oui, absolument, répliqua-t-elle

Mais pourquoi, précisément la procréation ?

Parce que la procréation, c’est ce que peut comporter 
d’éternel et d’impérissable un être mortel. Or le désir 
de l’immortalité, d’après ce dont nous nous sommes 
convenu, va forcément de pair avec le désir de ce qui est 
bon, s’il est vrai que l’objet de l’amour soit la possession 
perpétuelle de ce qui est bon. Ainsi donc, d’après ce 
raisonnement, l’objet de l’amour c’est aussi forcément 
l’immortalité ».
Platon, “De l’amour”. 383 av. J.-C.

L ongtemps, bien des enfants vont venir dans le ventre 
des femmes, sans désir, pire, et ce n’était pas excep-
tionnel, comme un accablement, un malheur. Même 

si nos prouesses psychologiques permettent, semble-t-il, 
d’inconsciemment désirer un enfant et consciemment de 
l’ignorer. D’autant que les bébés sont aussi prodigieux. 
Infiniment discrets durant l’éternité d’une gestation, ils 
peuvent, au risque de leur vie, franchir mille obstacles 
s’opposant à leur libération et imposer leur présence parmi 
leurs semblables sans crier gare.

Mais, le plus souvent, les femmes savent bien qu’ils sont 
présents et attendent une vie à laquelle elles n’étaient pas 
ou peu préparées. Aujourd’hui, dans une partie du monde 
qui s’étend rapidement, les femmes peuvent faire les enfants 
qu’elles souhaitent, accueillir avec l’homme qu’elles ont 
choisi. Quoi qu’on en dise, c’est un bond considérable que 
l’humanité a accompli si l’on partage l’analyse anthropolo-
gique de Françoise Héritier : « Si la fécondité est le lieu central 
de la domination du masculin, il s’ensuit que la prise par les 
femmes du contrôle de leur propre fécondité vécue revient pour 

elle à sortir du lieu de la domination » (Françoise Héritier, 
Masculin, féminin, Odile Jacob, 1996).

Nous le savons, lorsqu’un pouvoir est mis en cause, ceux 
qui le détiennent ont encore la force de s’y opposer et 
souvent avec brutalité. Ainsi est apparu le malentendu au 
sujet de ce bouleversement que constitue l’égalité en droit 
et en dignité des femmes et des hommes.

Les femmes disposent désormais librement, comme les 
hommes, de leur corps, c’est-à-dire de leur vie, c’est à ce 
titre que leur enfant peut et doit être accueilli avec l’infini 
respect qu’on lui doit.

Il est cependant tout à fait clair que pour une grande partie 
de l’humanité, si l’égalité des femmes et des hommes est 
désormais un droit, l’oppression multimillénaire subie par 
les femmes dans le cadre du patriarcat a laissé des traces 
profondes dans les consciences humaines et donc dans 
les comportements. Elle ne peut disparaître en quelques 
décennies

Ainsi, durant la longue histoire de l’humanité, de nom-
breuses grossesses furent imposées aux femmes, y compris 
dans les conditions les plus odieuses, les plus violentes.

Il a pourtant fallu accepter presque constamment ces 
enfants de la brutalité sexuelle, du viol conjugal ou non, tant 
l’avortement était dangereux pour l’avenir de la fertilité, mais 
également pour la vie. Ou, décisions tragiques : les négliger, 
les abandonner, parfois même les tuer.

« Viens petit, qu’attends-tu ? ». Paroles d’une femme 
accueillant son enfant (13 juin 19..).

Transférée en urgence de son domicile à la maternité en raison 
d’une hémorragie de la délivrance, j’écoutais cette femme dont 
la chambre était surveillée par un gendarme après avoir traité 
cette complication. Le récit précis du dialogue de cette mère et 
de son enfant, m’émut plus que tout autre histoire de naissance. 
L’enfant fut rapidement trouvé mort, à peine dissimulé dans 
un sac en plastique, derrière un meuble.

Comment alors supporter un tel supplice et permettre à 
une vie parfois détestable de traverser son propre corps là 
où il a déjà été brutalisé ?

Et puis, une à deux femmes sur cent mourraient au cours 
de chaque nouvelle grossesse en raison d’anomalies osseuses 
consécutives au rachitisme, à la tuberculose, aux luxations de 
hanches, aux séquelles de la poliomyélite,…, mais aussi de 
cardiopathie, de diabète et autres pathologies. S’y ajoutaient les 
hémorragies liées aux anomalies d’implantation du placenta, 
les éclampsies et surtout les infections tout particulièrement 
dans les maternités hospitalières jusqu’à la fin du XIXe siècle.

Histoire de la violence  
au cours de la Naissance

Par PAUL CESBRON, GYNécologue-obstétricienMythes   Histoire    Société

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   10 23/12/2016   11:31



11
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

C’est pourtant Louyse Bourgeois qui 
précise avec exactitude les conditions 
d’accomplissement physiologique dans la 
présentation de la face, l’interruption de 
grossesse dans les placentas prævia.

la respectable assemblée doit s’occuper sérieusement 
cette année des moyens propres à les garantir des 
coups meurtriers des sages-femmes et à les faire jouir 
paisiblement des droits, honneurs, privilèges, prérogatives, 
franchises, immunité dont jouissent ou doivent jouir les 
autres…, ces plaintes porteront en premier lieu sur ce 
que nous ne sommes pas en sûreté pour entrer dans le 
monde. Ce n’est qu’en tremblant que nous osons nous y 
montrer étant continuellement maltraités par certaines 
femmes qu’on appelle matrones qui, à propos de bottes, 
viennent hardiment nous insulter dans nos casemates 
malgré nos précautions à tenir nos portes fermées. Si 
nous voulons nous fâcher, on nous brocarde, on nous 
honnit, on nous traite de drôles, de mutants, de bandits, 
et, on nous meurtrit, on nous écorche, on nous déchire 
impitoyablement : souvent on nous traite plus mal encore, 
on nous décapite, on nous poche les yeux, on nous brise 
les membres, on nous met en pièces, enfin, innocentes 
victimes, nous expirons parmi tous ces outrages… 
requêtes en plaintes présentées à nos seigneurs des 
états du Languedoc par les enfants à naître contre les 
prétendues sages-femmes ».

Ce texte découvert en 1973 nous est commenté par 
Bernard This dans l’ouvrage La requête des enfants à Naître 
publié en 1982. Outre l’accusation d’incompétence, de 
négligences de toutes sortes, elles se voient attribuer des pra-
tiques de sorcellerie et des pouvoirs diaboliques concernant 
en particulier la fertilité. L’État va leur interdire la plupart 
des prescriptions médicamenteuses et l’utilisation d’instru-
ments obstétricaux. C’est pourtant Louyse Bourgeois qui 
précise avec exactitude les conditions d’accomplissement 
physiologique dans la présentation de la face, l’interruption 
de grossesse dans les placentas prævia. C’est aussi Marie-
Louise Lachapelle qui apprend aux médecins, dans le service 
dirigé par Jean-Louis Baudelocque, l’utilisation correcte du 
forceps (Jacques Gélis, 1988). La résistance active des sages-
femmes s’exercera jusque dans les maternités hospitalières 
mais elle se brisera sur la création du corps des accoucheurs 
des hôpitaux à la fin du XIXe siècle.

Si les sages-femmes vont maintenir fermement leur 
autorité professionnelle hors des hôpitaux jusqu’aux années 
1960 en France, la pratique de l’accouchement à domicile, 
quoiqu’autorisée, devient l’exception tant les contraintes 
financières qui leur sont imposées sont rédhibitoires.

Et pourtant il existe désormais un véritable courant culturel 
qui revendique, le plus souvent discrètement, de vivre la 

« C’est une maladie que la grossesse, une patiente que 
la femme enceinte, tourmentée, douloureuse, ayant des 
chagrins et des sautes d’humeur d’autant plus qu’elle est 
oisive et imaginative »
François Mauriceau (1637-1709)

Asepsie et antisepsie y mirent presque fin et la victoire 
fut quasi complète après les sulfamides, puis les antibio-
tiques. Mais il fallut attendre en France 1967 pour que la 
contraception moderne soit autorisée (!) et 1975 après un 
combat dont la violence mérite d’être soulignée pour que 
l’avortement volontaire le soit.

« Le malheur au malheur ressemble, il est profond, 
profond, profond…
« Vous voudriez au ciel bleu croire
Je le connais ce sentiment
J’y crois aussi moi par moments
Comme l’alouette au miroir »…
 Louis Aragon

Si les pires des douleurs accompagnaient les dystocies 
osseuses et celles liées aux présentations fœtales incom-
patibles avec un accouchement physiologique, il a fallu les 
antibiotiques pour que la césarienne soit pratiquée sans trop 
de risques après la Deuxième Guerre Mondiale. Rappelons 
aussi que l’anesthésie utilisée dès le XIXe siècle, est restée 
également une technique non dénuée de risques (2,5 morts 
pour 10 000 jusqu’au début des années 60).

Inventé au XVIIe siècle par une famille de médecins bri-
tanniques, les Chamberlain, le forceps, s’il a bien constitué 
un progrès thérapeutique, n’en a pas moins été abusivement 
utilisé et devient facilement un instrument de torture mor-
telle entre des mains inexpérimentées (Jacques Gélis, La 
sage-Femme et le médecin, 1988). Il en est de même pour 
les basiotripsies et cranioclasies auxquelles on a recours 
pour extraire un bébé qui n’était pas toujours mort : « Pas 
de cranioclasie sur enfant vivant », proclamait avec autorité 
Adolph Pinard au début du XXe siècle. Craignant à juste titre 
les césariennes, ce père de l’obstétrique moderne préférait 
la symphyséotomie, geste particulièrement violent, mais 
plus encore laissant de lourdes et douloureuses séquelles.

Après cette longue énumération de violences fortes ou 
menaçant le corps des femmes, parfois gravement et défini-
tivement, comme les déchirures graves du périnée, on doit 
également rappeler que l’appel du médecin au chevet des 
patientes à partir du XVIe/XVIIe siècle n’est pas principale-
ment lié à l’attention du corps et à la vie des femmes et de 
leurs enfants, mais bien aux exigences populationnistes des 
pouvoirs monarchiques puis républicains.

Traditionnellement accompagnées, écoutées, soutenues, 
secourues même, par les premières professionnelles de la 
naissance et souvent les seules soignantes de la majorité des 
villages d’Europe, les sages-femmes vont devoir affronter la 
rivalité des médecins. Ils utilisèrent alors les armes les plus 
viles dans ce combat inégal :

« Les suppliants, avertis par leurs concierges et par 
diverses personnes de la plus haute considération que 

Par PAUL CESBRON, GYNécologue-obstétricienMythes   Histoire    Société

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   11 23/12/2016   11:31



12
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Confidentes, les sages-femmes 
doivent cultiver cette proximité 
qui prévient l’inquiétude et 
maintient ce mélange d’extrême 
attention et de sérénité.

Il faut attendre les années 70 pour qu’apparaissent simul-
tanément des initiatives de grande portée. Frédérick Leboyer, 
médecin accoucheur, nous apprend l’extrême respect dû 
à cet enfant, mieux, il nous révèle la satisfaction de vivre 
de ce souriant bébé. Bref, nous allons comprendre que ce 
bébé est une personne. Parallèlement, Bernard This, médecin 
psychanalyste, crée le Groupe de Recherche de l’Enfant et 
du Nouveau-né (G.R.E.N.N.). Et celui-ci aura pour moyens 
d’expression publique, les actes des différentes séances de 
ce groupe de recherche : les Cahiers du Nouveau-né qui 
vont paraître de 1981 jusqu’à la fin des années 90, sous la 
direction d’Étienne Herbinet, médecin accoucheur.

Le bébé est bien une personne. Il n’est plus cette cire 
molle, dont nous avait parlé le savant Aristote, destinée aux 
modelages par la volonté des adultes qui l’accueillent. Il est 
une personne unique, singulière qui vient nous apporter la 
vie et nous faire découvrir, émerveillé, ces richesses innom-
brables et nous dire si nous pouvons l’entendre.

« Et pourtant je vous dis que le bonheur existe.
Ailleurs que dans le rêve, ailleurs dans les nues.
Terre, terre voici ses rades inconnues »
Louis Aragon, 1956.

Éloge de la Sage-Femme

Mais alors, que sont ces souffrances que nous ne parvenons 
pas à faire disparaître ? Elles accompagnent encore parfois 
(souvent ?) grossesse, accouchement, ainsi que la naissance 
de cet enfant, aujourd’hui souvent désiré, attendu et même 
bien reçu. Que sont ces souffrances qui persistent ou réap-
paraissent longtemps après l’accouchement ?

Toute naissance reste mystérieuse. Qui est ce bébé ? 
D’où vient-il ? Que nous apporte-t-il ?

Éminemment singulier, il n’en est pas moins notre enfant 
et nous percevons parfois avec angoisse le poids de nos res-
ponsabilités. Il est aussi l’enfant de la communauté humaine 
dont les violences ne sont pas éteintes.

Alors s’impose à nous, professionnels, l’obligation de les 
bien accueillir, femmes, enfants, parents. Et les mieux placées 
pour remplir ces conditions, ce sont d’abord les sages-femmes, 
désormais femmes ou hommes, totalement disponibles 
à chacune de ces femmes qui attendent, préparent, puis 
viennent mettre au monde un enfant, que l’on sait en bonne 
santé et qui se présente simplement au bassin de sa mère.

Confidentes, les sages-femmes doivent cultiver cette 
proximité qui prévient l’inquiétude et maintient ce mélange 
d’extrême attention et de sérénité.

S’il le faut, le médecin n’est pas très loin et le réseau de 
soins assure un cadre fonctionnel qui doit garantir l’extrême 
sécurité à tous. Et puis, pour que cette naissance puisse être 
vécue par toute sa future communauté de vie, elle doit rester 
aussi proche que possible des siens, quoi qu’il en coûte ! La 
concentration des lieux de naissances constitue une violence 
institutionnelle inacceptable.

grossesse et l’accueil des bébés hors des pistes banalisées 
de la protocolisation tatillonne, de l’obsession sécuritaire et 
de l’industrialisation de la reproduction. La naissance d’un 
enfant c’est d’abord et avant tout l’origine de toute relation 
entre les humains, de ce qui fonde le lien social, la décou-
verte de l’autre et son infinie distinction.

Un mot sur les bébés

Un courant politique et culturel va naître dans les années 
1930, au cœur de notre Europe chrétienne, soutenu, malgré 
son extrême criminalité, par une partie de la population, dans 
un pays de haute culture. Le gouvernement de l’Allemagne 
(national-socialiste) imagina et réalisa un type de reproduction 
humaine destiné à concevoir des enfants sélectionnés assurant 
la pérennité de la « Race des seigneurs » Les naissances et 
l’ “éducation” des enfants avaient lieu dans des maternités 
spécifiques nommées Lebensborns. Il s’agissait de “Haras 
humains”. Une telle aberration fut théorisée et proposée 
en France par le Docteur Binet-Sanglè en 1918. L’époque 
était traversée par la hantise de la “dégénérescence de la 
race”. Un Lebensborn fut ouvert en France (Lamorlaye, à 
trente kilomètres de Paris) en 1944, inauguré par Himmler 
en février.

« Le miracle qui sauve le monde, le domaine des 
affaires humaines, de la ruine normale, naturelle c’est 
finalement le fait de la natalité, dans lequel s’enracine 
ontologiquement la faculté d’agir. »
Hannah Arendt, Condition de l’Homme moderne, 1961

Nous sortirons, au moins jusqu’à nos jours, de cette horreur. 
L’atmosphère de Libération, qui suit la Deuxième Guerre 
Mondiale, va sans doute favoriser l’apparition et permettre 
bientôt qu’apparaisse l’exigence d’accoucher sans douleur. 
Rien n’est simple, mais une telle rupture d’avec la conception 
antérieure de la mise au monde est considérable.

On découvre alors que le nouveau-né est aussi maltraité. 
Ses cris ne nous inquiètent guère. On le pend par les pieds, 
on lui enfonce un tube jusque dans l’estomac, on le pique, 
on lui inflige un jeûne de nombreuses heures. En un mot, 
on le violente en toute bonne conscience. Comme nous 
sommes savants (les médecins), nous ne manquons pas 
d’arguments scientifiques pour justifier un tel comportement.

Par PAUL CESBRON, GYNécologue-obstétricienMythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   12 23/12/2016   11:31



13
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Les sages-femmes, dont la nécessité et la reconnaissance 
même sont réapparues quelques années, bien que l’on 
cherche souvent à réduire ces professionnelles, par le 
jeu d’une gratification culturelle et professionnelle à des 
fonctions de techniciennes supérieures, leur rapport à 
la douleur se transforme aussi. Elles sont les porteuses 
de vrais progrès en obstétrique. L’attention à l’eutocie 
en est la plus belle illustration : elles s’opposent à la 
systématisation non justifiée de nombreuses techniques 
médicales : position imposée à la femme, perfusion, 
sondage, rupture des membranes, analgésie péridurale, 
déclenchement… à la passivité qu’entraînent les proto-
coles infligés aux femmes, elles opposent l’activité libre 
et consciente. C’est bien une culture nouvelle de la 
naissance qui s’invente patiemment sous nos yeux en 
dépit d’obstacles institutionnels efficaces aux objectifs 
le plus souvent discutables.

Ainsi, la longue et paradoxale histoire des douleurs 
obstétricales mérite bien quelque intérêt. Il n’existe pas 
d’évidence à leur sujet comme à bien d’autres, ni quant 
à leur nature, leur qualité, leur signification dans un 
corps pensant, s’inscrivant dans une filiation toujours 
mystérieuse, anticipant, vivant et construisant une histoire 
unique et surtout percevant avec une acuité nécessaire-
ment inquiète que l’impératif de transmission de la vie 
se paye parfois de la perte de la sienne.

Il n’empêche qu’au-delà de la solitude, de la perception 
de nous-mêmes, il y a cette extraordinaire capacité des 
humains à entrer en relation, à vivre ensemble, à s’écouter 
et ainsi à soulager, tant bien que mal, toute souffrance, 
cette femme qui porte un bébé et qu’il est impératif 
d’accueillir, afin de vivre, lui et nous, c’est elle dans son 
travail de mise au monde qui nous apprend ce que c’est 
de vivre. Nous pouvons la soulager, si elle le demande, 
et nous devons alors, si nous l’écoutons, c’est-à-dire si 
nous sommes dans cette attitude, non d’apitoiement, ni 
même d’empathie, mais d’admiration comblée par le 
simple prodige de sa capacité à donner la vie. ●

Mythes   Histoire    Société Par Claude Birman, philosophe

1☞	 Idéalement, la notion de Religion désigne l’élévation du 
sentiment au-delà de l’immédiateté vitale des besoins, 
de l’affairement des intérêts, et du jeu des passions. En 
termes hégéliens, elle assure au sein de l’esprit ainsi libéré, 
la médiation entre l’Art, dont elle est la “destination supé-
rieure”, et l’abstraction de la Philosophie pure, à laquelle 
elle donne corps.

2☞	 En ce sens, la Religion est l’histoire en mouvement de 
l’élargissement de la conscience, comme le pèlerinage 
développe la tolérance. Dans le Gange, au Sépulcre, à 
Saint-Jacques, ou au Mont Arafat, il s’agit d’accéder à la 
conscience de la gratuité du don de la vie, qui fonde en 
retour pardon, gratitude et bonté.

3☞	 La Religion relie (religare) et relègue (relegere). Deux 
racines latines pour évoquer l’acte de la relation uni-
ficatrice (le fameux yog sanscrit, ce joug), l’union dans 
le respect et la reconnaissance des différences. Acte de 

La religion  
implique-t-elle  
ou réfrène-t-elle 
la violence ?
Autour de la naissance.

À Michèle, 

>

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   13 23/12/2016   11:31



14
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

conscience de la perte d’une vie précieuse. Rites dont 
on voit l’amorce chez les éléphants, un temps perplexes 
autour du corps de leur congénère défunt.

10☞	Mais la Violence peut “tordre le bâton à l’envers”, en 
inversant l’infanticide en parricide. Même la relation 
incestueuse peut être inversée, comme le jeune nazi des 
Damnés de Visconti violant sa mère, ou les filles de Loth 
de la Genèse, saoulant leur père.

	 Cependant, le parricide surtout est tentant, qui paraît 
délivrer du Despote. « Du passé faisons table rase » pour 
faire venir l’Homme Nouveau, voilà qui risque de mener 
au refus de la filiation.

11☞	Déjà dans l’Évangile de Mathieu, Joseph renonce à répudier 
Marie, enceinte d’Ailleurs. Or cette exaltation risque de 
fragiliser l’alliance entre les pères et les fils, qui doivent 
apprendre à marcher ensemble, comme Abraham et Isaac 
« yardav », pour une succession heureuse des temps. « Il 
(Élie) tournera le cœur des pères vers les fils, et le cœur des 
fils vers les pères » (Malachie 24).

12☞	L’esprit de la vraie Religion veut la reconnaissance de 
la filiation et de la sexuation, l’honneur accordé aux 
parents afin que la vie des enfants se prolonge, selon la 
cinquième parole du Décalogue. Que s’immisce le Malin 
de la satire de Roman Polanski, et le baby de Rosemary 
nous concocterait un monde de pure violence.

13☞	Picasso le montrait dans Guernica, pressentant dans le 
crime du bombardement des civils basques, le début 
d’une série exponentielle de violences arbitraires. Sa 
fresque est une Anti-Nativité où l’enfant mort est dans 
les bras de sa mère hurlante, seule dans un cachot sous la 
lampe électrique des tortionnaires, entre deux monstres : 
un cheval de guerre et un taureau belliqueux, qui ont 
pris diaboliquement les places de l’âne et du bœuf, doux 
compagnons du paysan pacifique d’Isaïe 2, et de l’Hésiode 
des Travaux et des Jours.

14☞	La Religion réfrène donc la Violence quand elle est 
une Culture de la relation et de l’attention à l’autre, qui 
prévient et accueille la Naissance, comme le fruit de la 
filiation, et de la rencontre heureuse des sexes.

	 Car c’est par la relation effective entre masculin et 
féminin, que, selon Genèse 1, 27, l’être humain advient 
à la ressemblance de son Dieu, gratuitement créateur. 
Actif quand sa femme l’accueille, l’homme est à son tour 
réceptif quand elle enfante : dons et accueils réciproques, 
faits de mutuelle admiration, et vis-à-vis triangulaire de 
visages.

	 Car si la pudeur veut que :
	 « le vêtement élève le regard au visage » (Alain), voiler le 

visage abolit la relation.
	 « Masculin ET féminin, Il les créa ». ●

Par Claude Birman, philosophe

vie spirituelle, elle est pacification, à l’œuvre face aux 
violences. « Paix, paix à celui qui est loin, et à celui qui est 
prés » (Isaie, 57,19).

4☞	 La notion de Violence désigne ainsi la négation des 
différences, leur “profanation”, l’inaptitude à la relation, 
qui est le propre de l’humain : « L’homme est un nœud 
de relations » (Saint-Exupéry). C’est l’inhumanité, risque 
paradoxalement propre à la condition humaine, celle d’un 
être libre, démuni d’instinct : “nu” (gymnos), dit Platon.

5☞	 La différence entre les hommes s’abolit par le meurtre, 
qui tend à annihiler l’autre, à l’absorber. C’est pourquoi, 
selon Freud, la première violence impulsive, brutale, est 
cannibale. Accroître son “espace vital” (Lebensraum). 
Des deux fils de la Louve, Romulus, par le sacrifice de 
Rémus, ouvre la voie à la dévoration impériale romaine. 
Et Staline proposait en guerre, dans son bunker, à Milan 
Djilas, l’envoyé de Tito, “d’avaler” l’Albanie, avec geste 
expressif.

6☞	 Mais le fratricide suppose l’abolition de la filiation. 
Comme Œdipe, abandonné les pieds attachés, dont les 
fils s’entre-tuent, les fils de la Louve n’ont plus de parents. 
La violence est d’abord infanticide, par possession ou 
abandon. Cronos dévore ses enfants, c’est l’Ogre corse 
de Goya. Le despote se veut sans rival. Le Pharaon de 
l’Exode fait noyer les petits garçons. Néron rend son 
épouse Poppée stérile à coups de pied.

7☞	 Car si la Violence est la négation de la gratuité, elle est 
par excellence celle de la Naissance. D’où l’importance 
de la Nativité dans le christianisme. Dans les rues de Goa 
à Noël, les crèches illuminées des Indiens chrétiens de rite 
portugais, sont vastes comme les Cabanes de la fête juive 
de Soukkot. Il y a un lien. La Cabane dit la précarité, la 
vie comme passage, transition d’une génération à l’autre, 
filiation.

8☞	 Et la Violence est négation des conditions de la Naissance, 
sexuation et filiation. De là, l’oppression despotique des 
femmes et des enfants. De là, Marie à l’étable, Hérode 
despote et le Martyr des Innocents, et la Fuite en Égypte. 
Et la manie ancienne du sacrifice humain infanticide, du 
Tibet à Carthage. Aujourd’hui les “bombes humaines” 
sont jeunes, envoyées par des vieux, féminines aussi 
parfois, déjà chez les Tamouls.

9☞	 C’est que vivre par, dans et pour la filiation, cette suite 
d’engendrements humains, ces toldot adam de Genèse 5 
par lesquels la Bible hébraïque définit l’Histoire, suppose 
de reconnaître le prix de la vie. Cela commence sans 
doute paradoxalement par le respect des morts. Des 
préhistoriens ont trouvé des squelettes groupés dans 
une fosse en Espagne il y a trente mille ans. Les rites 
funéraires disent la conscience de la mort, en tant que 

Mythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   14 23/12/2016   11:31



15
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

C e sera une approche féministe car 
je vais partir du point de vue des 
femmes, et c’est aussi parler de ce 
qu’elles vivent tous les jours. Si on 

élargit la focale, on peut voir aujourd’hui 
que le travail des femmes rassemble l’édu-
cation, la santé, le social et le commerce. Les 
femmes exercent un métier où il y a besoin 
d’un travail humain, émotionnel, invisible. 
Quand on met la main sur l’épaule de 
quelqu’un ou qu’on lui sourit, ce n’est pas 
considéré comme des compétences quali-
fiantes, pas comme “du faire” mais “de l’être”. 
Ce sont des compétences relationnelles 
qu’elles mettent en jeu tous les jours dans 
le travail salarié mais aussi dans l’essor du 
foyer car les femmes sont majoritaires dans 
le travail à la maison. On peut donc voir, à la 
fois au foyer et au travail, qu’elles occupent 
un travail reproductif de l’entretien de la vie. 
Et c’est un travail partiellement rémunéré 
car fait de compétences décrédibilisées, 
invisibles, voire gratuites au foyer.

Pour les hommes, il y a trois secteurs qui 
en rassemblent huit sur dix : l’industrie, le 
transport, la construction, plutôt un travail 
que l’on appellera productif et qui est payé.

Cela m’amène à introduire une notion 
qui est la division sexuelle du travail : il y a 
à la fois une division du travail fait par les 
hommes et les femmes et une hiérarchisation.

On peut aussi analyser ainsi le rapport 
du médecin et de la sage-femme dans la 
naissance ; au médecin les gestes qui sauvent, 
aux sages-femmes le travail émotionnel 
et la normalité, l’aspect naturel, avec une 
différence de prestige, de salaire.

La chasse aux sorcières est un moment phare 
dans la division sexuelle du travail.

Ce sont des milliers de femmes, dans toute 
l’Europe (c’est un phénomène massif) qui 
vont être tuées, du XVe au XVIIIe siècles. On 
a souvent tendance à penser que la chasse 
aux sorcières se passait au Moyen Âge, 
mais non : tout l’arsenal bureaucratique, les 

tribunaux laïques et l’inquisition catholique 
ont lieu après le Moyen Âge, l’âge classique. 
Il y a peu de recherches sur cet événement 
majeur de l’histoire des femmes et c’est 
pourquoi des historiennes féministes, des 
féministes se sont emparées de ce sujet de 
recherche pour documenter ces épisodes. 
il n’y a pas de témoignages de victimes 
mais des démonologues qui torturaient les 
femmes pour leur faire avouer leurs rapports 
sexuels avec le diable.

Être une sorcière était un crime d’excep-
tion. Il existait une législation qui permettait 
d’enquêter avec des moyens spéciaux 
comme la torture.

Ces femmes tuées étaient des femmes 
pauvres. Soit des paysannes salariées ou 
des femmes de l’assistance publique. Si 
elles étaient mariées, c’était plutôt avec des 
travailleurs journaliers.

Les pics de procès de sorcières corres-
pondent à des pics de révoltes paysannes.

Dans le XVIIe siècle, 6 des 31 révoltes de 
la faim furent conduites par des femmes.

D’où la corrélation entre révolte et trai-
tement de la révolte par la répression et la 
chasse aux sorcières.

Il y a un élément phare : la chasse aux sor-
cières a lieu à une époque d’accroissement 
du capitalisme. Il y a alors une expropriation 
des paysans, une privatisation des terrains 
communaux collectifs, à la fois lieux de vie et 
de survie des personnes. Des villages entiers 
sont détruits pour accumuler de la matière 
première, des terres, pour une nouvelle 
classe sociale (gentries en Angleterre par 
exemple) pour pouvoir les exploiter. Il y 
a un discrédit sur les terrains communaux 
qui sont accusés de favoriser la paresse et 
le désordre.

La période de la chasse aux sorcières est 
aussi celle de l’extermination des peuples 
du nouveau monde, le début de la traite des 
esclaves et, au sein de la société, des recombi-
naisons entre le rapport hommes-femmes, de 
la sexualité, des contrôles des naissances, et 
un changement des paradigmes scientifiques. 
Cela fait donc beaucoup pour cette période.

Je vais revenir sur les communaux qui 
permettaient la subsistance des personnes, 
notamment ceux qui n’avaient pas de terre 
et qui, ici, pouvaient ramasser du bois, des 
baies, faire paître leurs animaux. C’était 
aussi un lieu de vie, d’échanges, de décisions 
collectives et un lieu important pour les 
femmes qui pouvaient échanger des recettes 
et des conseils.

La conséquence de la destruction de ces 
lieux est que des personnes n’avaient plus de 
moyens de survie, plus de travail et la famine. 
C’est là où il y a le plus de destruction des 
communaux, de construction de barrières, 
qu’il y a le plus de procès de sorcières.

Les sorcières étaient coupables de vendre 
leur âme au diable par la sexualité, la péné-
tration, la magie, pour assassiner les enfants, 
les potions de leurs chairs, de les manger. 
C’est l’anti-valeur humaine, elles deviennent 
cannibales. Mais aussi de soulever des tem-
pêtes, de voler des pénis qu’elles cachaient 
dans des boîtes et nids d’oiseaux. Quand 
on les démasquait, pour les rendre il fallait 
qu’elles grimpent aux arbres. Le monsieur 
pouvait choisir son pénis et là les sorcières 
leur disaient « et non celui-là, c’est celui de 
l’évêque ».

Le vol de pénis est très répandu dans 
les traités de démonologie. Elles sont sus-
ceptibles de castrer les hommes, symboli-
quement, en les rendant amoureux ou en 
suscitant un désir exagéré chez l’homme qui 
perdait alors sa capacité à se gouverner lui-
même, sa capacité de travail et de contrôle 
de soi. Montaigne disait qu’un homme 
pouvait en toute situation sauvegarder les 
apparences, sauf dans l’acte sexuel. En fait, 
les femmes sexuellement actives étaient 
un danger public. Règne un climat de peur 
et une mort sociale pour quiconque est 
suspecté de sorcellerie. Jugée, torturée, 
brûlée, pendue.

Pour dénoncer une sorcière, il existe des 
boîtes et à la messe, le pasteur demande à 
des gens de témoigner contre elle, sachant 
que personne n’a le droit de porter secours, 
de défendre une sorcière. Il y a aussi des 

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

Les sorcières
Je vais vous parler de ce sujet qui me passionne. Sur quelle période s’étale la chasse aux sorcières, 
qui étaient les sorcières, sont-elles des femmes comme les autres ? Et surtout du contexte social, 
scientifique, politique et économique. Je ferai des liens avec le discrédit des matrones et des sages-
femmes et avec l’émergence du médecin comme figure légitime.

Transcription de la présentation orale au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   15 23/12/2016   11:31



16
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

des femmes et des enfants, l’exclusion du 
salariat provoque la dépendance physique 
des hommes. Au Moyen Àge, il y avait des 
femmes artisans. Plus de 200 corporations 
comportaient des femmes ; elles étaient 
majoritaires comme brasseuses de bière, 
matrones ou sages-femmes. Et il existe une 
campagne des artisans, bien documentée, 
en Italie, en France et en Allemagne, qui 
demande d’exclure les femmes des ateliers 
parce qu’elles pouvaient faire de la concur-
rence si elles étaient payées moins cher par 
les marchands capitalistes. Celles qui résistent 
sont accusées de mégères. Pour les femmes 
prolétaires, c’est-à-dire qui ne disposent 
que de sa force de travail — sachant que 
dans le capitalisme, il y a une division entre 
les moyens de production et les gens qui 
travaillent, que le but est de faire une plus-
value, une large part est donc prise sur le 
salaire du travailleur qui n’assure plus que 
la subsistance —, il ne reste que des emplois 
non considérés et dans le foyer : nourrice, 
tricoteuse. Mais les travaux à domicile 
sont considérés comme du non-travail ; 
par exemple une broderie d’un habit fait à 
domicile n’est pas payé. L’homme dispose 
légalement du salaire de sa femme mais ce 
n’est pas le cas pour les femmes. Cela force 
au pariage ou à la prostitution.

Une deuxième phase de la chasse aux sorcières 
est l’atteinte à la sexualité et à la sexualité non 
procréative.

Atteinte de la sexualité du contrôle des 
femmes par elles-mêmes car les États, 
prenant en compte que la population 
importante a un grand sens de la richesse, 
le contrôle des naissances devient un enjeu 
public. Il y a une destruction et une crimina-
lisation des savoirs sur leur propre corps, de 
l’avortement, contraception, infanticide. Cela 
contribue à la maternité comme travail forcé.

Et donc une stigmatisation des sexualités 
non procréatives. Les femmes qui ne font pas 
d’enfants, par exemple les vieilles femmes 
— Voici un extrait de 1511 : « mais le plus 
charmant est d’avoir des vieilles femmes si 
vieilles, si cadavéreuses qu’on les croirait de 
retour des enfers. Répétant constamment la 
vie est belle, elles sont chaudes comme des 
chiennes ou, comme le disent les Grecs, elles 
sentent le bouc. Elles séduisent à prix d’or 
quelques jeunes faons, se fardent sans relâche, 
ont toujours le miroir à la main, s’épilent aux 
endroits secrets, étalent des mamelles flasques 

des sorcières, comme c’était toujours à elles 
qu’on demandait de parquer les animaux 
malades, de soigner le voisin, la voisine, 
faire des incantations, retrouver les objets 
perdus, en les tuant, toute une culture était 
tuée. Il y a une lutte contre la magie et les 
personnes peuvent être mises au travail. 
On voit un changement de paradigme aussi 
dans la manière dont on voit la nature : elle 
n’est plus une mère nourricière mais une 
ressource disponible dont on peut extraire 
le jus et qu’on peut dominer.

Les femmes sont des piliers de la commu-
nauté et s’attaquer à elles, c’est empêcher les 
pauvres de contester l’ordre ecclésiastique, 
et l’ordre laïque. Cela permet de diviser la 
communauté entre hommes et femmes 
(les hommes ont peur de la sexualité des 
femmes), de créer un sentiment d’impuis-
sance, et d’être un exécutoire pour les 
frustrations.

Le XVIe siècle est l’apogée de la chasse 
aux sorcières et un festival de misogynie. Il 
y a une multiplication des figures féminines 
infamantes comme la putain, la sorcière, 
la mégère ; un muselage des femmes, (cf 
photo où on voit une femme muselée qu’on 
pouvait promener, au siècle de raison, le 
XVIIe). Il y a une stigmatisation de la femme 
désobéissante, sauvage, futile, et elle devient 
une cible favorite des dramaturges, des 
écrivains, des moralisateurs (ex : Shakespeare 
avec La mégère apprivoisée en 1593). Dans 
les conditions de vie des femmes, il y a 
une restriction dans l’espace public ; on 
leur ordonne de ne plus stationner devant 
chez elle, de ne plus être à la fenêtre. Une 
restriction économique : elles ne peuvent 
plus conduire en leur nom des activités 
économiques. Elles ne peuvent plus être 
représentées par elles-mêmes en justice, 
peine de mort pour une femme adultère, 
altération du salariat, criminalisation de la 
prostitution et création de l’image de la 
femme docile, travailleuse et silencieuse.

Les bordels sont tous fermés entre 1530 
et 1560 parce qu’il y avait une explosion de 
la prostitution. Mais les femmes n’avaient pas 
grand-chose pour survivre : pas de possibilités 
de salariat, elles ne pouvaient pas se faire 
soldate de fortune, donc c’était un moyen 
de subsistante.

Une conséquence sur le travail est qu’il 
y a une baisse des salaires, à la fois pour 
les hommes et pour les femmes, sachant 
qu’une femme gagne alors deux tiers de 
moins qu’un homme. Les hommes tra-
vaillent jour et nuit, subviennent au besoin 

hommes qui se font chercheurs de sorcières 
et qui visitent les villages pour dénoncer les 
femmes. Si on les paie, on peut échapper.

Les femmes portent un signe distinctif sous 
les robes et il faut qu’elles avouent les crimes. 
On demande des descriptions de rapports 
sexuels détaillés, de leur rencontre avec le 
diable. Ce sont souvent des vieilles femmes 
pour la plupart, à qui on a demandé de 
raconter leurs ébats sexuels sous la torture. 
Ce sont des viols psychologiques en plus 
de la mort sociale et effective.

Une femme jugée comme sorcière dans 
une petite ville de Toscane en 1594. Après 
être devenue veuve, elle s’établit comme 
guérisseuse, gagnant une réputation pour ses 
remèdes thérapeutiques et ses exorcismes. Elle 
vivait avec sa nièce et deux femmes veuves 
elles aussi. Une voisine veuve lui procurait des 
épices pour fabriquer ses médicaments ; elle 
recevait chez elle et voyageait aussi quand on 
avait besoin d’elle. Pour marquer un animal, 
rendre visite à quelqu’un de malade, aider 
quelqu’un à se venger ou bien la libérer des 
effets d’un charme.

Ses outils étaient des huiles naturelles ou des 
plantes. De même que les ustensiles aident à 
protéger par communion ou contact. Il n’était pas 
son intérêt d’inspirer la peur de la communauté 
puisqu’elle gagnait sa vie en pratiquant son art. 
Elle était très populaire. Tout le monde venait à 
elle pour se faire soigner, pour se faire prédire 
l’avenir, pour retrouver un objet perdu ou pour 
acheter la potion d’amour. Mais elle n’échappa 
pas aux persécutions après le concile de 30, 
1545. La contre-réforme pris position contre 
les guérisseurs et les guérisseuses craignant 
leur pouvoir et leur enracinement dans la 
communauté.

Ce qui est visé ici est la magie. Et la magie 
est la croyance que le monde est animé, 
invisible, qu’il y a une force en chaque 
chose : les éléments, les arbres les mots… 
que les événements comme les tempêtes 
puissent être la manifestation de puissances 
occultes. Les pauvres se servaient beaucoup 
de la magie car, pour parer au désastre, ils 
souhaitaient apaiser, amadouer ses forces 
afin de garder à distance la douleur, le mal 
et de recueillir le bien qui consistait à la 
fertilité, le bien-être, la santé et la vision. 
Par la magie, ils trouvaient des moyens de 
créer une relation privilégiée entre une 
personne et son environnement. Il y avait 
une connaissance très fine de la terre et de 
l‘environnement. Cela donnait confiance aux 
pauvres dans leurs capacités à manipuler leur 
environnement naturel mais aussi social et, 
possiblement, subvertir de fait l’ordre établi. 
Et les femmes, même si elles n’étaient pas 

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   16 23/12/2016   11:31



17
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

et flétries, sollicitent d’une plante chevrotante 
un désir qui se languit, veulent voir danser des 
jolies filles, écrire des billets doux » —. Elle est 
complètement stigmatisée ; que vient-elle 
faire avec les jeunes.

Il existe aussi une répression des homo-
sexuels ; ils servaient de “petit bois” pour 
débucher les sorcières, et on mettait du 
fenouil sur les bûchers pour atténuer la 
puanteur des cadavres en décomposition. 
En anglais (fagot) et en italien (finocchio), ces 
termes désignaient les homosexuels.

Le Maleus malificarum, best-seller de la 
chasse aux sorcières, écrit par des démo-
nologues, édité en 1490, 1580, 1650, est 
vraiment le livre à avoir pour reconnaître 
les sorcières.

Les sorcières sont donc, avant tout, des 
gens qui font obstacle à la procréation, 
pratiquer les avortements, transformer les 
hommes en bêtes. Il y a une dépréciation 
de tout le côté naturel.

Tous ces discours stigmatisants ont une 
influence sur les matrones, femmes choisies par 
la communauté pour aider les autres à mettre au 
monde leur bébé, et puis sur les sages-femmes.

La différence étant le degré d’institution-
nalisation, les sages-femmes étaient en lien 
avec l’Église ou le médecin et avaient eu 
une formation.

Les matrones sont jugées parce qu’elles 
sont suspectées de pratiquer des infanticides, 
des baptêmes sacrilèges, de kidnapper des 
enfants non baptisés pour pactiser avec 
le diable et de consommer leur chair au 
sabbat, grand festin, orgie. Et vu la famine 
de l’époque, cela faisait délirer d’imaginer 
des gens manger.

À partir de la seconde moitié du 
XVIIe siècle, on ne leur attribue plus de 
pouvoirs mais on stigmatise au contraire leur 
incompétence. Et cela va beaucoup toucher 
les sages-femmes, même celles qui ont une 
superbe carrière, qui ont été formées à Paris, 
sages-femmes du Roi. Il y a toute une cabale 
contre Louise Bourgeois : tout est prétexte 
à la traiter de femme arrogante, incurique 
et négligente.

En ce qui concerne l’avènement de la 
médecine, les médecins et les chirurgiens 
n’avaient pas de connaissances pratiques de 
l’accouchement. On voit les grands physi-
ciens comme Mauriceau apparaître mais, 
au contraire d’Ambroise Paré, ils ne font 
pas des analyses que sur des corps morts 

mais confrontent le mort et le vivant, les 
autopsies et les femmes accouchant. Ils font 
développer une clinique de la femme qui 
accouche. Et c’est cela que permet la chasse 
aux sorcières : un accès, un lieu de savoirs, 
c’est-à-dire le lit de la patiente. Il faut aussi 
comprendre la lutte entre la sage-femme 
et le médecin pour un accès à la vie et 
comment on va décrire la vie. L’ambition 
n’est pas que de s’occuper d’accouchements 
pathologiques mais de décrire le vivant, 
avec leurs mots, qui ne sont plus les mots 
des femmes. Ensuite, ce sont les sages-
femmes qui viennent apprendre avec lui. 
Les femmes n’ont plus l’organisation d’un 
savoir qui les concerne, la perception des 
corps des femmes par elles-mêmes n’a plus 
d’espace social. On parodie les caquets de 
l’accouchée, on fait sortir la communauté 
des femmes. Le mot “commérage” prend 
un aspect négatif pendant cette période de 
la chasse aux sorcières.

Cette nouvelle science va permettre la 
rationalisation des questions des popu-
lations, importantes à cette époque. Les 
sages-femmes vont se professionnaliser 
mais devoir montrer patte blanche car elles 
sont discréditées en tant que femmes. Elles 
prêtent serment devant un médecin. Et si 
elles sont économiquement, dépendantes, 
elles sont plus dociles. Elles vont même faire 
partie d’une police féminine pour dénoncer 
les veuves, les filles seules enceintes.

Elles bénéficient de cours d’accouchement 
qui peuvent être souvent utiles. Madame Du 
Coudray, après la chasse aux sorcières, fait 
des cours d’accouchement parce que les gens 
n’ont pas trop de connaissances et il y a un 
désastre sur les pratiques d’accouchement. 
Après son passage, tour de 25 ans, les cours 
qu’elle avait instaurés vont être repris quasi 
exclusivement par les chirurgiens. Ils sont 
confirmés comme dépositaires du savoir 
sur les femmes.

La conclusion de la chasse aux sorcières est 
que c’est une initiative politique, une phase 
d’accroissement du capitalisme, un passage 
à une autre conception de la vie, la nature ; 
et les femmes sont disciplinées, méprisées, 
cartographiées. Est tuée une culture rurale 
autrefois légitime dont les femmes étaient les 
dépositaires. On exproprie les paysans des 
terres collectives ; on exproprie les femmes 
de leur propre corps ; une assignation au 
travail reproductif, maternité en étant un, 
l’élevage des enfants aussi. Il y a une maximi-

sation de la division sexuelle au travail : aux 
hommes le travail productif valorisé, payé, 
aux femmes le travail reproductif gratuit ou 
presque. On tue les liens entre les gens, les 
liens communautaires et la relation qu’ils 
établissent avec leur environnement.

La chasse aux sorcières permet aussi de 
mater la révolte des pauvres pour un autre 
monde, partage des richesses. Cela brise le 
monopole des femmes sur la production 
des savoirs qui les concernent, elles. On 
peut comprendre le changement de figure 
légitime de la naissance entre sage-femme 
et médecin dans ce contexte.

C’était important pour moi de vous parler 
des sorcières, car j’ai enquêté sur l’accou-
chement à domicile pendant mes études de 
sociologie et cela m’a permis de me situer 
en tant que sage-femme, et de comprendre 
dans quel milieu j’évoluais.

Cela a été difficile de lire ce livre, Caliban 
et la sorcière, référence d’une historienne 
féministe qui parle de la chasse aux sorcières, 
parce que c’est mettre un oui sur toutes les 
oppressions qu’ont pu subir les femmes, 
qu’elles peuvent encore subir parce que 
cela imprègne la psyché collective de tuer 
ces milliers de femmes et la rhétorique qui 
y est assimilée. C’est difficile de lire et de 
dire un oui sur toute cette souffrance mais 
c’est aussi pouvoir se réapproprier les figures 
délégitimées, le corps, les émotions.

Je suis sage-femme, je fais à la fois un 
travail douloureux et gentil car cela ne 
s’exclut pas, je développe un type de 
connaissances particulier. Et c’est ce que j’ai 
remarqué dans l’accouchement à domicile : 
une connaissance particulière des femmes, 
du processus de l’accouchement qui m’a 
intéressée. Tout un tas de compétences 
incorporées, qui utilisent les sens, l’émotion. 
Et cela m’a permis de me rendre compte 
aussi du sexisme qui était disponible pour 
caricaturer les femmes et les sages-femmes, 
et surtout celles qui veulent développer une 
autre manière de voir la naissance. Pas for-
cément folles, hystériques. On peut voir des 
relents de ce sexisme avec les sages-femmes 
et l’IVG quand les médecins disent qu’on 
met en danger les femmes en confiant l’IVG 
aux sages-femmes.

Dans cette chasse aux sorcières, on voit 
qu’il y a une destruction des liens entre les 
gens, et c’est pour cela que je vous remercie 
d’être là, pour faire des liens entre nous, 
libérer la parole des sages-femmes, des 
femmes peut être, j’espère, et de faire votre 
révolution à votre manière. ●

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   17 23/12/2016   11:31



18
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

A ujourd’hui, la culture est un milieu majoritaire-
ment gouverné par les hommes. Mais les femmes 
ont toujours été un sujet de prédilection pour les 

artistes. Pourtant, si vous pensez à des œuvres célèbres, 
que voyez-vous ? La Joconde, le Penseur, Le Radeau de la 
Méduse ? Si je vous dis “art”, visualisez-vous l’inégalité 
entre les femmes et les hommes ? La maltraitance des 
femmes ? La domination masculine ? Personnellement, 
ce n’est pas la première chose à laquelle je pense. Et à 
l’inverse, quand je pense “violences faites aux femmes”, 
je ne pense pas non plus à une œuvre d’art… En effet, si 
ces sujets peuvent être présents en filigrane des œuvres, 
quand nous analysons le contexte de la création, l’époque, 
le lieu, la commande, le parcours de l’œuvre, en sont-ils 
réellement le sujet ?

Le machisme, la normativité des genres sont bien pré-
sents dans une multitude de représentations artistiques 
depuis tous temps. Mais ils n’en sont pas le sujet, ils ne 
sont pas critiqués, ils ne sont même pas nécessairement 
pensés. Ils sont incorporés et reproduits par les artistes, 
qui créent dans un contexte sociétal, de même que par 
le public, qui accepte ces œuvres, avec une réception 
biaisée par le conditionnement social. C’est ainsi aussi 
que nous reconnaissons le “beau”, que nous intellec-
tualisons la démarche artistique contemporaine, que 
nous interprétons les narrations. Et c’est aussi la raison 
pour laquelle les avant-gardes choquent, surprennent, 
voire horrifient.

Pourtant, aujourd’hui, le seul accès qu’a le grand 
public aux représentations des violences faites aux 
femmes réside-t-il uniquement dans les campagnes de 
sensibilisation ? Non, mais les œuvres abordant ce sujet 
semblent encore trop rares, et diffusées à petite échelle. 
Elles restent inconnues, inaccessibles.

Or, un objet n’est-il pas reconnu, soutenu, défendu, 
dès qu’il commence à être publicisé ? La représentation, 
la publicité et la diffusion des œuvres participent à 
l’ampleur des luttes sociales. C’est ainsi que les musi-
ciens des années 60-70 ont donné corps à la libération 
des mœurs, par exemple les paroles et modes de jeux 
de Jimmy Hendrix résonnant avec mai 68 et la lutte 
contre la guerre du Vietnam. C’est ainsi que la Liberté 
guidant le peuple a fait de Marianne un symbole de la 
République. C’est ainsi que, en toutes circonstances, de 

manière assumée ou non, l’art a été et est un objet de 
propagande. Car représenter fait exister. La repré-
sentation des phénomènes d’inégalité sociale, des enjeux 
à la fois intimes et publics qu’ils révèlent, et dès lors des 
luttes qu’ils engagent, cette action de les représenter 
leur donne du poids, d’autant plus si elle est portée par 
un artiste ayant assis sa légitimité. Prenons l’exemple de 
JR, street artiste très célèbre qui donne à voir au monde, 
grâce à l’exposition dans l’espace public, les visages des 
invisibles, qu’ils soient des jeunes de banlieue ou des 
populations civiles victimes de bombardements.

Je vous propose donc simplement une réflexion sur la 
représentation des violences faites aux femmes dans l’art, 
violences faites à leur corps, mais aussi à leur identité, à 
leur intégrité, ainsi que la violence des attentes de genre, 
avec un arrêt sur image sur quelques œuvres. Mais, avant 
même de parler de représentation des violences, il me 
paraît important de prendre le temps de réfléchir aux 
violences subies par les femmes dans le monde de l’art. 
Car les mondes de l’art ont semblé entretenir pendant 
longtemps avec les femmes une relation de désamour, 
de mépris, de violence.

Léonard de Vinci, Picasso, Jeff Koons, Baudelaire, 
Johnny Hallyday, Rodin, Molière, Shakespeare, 
Brassens, Rembrandt, Monet, Lully, Mourad Merzouki, 
La Fontaine, Mozart, David Bowie, Bach, Renoir, 
Victor Hugo, Mickael Jackson, Bob Wilson, Proust, 
Duchamp… Tous des artistes célèbres et reconnus, ce 
sont les premiers noms qui nous viennent à l’esprit quand 
on pense “artiste que tout le monde connaît”. Artistes, 
ils le sont, talentueux, ils le sont, célèbres, ils le sont. Et 
ceux-là même à qui nous pensons en premier, ce sont 
aussi tous des hommes. Faites le test, auprès de votre 
famille, auprès de vos amis : nous pensons à eux car ils 
sont largement plus médiatisés et largement plus connus 
du grand public que des artistes femmes.

Niki de Saint-Phalle, Marguerite Duras, Camille 
Claudel, George Sand, Ariane Mnouchkine, Louise 
Bourgeois, Sylvia Monfort, Pina Bausch, Berthe Morisot, 
Simone de Beauvoir, Édith Piaf, J.K.Rowling, Sophie 
Calle. Par rapport aux artistes hommes que j’ai cités 
plus haut (d’ailleurs plus nombreux), que savez-vous de 
ces artistes-là ? De leurs œuvres ? En avez-vous même 
déjà entendu parler ?

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

Art, femmes et violence
Je suis aujourd’hui présente en tant que médiatrice culturelle, mais je souhaite surtout partager avec 
vous une vision personnelle d’un sujet qui me tient à cœur. Cette rencontre est l’occasion d’explorer 
ensemble les mondes de l’art à la découverte de quelques œuvres, et de mettre en lumière le 
chemin qu’il reste à parcourir pour une reconnaissance des violences subies par les femmes.

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   18 23/12/2016   11:31



19
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

mises en jeu. Elles sont réduites aux canons. Le théâtre, 
dès l’Antiquité, raconte dans ses tragédies les destins 
déchirants de certaines femmes. Racine, au XVIIe siècle, 
reprend par exemple l’histoire d’Iphigénie, enfant sacrifiée 
pour la guerre, et la douleur de sa mère. Mais quand 
les violences subies par des femmes sont représentées, 
elles sont réduites aux femmes martyres : Jeanne d’Arc, 
par exemple, dans l’œuvre Jeanne au bûcher peinte en 
1886 par Jules Eugène Lenepveu (ci-dessus).

Ou bien, ce sont des femmes coupables et pardonnées 
(Le Christ et la femme adultère, représenté par Poussin par 
exemple, où le sujet est la parabole et non la violence 
subie par la femme).

Ce ne sont pas des violences quotidiennes, nous n’y 
voyons pas la violence banalisée. En bref, dans l’his-
toire de l’art, nous ne trouvons pas d’exemple connu, 
médiatisé, d’œuvre représentant des violences subies par 
les femmes. Mais en cherchant bien, et en allant vers 
le contemporain, nous pouvons trouver une sélection 
d’artistes abordant ce sujet…

Je vous propose un petit jeu. Je vais vous raconter le sujet d’un 
tableau, essayez de vous le représenter, d’imaginer la scène.
n	Ça se passe dans une chambre. Le lit est défait, les 

draps blancs et rouges sont fripés. La pièce est plongée 
dans une semi-pénombre. Debout près de la porte, un 
homme en sous-vêtements tient fermement une femme 
par la taille, et tout en la tirant vers lui, se dresse pour 
verrouiller la porte de la chambre. La femme, a le cou 
tendu en arrière pour s’éloigner de l’homme, elle se 
débat, elle le repousse, et tente en vain de l’empêcher 
d’atteindre le verrou. Sa robe est en train de se défaire. 
Ce tableau est surnommé Le Viol.

	 Est-ce ce que vous avez imaginé ? Ce tableau a été 
peint par Fragonard en 1777, et s’intitule Le Verrou 
(ci-dessus). C’est la période du libertinage, et Fragonard 
est “le” peintre de l’érotisme et des scènes galantes. 
Cette toile représente un jeu de séduction, mettant 
en scène la résistance de la femme et l’affirmation par 
l’homme des conditions de la possession. C’est lui qui 

•	 George Sand. Prendre un nom d’homme pour être 
artiste.

• Niki de Saint-Phalle. Obligée de renoncer à ses 
enfants pour se consacrer à son art, affirmant : « je 
n’accepterais pas les limites que ma mère tentait d’imposer 
à ma vie parce que j’étais une femme ».

• Camille Claudel. Dans l’ombre de Rodin, réduite à 
la muse et l’élève, dans l’ombre de l’asile, folle parce 
qu’artiste.

• Berthe Morisot. Connue pour être la femme au 
bouquet de violettes peinte par Manet davantage que 
pour son œuvre. Berthe Morisot qui raconte qu’elle 
« voyait constamment sa position de femme du monde 
voiler sa qualité d’artiste ». Peintre impressionniste qui a 
su se faire connaître, elle n’a cependant pas été recon-
nue dans la société en tant qu’artiste : en effet, sur son 
certificat de décès figure la mention “sans profession”.

La première violence subie par les femmes dans le 
monde de l’art n’est pas représentée, n’est pas imagée, 
n’est pas mise en scène, justement elle n’est pas. C’est 
la violence de l’absence. Les femmes artistes n’ont 
très longtemps pas eu leur place en société (le Salon 
a été interdit aux femmes jusqu’en 1896). Et quand 
une capacité de création leur a été reconnue, qu’un 
espace leur a été accordé – ou surtout qu’elles ont su 
le saisir – elles restent dans l’ombre, sont bien moins 
publicisées, bien moins légitimées, elles sont toujours 
ramenées au statut d’élèves ou de compagnes d’artistes 
hommes. Aujourd’hui, heureusement c’est différent. 
Les femmes ont leur place, elles peuvent être artistes. 
Mais la majorité des grands artistes contemporains 
médiatisés sont toujours des hommes. Le pourcentage 
d’œuvres de femmes dans les collections publiques est 
très réduit : 14 % seulement de la collection entière du 
Musée National d’Art Moderne. Les artistes femmes 
qui figurent dans les ouvrages sur l’histoire de l’art, y 
compris l’histoire de l’art contemporain, sont également 
peu nombreuses. Dans le domaine des arts vivants, les 
femmes représentent à peine 39 % des chorégraphes, 
26 % des metteurs en scène, 4 % des chefs d’orchestres 
et 1 % des compositrices. Dans l’art comme ailleurs, les 
femmes semblent devoir faire doublement leurs preuves.

Les femmes ont pourtant toujours été représentées. 
Tour à tour mère, vierge, sainte, mythique, divine, muse, 
puis travailleuse, la femme, la femme comme modèle, 
comme idéal, comme représentation de ce que la femme 
de l’époque doit être, la femme est présente dans les 
arts. Les femmes en revanche, dans toute leur com-
plexité, leur diversité, leur unicité, ne sont que très peu 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

14 % 39 % 26 % 4 % 1 %
de femmes dans la 
collection du Musée 

National d’Art Moderne

de femmes  
chorégraphes

de femmes  
metteurs en scène

de femmes  
chefs  

d’orchestres

de femmes  
 composi-

trices

 	Jeanne au bûcher, 1886, 
Jules-Eugène Lenepveu

	 Le Verrou, 1777, Fragonard

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   19 23/12/2016   11:31



20
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

jeu des couleurs utilisées, et la forme du corps peut 
finalement s’apparenter à celle d’un pénis montrant 
peut-être une vision de la femme par le biais du regard 
de l’homme, l’homme étant celui qui fait exister la 
femme : en lui donnant le rôle de la ménagère, et en 
activant son corps en tant qu’objet sexuel. Le phallus 
représentant le père est un fil rouge de l’œuvre de 
Louise Bourgeois, tout comme l’araignée pour la 
mère. De plus, la forme en bas à droite de la toile 
peut évoquer l’utérus, et la fonction reproductrice du 
corps féminin. Cela peut rappeler la représentation de 
sa mère comme une araignée qui tisse (sa mère était 
tapissière), la forme étant composée d’une multitude 
de fils. 1946, les femmes sont cantonnées à la maison, 
en effet, or cette maison-là représente pourtant aussi 
pour Louise Bourgeois le « contenant idéal de tous les 
souvenirs et en particulier ceux de l’enfance », en écho à 
sa propre vie familiale difficile, et à son père “indigne”. 
Pour elle, les maisons sont les lieux de la femme, non de 
l’homme, et de la maternité. Son travail sur les maisons 
aboutit aux cellules, des cages qui reconstituent des 
pièces d’une maison, des moments de vie.

n	Plus récemment, Annette Messager aborde, quant 
à elle, les stéréotypes de genre. Annette Messager est 
une plasticienne, sculptrice et photographe, qui travaille 
sur les clichés entourant l’image de la femme.

	 Dans son œuvre Tortures volontaires, créée en 1972, 
qui rassemble 80 photographies, elle met en scène 
toutes les zones du corps féminin maltraitées par les 
femmes pour correspondre aux critères de beauté 
édictés par la société : épilation, maigreur imposée, 
corps malmenés.

	 D’un autre côté, son œuvre Les 200 proverbes repro-
duit, en les brodant sur un tissu, les idées préconçues 

est acteur, qui est décideur, qui est dominateur. La 
femme, dont le consentement est débattu parmi les 
critiques, est en tout cas passive. Sa résistance, qui, 
qu’elle soit jouée ou sincère, est avérée, est vaine ; 
et son corps est déjà objectivé par le lit en désordre 
(selon l’historien de l’art Daniel Arasse s’y dessinent 
seins, genoux, rouge entre les jambes, pénis, ce qui 
est accentué par le fait que ce soit le même tissu que 
sa robe). Cette dimension passive et fataliste pour la 
femme dans l’acte sexuel est confortée par les objets 
qui l’entourent : la pomme rappelle le péché originel, 
et la faute d’Ève, ramenant la femme du tableau à un 
destin dont elle ne peut s’échapper, tout comme le 
bouquet de fleurs au sol qui évoque la défloraison. 
La femme est objet de désir, de plaisir, aussi par son 
impuissance. Tout cela est déjà présent dans le titre, Le 
Verrou, qui souligne l’absence de fuite, l’impossibilité 
d’une échappée. Verrou, objet lui-même érotique. 
Fragonard a peut-être voulu ici représenter de manière 
délicate une scène de viol. Mais au sein de la délicatesse, 
de l’aspect frivole de la toile, une véritable violence 
émane de l’œuvre. La femme est la victime sacrifiée, 
piégée entre une issue impossible, concrétisée par le 
verrou, et la couche (et l’acte sexuel inévitable), prête 
à l’absorber. C’est surtout la violence de la réification 
du corps de la femme qui est à l’œuvre. Mais il faut 
bien sûr garder à l’esprit que ces interprétations sont 
faites avec nos yeux, aujourd’hui, par le prisme de 
notre société, et que si la résistance, voire le viol, étaient 
dans l’esprit du peintre, ils n’avaient certainement pas 
le même poids ni la même signification.

C’est pourquoi je vous propose à présent d’évoquer des artistes 
plus contemporains, à commencer par une femme, Louise Bourgeois.

n	Louise Bourgeois, artiste plasticienne majeure 
de la seconde moitié du XXe siècle et du début du 
XXIe, fonde sa création sur la mémoire, l’émotion, la 
réactivation des souvenirs d’enfance. Elle travaille dans 
une logique subjective, et dans un langage autobiogra-
phique. Et elle crée donc aussi en tant que femme.

	 Dans son œuvre Femme-maison, créée en 1946-1947, 
l’artiste illustre le poids qu’une femme porte sur son 
épaule, entre attributions sociales, personnelles et 
familiales. La maison évoque ainsi les responsabilités 
d’une femme au foyer. Louise Bourgeois crée un 
contraste entre le corps rose de la femme et la maison, 
grise, froide. De plus, la femme est représentée par un 
corps nu, dont les seuls détails sont les organes sexuels 
(la poitrine, le sexe), et dont la tête est finalement la 
fonction. La tête de la femme est ainsi remplacée par 
une maison, ce qui isole son corps du monde extérieur 
et instaure la prééminence de la sphère domestique. 
La femme est enfermée dans la maison, aucun trait 
de son visage n’apparaît, nous l’imaginons bien cloi-
sonnée entre les murs, sans fenêtre ou porte ouverte 
sur le monde. Le sexe ressort particulièrement par le 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

 	Femme maison, 1946-4947, 
Louise Bourgeois.

	 Tortures volontaires, 1972, Annette Messager.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   20 23/12/2016   11:31



21
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

abus sexuels, et utilise une masse considérable de sang 
animal. Le sang, très présent dans son œuvre, traduit 
le déchirement vécu par l’artiste par son exil, mais 
aussi l’oppression quotidienne vécue par les femmes. 
En écho peut-être au sang tabou des règles, bien 
connu des femmes, et au sang versé par la violence 
physique qu’elles subissent, le sang devient moyen 
d’expression, de représentation, de reconnaissance 
de la lutte engagée contre les violences.

	 Dans ses œuvres Glass on Body et Facial Variation 
Cosmetic, créées en 1972, Ana Mendieta colle son 
visage contre une vitre, comme pour passer au travers. 
Son visage et son corps en sont déformés, défigurés, 
malmenés. Le verre symbolise le mur invisible contre 
lequel les femmes se heurtent sans cesse dans la société 
et dans leurs foyers. Au-delà de la violence physique, 
Ana Mendieta traite donc aussi de la violence sym-
bolique subie par les femmes, humiliées, rabaissées, 
toujours traitées comme inférieure aux hommes.

	 Malgré la violence avec laquelle elle affronte le carreau 
de verre, elle ne réussit pas à détruire l’obstacle. La 
défiguration des visages peut toujours aussi renvoyer 
à ceux des femmes battues.

à l’égard des femmes : « la femme la plus heureuse n’a 
pas d’histoires », « la femme est la créature la plus subtile 
du règne animal », « si la femme était bonne, Dieu aussi 
en aurait une », « la mauvaise herbe pousse dans le foyer 
où la femme a la parole », « l’homme pense la femme 
dépense », « la femme est un être qui s’habille, babille et 
se déshabille »… Annette Messager ne laisse rien au 
hasard, choisissant ici un support emblématique d’une 
activité dite féminine : la couture.

n	À la même époque, au début des années 70, une autre 
artiste fournit une œuvre prolixe en matière de violence 
subie par les femmes. Ana Mendieta est née en 1948 
à Cuba, et connaît l’exil très jeune, en arrivant aux États-
Unis à 13 ans. Ses performances font partie des actions 
les plus radicales de l’histoire de l’art féministe. L’artiste 
nourrit sa création de ses expériences personnelles, 
pour explorer des problématiques universelles, comme 
la relation au corps, à la nature, les femmes, l’exil, la 
violence, les identités (raciales, sexuelles et culturelles), 
les discriminations et injustices sociales. Longtemps, son 
œuvre est restée dans l’ombre du sculpteur minimaliste 
Carl André, son amant. Sa mémoire ressurgit avec sa 
mort tragique, à 36 ans, par une chute du 34e étage. 
Celle-ci a posé la question du meurtre ou du suicide, 
le couple vivant des disputes violentes, et Carl André 
a finalement été relaxé.

	 Elle crée en 1972 une série questionnant les problé-
matiques de genre, Facial Hair Transplant. Dans ces 
œuvres inspirées par l’œuvre de Duchamp L.H.O.O.Q., 
qui représente la Joconde transsexuelle, Ana Mendieta 
colle sur son visage la barbe de son camarade Morty 
Sklar. Elle fait cela pour capter sa force, mettant en 
lumière les caractéristiques attachées à la virilité et 
la féminité, et l’absurdité de l’acquisition de la force, 
caractéristique masculine, par le biais d’une transplan-
tation d’attributs masculin : les poils faciaux.

	 En 1973, en réaction au viol et au meurtre d’une étu-
diante sur son campus, elle organise une performance, 
Rape Scene. Ana Mendieta recrée la scène du crime, 
met en scène son propre viol, invitant le public à entrer 
dans son appartement pour la trouver attachée à une 
table, les jambes, les fesses et le sexe nus, la tête dans 
une flaque de sang, le bas-ventre maculé de sang. Elle 
reste immobile pendant une heure, laissant le spectateur 
face à la violence de la scène, voyeur invité à regarder 
en face la réalité du viol. Ana Mendieta accorde en 
effet une grande importance au caractère réel de ses 
œuvres. Elle dit elle-même que « le tournant de son 
art s’est produit en 1972, lorsqu’elle reconnut que ses 
peintures n’étaient pas assez réelles pour ce que le tableau 
devait communiquer ». C’est pourquoi, elle se tourne 
vers la performance, qui permet une confrontation 
plus directe. La mise en scène de son propre corps lui 
permet de donner davantage de puissance au message 
qu’elle veut faire passer. Elle met volontairement en 
valeur des aspects choquants de la représentation des 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

Ana Mendieta

Facial Hair 
Transplant., 1972, 

 	Glass on Body,	1972.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   21 23/12/2016   11:31



22
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Encore en espace public, je vous ramène cette fois-ci à Paris.

n	Comme chez Louise Bourgeois, la réification de la 
femme ramenée à son corps objectivé se retrouve 
dans l’œuvre de Robert Combas, La Femme lumière 
de l’homme. Cette fresque murale se situe rue des 
Haudriettes dans le 3e arrondissement parisien. Elle 
représente tout en haut un univers rappelant Don 
Quichotte se battant contre les moulins à vent.

	 La partie du milieu met en scène un homme assis au 
centre d’une pièce envahie de livres, sur les étagères, 
sur le sol, partout autour de lui. Il est éclairé à la bougie, 
semble issu d’une autre époque.

	 La dernière partie, en bas de la fresque, nous ramène 
à une époque contemporaine et reprend la même 
composition que la partie supérieure, avec un homme 
assis au centre. Sauf que cette fois-ci, la pièce est très 
rangée, il lit un livre, et à la place même de la bougie 
se situe… une femme-lampe. L’homme est le centre 
de l’attention, les seuls objets dont il est entouré sont 
un tableau, une plante, et cette lampe. La femme est 
réifiée, ramenée au même niveau que des objets vides 
de sens. Tout comme la Femme-maison de Louise 
Bourgeois, cette femme-lampe n’a pas de tête : l’abat-
jour en fait office. Et son corps est nu, ses attributs 
sexuels bien visibles. Elle n’est même représentée que 
par ceux-ci, ses bras étant inexistants. La femme, ici, 
n’est pas du tout actrice, elle est passive, allumée ou 
éteinte selon le bon vouloir de l’homme. Le titre de 
la fresque « La femme lumière de l’homme » semble 
pourtant rappeler que la femme est ici le cœur de la 
peinture, le sujet véritable. Il peut alors sonner comme 
une critique, disant peut-être que sans femmes, les 
hommes seraient bien souvent dans le noir…

n	Dans une même volonté de réalisme et de susciter 
une réaction directe des spectateurs, nous pouvons 
évoquer une œuvre d’aujourd’hui, installée sans auto-
risation dans l’espace public par l’artiste polonais Jerzy 
Bogdan Szumczyk, étudiant des Beaux-
arts de Gdansk, au nord de la Pologne. Cette 
œuvre, intitulée Komm Frau, soit « Viens 
femme » en allemand, est une sculpture 
qu’il a choisi de poser symboliquement sur 
l’avenue de la Victoire à Gdansk, qui est 
initialement un hommage à la libération 
par les Soviétiques de la Pologne. Cette 
œuvre représente un soldat soviétique en train de 
violer une femme enceinte. La femme est sur le dos, 
les jambes écartées, et le soldat la tient d’une main 
par les cheveux, tout en lui plaquant un revolver dans 
la bouche. Le soldat a le regard à moitié dissimulé 
sous son casque. Grandeur nature, Komm Frau est 
volontairement sculptée de façon très réaliste : l’artiste 
a voulu, avec cette œuvre, passer un message de paix, 
en dénonçant les tragédies des femmes et les horreurs 
de la guerre. Il a dit s’être inspiré de textes d’historiens 
relatant les atrocités commises par l’Armée rouge à 
la fin de la Seconde guerre mondiale. La pratique du 
viol était alors encouragée par Staline comme moyen 
pour terroriser les populations.

	 Les historiens allemands et polonais estiment à près de 
2 millions le nombre de femmes violées par l’Armée 
rouge pendant la Seconde guerre mondiale, dont 
plusieurs milliers en Pologne. L’œuvre est taxée par 
les politiques et notamment l’ambassadeur russe en 
Pologne de « pseudo-art », « vulgaire », ouvertement blas-
phématoire », « insultant la mémoire des soldats morts pour 
la liberté de la Pologne ». La police a retiré l’œuvre au 
bout de quelques heures. L’artiste, qui avait été arrêté, 
a finalement été relâché mais risque des poursuites 
judiciaires pour incitation à la haine nationale. Komm 
Frau représente donc rétrospectivement une réalité 
de la guerre : la violence subie par les femmes, prises 
comme des objets de domination par les belligérants, 
humiliées et laissées pour mortes. Une réalité encore 
à l’œuvre dans le monde aujourd’hui.

	 Pourtant, ce n’est pas tant le réalisme et la représen-
tation de la violence qui choquent, la question des 
femmes n’est pas abordée : c’est le fait que l’œuvre 
représente un soldat soviétique qui est mis en avant, 
et considéré comme insultant. Finalement, alors même 
que la violence faite à la femme est le sujet central de 
l’œuvre, pour parler des horreurs de la guerre et de 
ses victimes innocentes, celle-ci est reléguée au second 
plan, pour mettre en avant la gloire nationale. Ça illustre 
bien le talent des gouvernements à fermer les yeux 
sur le passé et à ne pas admettre leur responsabilité 
et les horreurs de leurs propres comportements, sous 
prétexte de gloire dans un sacrifice pour la nation.

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

	 La Femme lumière de l’homme, 
Robert Combas. Fresque murale,  
rue des Haudriettes, Paris 3e.

	 Les monologues du vagin,  
Ève Ansler.

 	Komm Frau, 
Jerzy Bogdan 
Szumczyk.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   22 23/12/2016   11:31



23
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

traitements. Des centaines de milliers de femmes sont 
violées chaque année dans le monde. Cent millions de 
femmes ont subi des mutilations génitales. La liste est 
longue. Je dis “vagin” parce que je veux que cessent ces 
horreurs. Et je sais qu’elles ne cesseront pas tant que nous 
n’admettrons pas qu’elles existent. »

n	Aussi, côté littérature, les dessinateurs de bandes 
dessinées se sont emparés du sujet pour pousser à une 
prise de conscience. C’est ce que Thomas Mathieu 
s’est attaché à faire dans son Projet Crocodile, visible sur 
le site http://projetcrocodiles.tumblr.com/ et adapté 
en BD.

	 Les internautes lui confient des histoires, qu’il raconte 
ensuite dans de courtes bandes dessinées, accompa-
gnées d’explications, de sites, de conseils… Thomas 
Mathieu veut, par ce projet, lutter contre les violences 
physiques et psychologiques, et notamment contre le 
harcèlement de rue. Tous les hommes sont représentés 
en “crocodiles” car l’artiste cherche à faire prendre 
conscience du sexisme et de la supériorité acceptée 
des hommes dans notre société. C’est sa manière de 
souligner la différence de traitement des sexes qui, il 
l’espère “la rend inconfortable”. Ses dessins s’adressent 
aussi bien aux femmes qu’aux hommes, il s’agit d’en 
parler pour montrer que la violence sexiste existe.

	 Son projet est reconnu par diverses associations, et 
certaines de ses planches devaient être exposées 
l’année dernière dans les rues de Toulouse à l’occasion 
de la Journée internationale de lutte contre les violences 
faites aux femmes. Malheureusement, l’exposition a 
été annulée car ses dessins ont été jugés choquants 
et immoraux (il s’agirait notamment d’un dessin sur 
un viol conjugal et un autre sur l’homophobie).

n	Dans le domaine des arts vivants, nous pouvons évo-
quer Ève Ensler, dramaturge et metteur en scène, 
qui a écrit en 1998 la pièce Les monologues du vagin. 
Cette œuvre tourne aussi autour des attributs sexuels, 
mais cette fois, au lieu de les objectiver, elle leur donne 
la parole. Sa pièce a connu un grand succès, avec des 
traductions en 48 langues et des spectacles dans 140 
pays. Son propos est de lever les tabous autour du 
corps et de la sexualité féminine qui existent encore, 
et de lutter contre les violences subies par les femmes. 
Ève Ensler a elle-même été violée par son père pen-
dant sa jeunesse. Ce travail commence selon elle en 
nommant les choses, et en nommant véritablement 
le sexe de la femme, en encourageant les femmes à 
parler de leur vagin.

	 Ève Ensler a recueilli des propos de femmes, et les a 
mis en écriture et en jeu dans sa pièce à travers de 
courtes saynètes. Elle donne la parole aux femmes, 
leur donnant la place sur scène, par le principe des 
monologues. Je vous cite simplement un morceau 
de son introduction : « Je dis “vagin” parce que j’ai lu 
les statistiques. Partout les vagins subissent de mauvais 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

	 Les crocodiles, Thomas Mathieu,

http://projetcrocodiles.tumblr.com/

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   23 23/12/2016   11:31



24
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

son agent. Comment une jeune actrice de 19 ans 
pouvait-elle cependant se sentir légitime à faire, face 
aux monstres du cinéma qu’étaient déjà alors Marlon 
Brando et Bernardo Bertolucci ?

	 La violence réside ici dans la manière de traiter 
l’actrice lors du tournage, mais aussi dans l’indifférence 
à laquelle elle a fait face quand elle en a parlé : sa 
parole a été rabaissée, niée. C’est finalement quand 
le réalisateur, l’homme coupable, évoque les faits, que 
l’on y prête enfin attention.

Bien sûr cet exposé n’est pas exhaustif, nous pourrions 
encore évoquer Woman in Tub de Jeff Koons, le travail de 
Sophie Calle, Nam June Paik, et son Tv bra (soutien-gorge 
télévisé), Kara Walker, ou encore Niki de-Saint-Phalle avec 
ses nanas, ses mariés, ou ses dessins pour l’avortement. 
Mais j’ai choisi de parler d’œuvres que moi-même j’ai 
découvertes par le biais de mes recherches.

Je vous ai donc présenté une interprétation subjective 
de quelques œuvres, et j’espère que cela vous a intéres-
sés et a permis une ouverture sur un aspect culturel, et 
sur l’importance de la représentation dans le processus 
de reconnaissance des violences subies au quotidien et 
d’émancipation des femmes.

La place des femmes dans l’art et le milieu artistique, 
ainsi que la représentation des violences subies par les 
femmes dans la société doivent encore faire un long 
chemin pour arriver à une égalité des genres et des 
sujets des œuvres.

Mais aujourd’hui, une prise de conscience semble 
s’opérer et les œuvres des artistes contemporains explo-
rant ces notions devraient surtout bénéficier d’une plus 
grande médiatisation et publicisation pour permettre au 
grand public de s’emparer de ces questions. Il s’agit aussi 
de donner aux femmes la place qu’elles méritent tout 
autant que les hommes dans la création, sans distinguer 
un art féminin, dont l’histoire reste pour l’instant toujours 
mise de côté, examinée comme une histoire à part, et 
non comme une part intégrante de l’histoire de l’art. ●

n	Pour terminer, peut-être connaissez-vous le film Le 
dernier Tango à Paris, réalisé par Bernardo Bertolucci, 
et rassemblant les acteurs Marlon Brando et Maria 
Schneider dans une romance charnelle et violente. 
Peut-être avez-vous notamment en tête la fameuse 
scène de viol dans la cuisine, dans laquelle la jeune 
fille est sodomisée par son compagnon, avec du beurre 
en guise de lubrifiant. Scène qui représente de façon 
évidente une maltraitance sexuelle subie par les femmes 
au quotidien, d’autant plus dans le cadre du couple.

	 Mais ce dont je veux vous parler, c’est d’une autre 
violence, une violence médiatisée depuis peu. En effet, 
Bertolucci a reconnu dans une interview avoir planifié 
en secret la scénarisation de la scène avec Marlon 
Brando, sans en parler à l’actrice. La scène de viol 
n’était pas prévue dans le script, elle a été ajoutée sur 
une proposition de Marlon Brando, et Maria Schneider 
n’était pas au courant de son tournage.

	 Bertolucci raconte ainsi : « la scène du beurre est une 
idée que j’ai eue avec Marlon le matin même ». Il précise 
qu’il n’avait pas prévenu Maria Schneider, souhaitant 
qu’elle garde sa “spontanéité” face à la situation : « Je 
voulais qu’elle réagisse comme une fille, et pas comme 
une actrice. Pour avoir un résultat je pense qu’il faut être 
complètement libre. Je ne voulais pas que Maria joue son 
humiliation, sa rage : je voulais qu’elle ressente la rage 
et l’humiliation. Ensuite, elle m’a haï toute sa vie ».

	 Or, si, quand le réalisateur admet cette planification, la 
polémique est médiatisée, quand il y a dix ans, l’actrice 
avait elle-même raconté le tournage de cette scène, 
elle n’a pas été crue, elle n’a pas été autant publicisée. 
Elle avait ainsi expliqué : « Marlon m’a dit : ‘Maria, ne 
t’inquiète pas, c’est juste un film.’ Mais pendant le tour-
nage, même si ce que Marlon faisait n’était pas réel, mes 
larmes étaient vraies. Je me suis sentie humiliée et, pour 
être honnête, j’ai eu un peu l’impression d’être violée, par 
Marlon et par Bertolucci. Après cette scène, Marlon ne 
m’a pas consolée ou ne s’est pas excusé. Heureusement, 
il n’y a eu qu’une seule prise. »

	 L’actrice a été traumatisée toute sa vie par la violence 
de ce tournage, refusant de jouer nue à nouveau, et 
sombrant dans la drogue suite au film qui lui valu la 
célébrité, et les Oscars de meilleur acteur et meilleur 
réalisateur pour Marlon Brando et Bernardo Bertolucci. 
Maria Schneider est décédée en 2011 sans entendre 
les excuses du réalisateur.

	 Dans la représentation de la violence, où se situe alors 
la limite artistique ? Voyons-nous dans cette scène une 
actrice jouant le rôle d’une femme en train de se faire 
violer, ou assistons-nous réellement au viol de cette 
actrice ? Si l’acte n’était pas réel (pas de pénétration, 
aucun acte sexuel entre les deux acteurs), Maria 
Schneider a véritablement vécu la scène comme un viol. 
Et Bertolucci justifie son action au nom du réalisme, 
mais Maria Schneider avait conscience, lorsqu’elle en a 
parlé en 2007, qu’elle aurait dû réagir, refuser, appeler 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

 	Le dernier tango à Paris, de Bernardo Bertolucci.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   24 23/12/2016   11:31



#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   25 23/12/2016   11:31



26
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Violence et Politique

27	
Nigra Sam Pulchra Es  
(de Heddy Maalen)

28	
"Passeuses” de violence ?

30	
La violence politique

33	
L’éducation des sages-
femmes, entre oppression 
et liberté

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   26 23/12/2016   11:31



27
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

C’est le premier mouvement du vent.

Un soleil neuf, une promesse.

La naissance d’une danseuse, la force de 

sa beauté singulière et l’évidence d’une 

intelligence en mouvement.

La révélation d’un talent.

Il faut se taire et contempler, creuser sur 

scène des espaces de lumière et laisser 

se déployer la danse.

Être frappé par la poésie du Cantique 

des cantiques, qui révèle la magnifique 

traduction d’Olivier Cadot et 

l’interprétation magistrale de Rodolphe 

Burger.

Voici que la rencontre a lieu.

La musique, les mots, le corps.

Être conscient de la beauté en 

apercevant la blessure, ne pas en 

refermer la plaie.

La danseuse se délivre.

Elle est comme une parole biblique,  

clair-obscur, ombre et lumière à la fois.

Spectacle présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

NIGRA SUM, PULCHRA ES 
De Heddy Maalen 

Par Nach, Danseuse krump/contemporainVIOLENCE ET POLITIQUE

NIGRA SUM, PULCHRA ES est une pièce d’Heddy Maalem, 
par Nach, danseuse urbaine de Krump.

Nach a pu improviser à partir de cette pièce qu’elle a déjà 
jouée, n’ayant pu évoluer dans le décor approprié.

Sa performance de danseuse, son corps, son expression, 
scandés par ce magnifique texte et la musique, en une danse 
tour à tour lente et rapide, douce et puissante, physique 
et expressive, nous a fait ressentir la joie et la violence de 
l’amour et du désir. ●

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   27 23/12/2016   11:31



28
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Médée montre que non seulement 
féminité et maternité ne sont pas 
nécessairement accordées, mais qu’il 
peut y avoir entre elles un hiatus, une 
disjonction radicale.

Dans notre culture, on considère volontiers que le 
destin de la femme est la maternité. Médée rompt avec 
cette représentation. Elle montre que, non seulement 
féminité et maternité ne sont pas nécessairement accor-
dées, mais qu’il peut y avoir entre elles un hiatus, une 
disjonction radicale.

La maternité et le risque de la 
réalisation du désir

Pourquoi devient-on mère ?

La théorie psychanalytique veut que l’enfant soit un 
substitut du “phallus” et qu’avoir un enfant revienne 
pour une femme à s’approprier ce phallus, autrement 
inaccessible. Ce qui est certainement à questionner.

Admettons ceci : si nous désirons, si nous sommes 
pris dans une pulsion vitale et que nous ne sombrons 
pas dans la mélancolie, c’est parce que nous manquons 
fondamentalement de quelque chose, que nous ne savons 
pas ce qui nous manque, et que nous consacrons notre 
vie à sa quête.

Ainsi en va-t-il de notre destin d’êtres humains et de 
“névrosés”. Tant que nous n’avons pas trouvé cette chose 
qui nous manque et nous fait désirer, nous continuons 
à avancer et à vivre.

Il arrive parfois, cela étant, que nous croyons saisir 
ce qui nous manque ; c’est la fonction du fantasme. 
Nous pensons avoir trouvé le grand amour, avoir atteint 
l’objet de nos rêves ; las, très vite, il faut nous rendre 
à l’évidence : ce n’est pas cela, pas vraiment cela ; le 
manque se réinstalle alors, le désir peut perdurer… et 
nous passons à autre chose.

C’est la première fois que je m’adresse à un 
public de sages-femmes. J’espère donc pouvoir 
compter sur quelque indulgence de votre part 
à mes propos, que vous jugerez peut-être 
scabreux. Je vais en effet évoquer, au-delà de 
la représentation heureuse de la maternité, une 
dimension, parfois cachée, parfois manifeste, qui 
relève de la violence de la maternité. Violence 
dont les sages-femmes se font, aussi, les 
passeuses.

Médée ou la disjonction entre la 
maternité et la féminité

Le mythe de Médée, repris souvent par les psychana-
lystes, met en tension la représentation de la maternité et 
de la féminité. Médée, en effet, est la figure emblématique 
de celle qui ose tuer ses enfants et jeter ce meurtre à 
la figure des hommes ; la figure tragique de celle qui 
transgresse ce que l’homme a souvent de plus sacré en 
portant atteinte à la vie de l’enfant.

Ce qui fait fonction de sacré évolue avec le temps et la 
culture d’une époque ; notre civilisation occidentale contem-
poraine met en avant la sacralisation de la figure de l’enfant. 
Porter atteinte aux enfants apparaît désormais comme 
insupportable, plus encore que l’inceste ou le parricide.

Médée constitue donc avant tout une figure de l’inac-
ceptable. Elle est souvent évoquée à ce titre : l’horreur que 
représente son acte. Que l’on tente souvent d’expliquer 
par la vengeance. En tuant ses enfants, en sacrifiant ainsi 
ce qu’elle a de plus cher, Médée se venge de Jason, son 
compagnon, le père de ses enfants, qui la trahit pour 
épouser la fille du roi de Corinthe. Elle le blesse et se 
venge de lui, en lui montrant bien qu’elle est prête à tout, 
au plus grand des sacrifices, pour assouvir cette vengeance.

Mais il y a encore une autre interprétation de cet acte. 
En tuant ses enfants, c’est finalement la mère en elle que 
tue Médée. Alors, elle redevient pleinement femme, 
sorcière, guerrière, et elle peut partir sur son char attelé 
de dragons en laissant derrière elle Jason et les autres 
hommes, qui apparaissent dès lors pour ce qu’ils étaient, 
de pauvres “couillons”.

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Passeuses de violence ?

Par Alain Abelhauser, psychanalyste,  
professeur de psychopathologie à l’Université Rennes IIVIOLENCE ET POLITIQUE

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   28 23/12/2016   11:31



29
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

de présenter les symptômes, quand il ne les induit pas 
lui-même dans le plus grand des secrets.

L’une d’elles – le syndrome de “Münchhausen par 
délégation” (« by proxy » pour les Anglo-saxons) – se 
caractérise du fait que le sujet (la mère, le plus souvent) 
prend son enfant pour support du processus, et que c’est 
alors elle-même qui le rend sciemment malade tout en 
l’amenant en consultation pour le faire traiter. Avec, 
assez souvent, des issues tragiques ou fatales.

Certains cas, vous le savez, de mort subite du nourrisson 
se sont avérés être des formes extrêmes de Münchhausen 
par délégation.

Quinze années de recherche sur certaines formes 
d’apnée du sommeil chez l’enfant ont par exemple été 
induites par des cas d’infanticides par étouffement non 
reconnus comme tels à l’origine.

J’ajoute que l’on constate une sorte de spécificité 
géographique ou culturelle de ces troubles, qui prennent 
de surcroît, parfois, une allure quasi “épidémique”. 
Ainsi, en France et en Allemagne, par exemple, on 
assiste depuis le début des années 2000 à des séries 
de néo-naticides dont la caractéristique est que la mère 
ne peut se séparer du corps de l’enfant ; elle le congèle 
et le garde près d’elle. (Précisons que ce n’est pas notre 
“modernité” – l’apparition des congélateurs – qui a produit 
cette situation, puisque nous connaissons d’autres cas anciens 
où le cadavre de l’enfant avait été « momifié » pour être 
conservé). Alors qu’aux États-Unis ou en Australie, on 
connaît des situations de “mères tueuses”, “fabriquant” 
des enfants à répétition (certaines atteignent la dizaine !), 
pour les étouffer ensuite en faisant croire que cette mort 
est due à une apnée du sommeil.

Tous ces cas témoignant en définitive qu’au-delà du 
refus, ou du triomphe, de la maternité, certaines femmes 
ne peuvent se débrouiller de la présence de cet enfant 
qui vient par trop combler et obscurcir leur désir, qu’en 
n’ayant hélas d’autres solutions pour cela que de l’élimi-
ner, et de surcroît selon des modalités fort étranges. ●

Mais il existe aussi quelques situations qui font 
exception à cette logique.

Le deuil, par exemple. Pourquoi ?

Le deuil est la situation de perte d’un être aimé. Elle 
conduit à ce que cet être perdu vienne soudain incarner 
de façon convaincante l’objet qui nous manque d’ordi-
naire. Soudain, je sais ce qui me manque : cet être que 
je viens de perdre. Ce qui, paradoxalement, abolit le 
manque de structure en donnant une représentation, 
voire une présence à travers l’absence, à l’objet du désir. 
Cela se vérifie cliniquement : la fonction du manque 
n’est plus remplie, le désir s’étiole, la mélancolie gagne. 
Tant que le travail du deuil n’a pas permis de “remettre 
l’objet à sa place”, tout au moins.

Une autre situation faisant exception à ce fonc-
tionnement du désir (supporté par le manque) peut 
être, pour certaines femmes.

la maternité. Pourquoi ?

Il s’agit en fait du même processus psychique que 
celui du deuil, au sens où l’enfant attendu, puis né, 
peut également venir incarner de façon convaincante le 
“phallus”, c’est-à-dire le “signifiant du manque”, l’objet du 
désir. La mère peut avoir le sentiment que son désir est 
totalement comblé par la venue de cet enfant. Elle sait 
ce qu’elle veut, elle l’a et elle en est comblée.

Ce qui la fait parfois entrer alors dans le même proces-
sus d’effondrement du désir ; il n’y a plus de manque et 
une forme de malaise plus ou moins profond apparaît, qui 
rend compte de diverses pathologies de la puerpéralité, 
du “baby blues” aux dépressions profondes postnatales, 
voire à certains épisodes de “psychoses puerpérales”.

Heureusement, psychiatres et sages-femmes le savent 
bien, ces pathologies sont labiles : la réalité, en général, 
ne tarde pas trop à reprendre ses droits, et l’enfant 
réel s’impose, différent de celui du fantasme, dissocié 
du “phallus”, permettant au manque de reprendre sa 
fonction et au désir son cours habituel.

Et témoignant que pour le “névrosé ordinaire”, réaliser 
complètement son désir est en définitive la pire chose 
qui puisse arriver !

Les risques si l’enfant vient  
à combler le désir

Que l’enfant, néanmoins, reste cet objet qui comble 
durablement et complètement le désir de la mère, peut 
déclencher chez certaines d’entre elles des conduites qui 
paraissent défier le sens commun.

Vous connaissez ces pathologies spectaculaires que 
l’on nomme “pathologies factices”, tel le “syndrome de 
Münchhausen”, où le sujet fait croire à son entourage qu’il 
est atteint d’une maladie grave, pour laquelle il consulte 
en permanence le corps médical, maladie dont il feint 

Par Alain Abelhauser, psychanalyste,  
professeur de psychopathologie à l’Université Rennes II

VIOLENCE ET POLITIQUE

bibliographie
•	 Alain Abelhauser, Mal de femme, la perversion 

au féminin, Seuil, 2014.

•	 Lyasmine Kessaci, De la maltraitance infantile 
à l’infanticide, PUR, 2015.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   29 23/12/2016   11:31



30
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

XVIe siècle
Nous sommes au XVIe siècle, début de la Renaissance, la situation 

politique est Christophe Colomb, la découverte de l’Amérique. 
Un changement majeur dans la société, une mondialisation qui 
implique toute une série de changements avec la fin de la féodalité, 
la privatisation de l’espace et une population qui, avant, pouvait se 
retrouver dans les forêts, près des lacs, des rivières, où les femmes 
pouvaient trouver des herbes pour guérir. Ces espaces sont privatisés 
et les pressions deviennent plus grandes. C’est à ce moment qu’a 
débuté la chasse aux sorcières, et un changement dans la conception 
des femmes et des hommes, où a été imposée une différenciation 
beaucoup plus grande entre les fonctions de chacun. Les femmes 
se sont vues assigner des fonctions de maternité, de mères au foyer, 
de garde des enfants et les hommes se sont vus libérer du temps 
pour se consacrer au travail et au salariat.

À cette époque-là, une violence politique s’est mise en place. On 
a intensifié l’extermination d’indigènes, développé l’esclavagisme 
et une misogynie très importante. À cette époque, des décou-
vertes ont été faites : l’imprimerie avec comme livre majeur le 
fameux Marteau des sorcières qui a fait l’objet de quatre rééditions 
entre 1487 et 1669. Ce livre est une codification de la chasse aux 
sorcières. Comment la reconnaître, comment la juger, comment 
la condamner. Cela visait particulièrement les femmes et les 
sages-femmes. Un autre inventeur, un belge Bruxellois, déterre 
les cadavres, les découpe et découvre l’anatomie.

Il y a alors un basculement dans la représentation de la médecine. 
On passe du “tout est magie” à une vision mécaniste du corps.

XVIIe siècle
Louis XIV joue un rôle important avec sa maîtresse Louise de 

la Vallière. La légende dit que c’est à l’occasion de la naissance 
du premier enfant illégitime du couple que Louis XIV, connu 
pour ses frasques sexuelles et mondaines, convainc son médecin 
de coucher son amante sur le dos pour qu’il puisse assister à la 
naissance en étant caché derrière une tenture. Cinq ans plus tard, 
l’autre médecin de Louis XIV, Mauriceau, sort son célèbre Traité des 
femmes grosses et va populariser cette position couchée sur le dos.

La mortalité maternelle était très importante (3 000 femmes 
décèdent pour 100 000 naissances), due aux conditions des femmes 
qui étaient toujours enceintes, faisaient des fausses couches et des 
fièvres puerpérales.

Au niveau politique, la chasse aux sorcières est à son apogée.
Le forceps est inventé. Chamberlain dévoile l’invention de son 

père, la dévoile à Mauriceau qui l’essaie sur un accouchement. 
C’est un échec. La mère et l’enfant meurent mais l’invention reste.

XVIIIe siècle
Les philosophes ont un impact politique majeur. Ils font la 

politique, conseillent les rois et émettent toute une série de recom-
mandations dont deux essentielles : le populationnisme, c’est-à-dire 

l’idée que pour qu’un État soit efficace, il doit contenir une grande 
population. Et donc, d’un seul coup, on se met à s’intéresser aux 
conditions de naissance. Il faut de la chair à canon, des bras pour 
la France. D’où l’intérêt pour la politique de l’accouchement, et on 
promeut l’idée de l’accouchement à l’hôpital. Il s’avère que cela 
ne fonctionne pas très bien car ces hospices étaient de véritables 
mouroirs où allaient accoucher les femmes qui n’avaient pas de 
toit : les prostituées, les bonnes qui étaient engrossées par leurs 
patrons et mises à la porte, les femmes enceintes d’un enfant 
illégitime. C’est un peu le lit de la société, où s’installe aussi une 
façon de peu considérer les femmes qui sont particulièrement 
méprisées. C’est aussi le lieu où on fait les apprentissages, où les 
médecins s’entraînent.

À la campagne apparaît surtout la figure de la matrone, dans 
les villages, qui accompagne les parturientes. Cette femme était 
désignée par le curé pour ces fonctions. Le critère était qu’elle ait 
elle-même accouché. On ne parle pas de formation, on ne parle 
pas d’échanges, de transmission de savoirs. C’est la femme choisie 
par la communauté, désignée par le curé, et qui a pour fonction 
principale de baptiser les enfants pour éviter, en cas de mort-né, 
que l’âme de l’enfant erre de façon éternelle dans les limbes. Il 
n’est pas question de protéger la santé des femmes.

On invente l’épisiotomie même si elle n’est pas encore pratiquée.
Fin du XVIIIe siècle, une figure émerge à la fin de la Révolution, 

Olympe de Gouges. Lors de la discussion sur le droit de vote 
généralisé aux hommes, elle arrive avec l’idée que peut-être les 
femmes pourraient voter, idée rejetée catégoriquement par les 
Révolutionnaires. Quelque temps plus tard, elle émet l’idée de 
la Déclaration des Droits de la Femme et de la Citoyenne mais 
elle finira guillotinée.

XIXe siècle
La situation politique est la révolution industrielle. Les campagnes 

se vident, la population se concentre dans les villes et les femmes 
se retrouvent dans des situations encore plus catastrophiques que 
les hommes. Ceux-ci se trouvent déjà exploités dans les industries, 
les femmes se retrouvent avec plus de travail et moins payées, 
puisqu’illégitimes à travailler. Ces conditions de vie très difficiles 
ont un impact sur le corps et les rendent particulièrement vulné-
rables en cas de grossesse et d’accouchement. Une jeune fille qui, 
depuis son adolescence, travaille dans des locaux sans fenêtres, 
10 à 15 heures par jour avec des produits chimiques, lorsqu’elle 
atteint l’âge d’avoir des enfants a déjà un corps déformé et n’est 
plus capable d’accoucher correctement.

1848, le suffrage universel masculin. Depuis trois cents ans 
la politique se fait sans les femmes. Les femmes de l’époque se 
mobilisent, principalement dans les pays anglo-saxons mais un 
peu sur le continent et réclament le droit de vote. Les matrones 
sont considérées comme sales, dangereuses, incompétentes, fai-
sant des gestes qui tuent les femmes. On retrouve de nombreux 
écrits, d’hommes, de médecins, qui réclament la fin des matrones 

La violence politique

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Par Marie-Hélène Lahaye, Juriste et féministeVIOLENCE ET POLITIQUE

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   30 23/12/2016   11:31



31
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

sont prises en charge dans un hôpital, il s’agit de la même standar-
disation. Chaque femme doit accoucher dans un rythme précis, 
avec des prises en charge très standardisées, les protocoles, et 
avec une répartition du travail entre les sages-femmes qui font 
certaines choses, et les infirmières, les anesthésistes et les gynéco-
logues… Et tout cela dans une logique de rentabilité car il faut un 
turn-over des femmes qui accouchent suffisamment rapide pour 
libérer la place pour les suivantes. C’est vraiment le modèle de 
Ford qui est appliqué.

Autre découverte majeure, les antibiotiques vont permettre de 
faire des césariennes qui ne tuent plus les femmes et faire réduire 
la mortalité infantile.

Nous sommes à la fin de la première partie du 
XXe siècle. Et puis, il y a un basculement en 1948 avec le suffrage 
universel, y compris pour les femmes. 1949, Le deuxième sexe, 
de Simone de Beauvoir, qui fait une critique radicale du rôle des 
femmes au foyer, est un vibrant plaidoyer pour la libération de la 
contraception, pour le droit à l’avortement, mais qui ne parle que 
très peu d’accouchement, seulement quelques lignes.

1951, Lamaze revient d’URSS avec le principe de l’accouchement 
sans douleur, en pleine guerre froide, une méthode pour les femmes. 
Il y a des résistances très grandes des pouvoirs en place, de la bour-
geoisie, des catholiques, qui vont être très méfiants de cette nouvelle 
méthode. Puis, les féministes obtiennent le droit à l’avortement, à la 
contraception. Mais ne parlent toujours pas d’accouchement.

La découverte de la péridurale arrive et ne fait pas l’objet de 
contestation. Autant Lamaze était particulièrement critiqué, autant 
la péridurale s’est imposée très vite, arrangeant tout le monde, 
surtout les médecins qui d’un coup trouvaient plus intéressant de 
travailler dans des salles de travail silencieuses. Et puis l’échographie.

Au milieu du XXe siècle, il y a une chute brutale de la mortalité 
maternelle. Mais ce n’est pas la politique volontariste qui pousse 
les femmes à accoucher à la maternité (l’accouchement à l’hôpital 
arrive dix à quinze ans après la chute de la courbe en France), 
mais la découverte des antibiotiques.

XXIe siècle
Au XXIe siècle nous avons donc obtenu l’élimination des 

sages-femmes traditionnelles, une vision mécaniste des corps, la 
posture gynécologique, les forceps, la naturalisation de la faiblesse 
des femmes, la dangerosité de l’accouchement, l’épisiotomie, 
l’accouchement à l’hôpital sous le modèle de la chaîne de travail, 
la répression des accouchements hors de l’hôpital, la banalisation 
de la césarienne, mais heureusement, nous avons la péridurale…

Au niveau politique, émerge une nouvelle tendance qui est 
l’accouchement naturel. Il y a une volonté d’un certain nombre 
de femmes de remettre en question cette vision industrielle de 
l’accouchement et qui s’inscrit dans un courant politique lié à 
l’écologie politique.

L’idée que la médecine doit se baser sur la science (plongée dans 
la littérature scientifique, les méta-études) : preuves que moins on 
intervient, mieux l’accouchement se passe.

Et sur les valeurs du patient, d’où la loi Kouchner (Evidence 
Based medicine).

Est peut-être venu le temps alors d’une révolution ! ●

et aussi des écoles de sages-femmes. Celles-ci apparaissent. Les 
jeunes filles qui deviennent sages-femmes sont éduquées de 
façon particulière. On leur explique à quel point l’accouchement 
est dangereux, qu’elles ont une très grande responsabilité pour 
sauver les mères, et on leur apprend beaucoup des pathologies. 
Dans le contexte politique de l’époque — époque victorienne –, 
la double morale, la répression de la sexualité où les femmes sont 
considérées comme n’ayant pas de plaisir sexuel là où les hommes 
peuvent avoir accès, non seulement à leurs épouses — mais ça ne 
les intéresse pas beaucoup — et surtout à toutes les prostituées, 
toutes ces ouvrières essaient de gagner un peu plus d’argent en 
se prostituant. C’est vraiment une généralisation de cette double 
morale qui s’impose. Et on apprend aux étudiantes sages-femmes 
à être des femmes respectables, que la valeur la plus importante 
c’est l’humilité. On les met en garde contre l’orgueil ; on leur 
demande de n’être ni des prostituées ni des féministes. Elles 
doivent avoir une attitude de soumission à l’égard des médecins 
et par rapport à leurs fonctions.

Ce qui n’empêche pas les sages-femmes de créer le premier 
syndicat professionnel féminin en 1885. À cette même époque, 
particulièrement oppressive à l’égard de la sexualité des femmes, 
on commence à répandre l’épisiotomie. N’oublions pas que 
l’orgasme féminin n’est même pas connu, on ne comprend pas 
ce qui se passe et on va même jusqu’à pratiquer des excisions 
sur des jeunes filles qui se masturbent trop.

Le lien de la fièvre puerpérale avec le tablier des étudiants 
qui disséquaient des cadavres et ensuite touchaient le vagin des 
femmes est fait. Et puis, la découverte de Pasteur, avec les bases 
de la théorie microbienne révolutionnant la médecine.

XXe siècle
Le XXe siècle est vraiment coupé en deux, avec en première 

partie une oppression la plus totale et puis, une libération.

Première partie, deux guerres mondiales, un génocide. Et 
une pression de plus en plus forte sur les femmes par rapport à 
la natalité. Les États veulent relancer leur population et mettent 
en place toutes une série de règles qui visent à l’interdiction de 
la contraception, de l’IVG et promeut l’accouchement à l’hôpital. 
Entre-deux-guerres, ces lois sont renforcées. On continue de 
pousser les femmes à accoucher à l’hôpital mais elles ne veulent 
pas. Il y a vraiment une résistance. Puis est promue l’image d’une 
femme heureuse au foyer qui s’occupe des enfants.

Henri Ford découvre une nouvelle façon de produire les voitures : 
travailler à la chaîne, avec d’une part une formalisation des produits 
et une parcellisation des tâches « je prends ma roue, je monte ma 
roue, je visse ma roue, etc. » Non seulement cela permet de produire 
de nombreuses voitures avec moins d’argent mais les conditions 
de travail des ouvriers vont encore se dégrader car les cadences 
sont de plus en plus grandes et le fait de faire le geste de façon 
répétitive est particulièrement épuisant. Il existe une perte de sens 
dans ce qu’ils font avec l’absence de gratification de pouvoir dire 
« j’ai fait une voiture ». Ce qui oblige Ford à augmenter le salaire 
des ouvriers parce qu’ils ne veulent plus travailler.

Il se trouve que trente ans plus tard, on applique ce modèle-là 
dans les hôpitaux. Et si vous pensez à la façon dont les femmes 

Par Marie-Hélène Lahaye, Juriste et féministeVIOLENCE ET POLITIQUE

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   31 23/12/2016   11:31



#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   32 23/12/2016   11:31



33
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Le savoir ne se transmet qu’au 
moment où l’étudiant est 
demandeur au plus profond de soi.

L‘éducation des sages-femmes, 
entre oppression et liberté

Les étudiants sages-femmes ne sont pas dépourvus d’auto-
nomie, de puissance et de parole. Tout juste d’expression, 
tout au plus. Ils réfléchissent, parlent avec leurs images, leurs 
mots, et leurs cœurs. Mais ils ne savent pas toujours où aller, 
n’étant pas, pour la plupart, entrés dans ces études de la façon 
la plus motivée.

Le savoir ne se transmet qu’au moment où l’étudiant est 
demandeur au plus profond de soi. Dès lors, on ne lui demande 
plus un effort car il veut apprendre, il sait où aller. Il est donc 
vraisemblablement difficile pour un éducateur sage-femme de 
faire émerger la liberté d’être soi, si l’étudiant lui-même ignore 
sa propre nature.

Cet exercice d’affirmation, d’expression d’une identité profes-
sionnelle, d’une liberté trop précoce risque d’en faire prendre 
peur. Il semble intéressant alors de l’aider à s’y identifier, pour 
voir où sont les blocages ou pour l’aider à trouver le sens de 
sa présence ici. Aidons-le à se projeter, sur plusieurs niveaux, 
en utilisant par exemple l’échelle de Bateson : imagine, tu es 
sage-femme…

•	 L’environnement. Où te situes-tu ? Que ressens-tu ?

•	 Le comportement. Et là, que fais-tu alors ?

•	 Les capacités. De quoi es-tu capable ?

•	 Les valeurs et ou croyances. En quoi est-ce important pour 
toi. Qu’est-ce que cela t’apporte ?

•	 L’identité. Et qui es-tu ici ?

•	 L’appartenance. À quoi te sens-tu appartenir, au-delà même 
de ton identité ?

Autrement, serait-ce la violence et la contrainte qui en don-
neraient plus de goût ? Est-ce par elles que les étudiants iront 
chercher une liberté d’exercice ?

Mais le risque est que l’autorité, se faisant trop pesante dans 
la réalité, elle disparaisse et ne laisse la place qu’à une insécurité 
fondée sur la peur.

D’autant que les étudiants, adultes pourtant, élevés pour la 
réussite et à la performance pour réussir le concours PACES, se 

Je me suis beaucoup demandé comment traiter ce 
propos important dans ce colloque. Mais, chaque sage-
femme a toujours été enseignée par une autre, alors la 
réflexion pouvait être globale.

●	Éducation, ex-ducere : guider, conduire, hors de.
	 Éduquer est l’action de développer un ensemble de capacités, 

de valeurs morales, physiques, intellectuelles, scientifiques 
pour être dans le monde, pour développer tous les possibles.

●	Enseigner, usignis : marquer d’un signe, distinguer. 
Enseigner vise à la transmission de connaissances, un savoir 
particulier.

	 L’éducation des sages-femmes concerne l’ensemble des 
sages-femmes en exercice, comme le précise d’ailleurs le 
code de déontologie.

P ourquoi ce titre ? Parce que toute éducation se pré-
sente en soi comme une violence. Et qu‘une violence 
débouche sur la promotion d’une liberté est un des 

paradoxes de l’éducation. Cette promotion reste pourtant 
indispensable car aucun étudiant ne s’éduque sans un sens 
aigu de cette liberté.

Si toute éducation résulte d’une action délibérée, consciente, 
elle est aussi imprégnée du milieu auquel on s’identifie ou 
dans lequel on gravite. Ici, la maïeutique. Cet environnement 
est déjà une contrainte : en effet, toute éducation impose la 
culture de la discipline qui l’autorise.

On ne pourra donc nier que l’effet de l’institution, de l’école 
des sages-femmes ou du département de maïeutique, doté 
d’une autonomie relative, élaborant les programmes en son 
sein, pourrait n’en être que plus redoutable.

Chaque sage-femme fait violence à l’étudiant avec une 
pression très subtile, peu perçue. Ce que l’on doit faire, ce 
que l’on doit dire, ce que l’on peut faire ou concevoir, ce qui 
est possible. Certaines règles n’ont même plus besoin d’être 
parlées pour s’imposer.

Est-il possible alors de faire l’économie de cette violence qui 
s’exerce par ceux dont l’action éducative est légitimée ?

Est-il raisonnable même de concevoir une profession dont les 
écoles pourraient travailler à la genèse de sa problématique ?

Il est normalement possible de penser une attitude non direc-
tive avec des adultes. Mais on enseigne avec pédagogie. Pédagogie 
qui implique, par son étymologie, que l’enseignant conduise 
un enfant quelque part. Et pas toujours là où il veut aller…

Par BENOÎT LE GOEDEC, sage-femmeVIOLENCE ET POLITIQUE

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   33 23/12/2016   11:31



34
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Mais, étant plus longtemps sage-femme éducatrice qu’étudiant, 
on aura vite compris que subir quatre ans pour dominer trente 
ans ne fera pas changer le système. L’étudiant abrite donc lui-
même cette fonction. L‘enseignant doit alors, aussi, faire prendre 
conscience à l’étudiant sage-femme de cette dualité, pour qu’il 
se sépare de cette possibilité de gérer, dominer et opprimer 
ensuite. Que d’opprimé il ne devienne pas oppresseur.

À moins qu’il n‘y ait un enjeu caché dans cette violence…
Seul l’étudiant, nié dans l’ensemble de ses capacités, dans 

son humanité, est porteur d’une ouverture, d’un potentiel de 
liberté. L’étudiant serait le bouc émissaire permettant à toute 
une profession de vivre elle-même dans cette modalité de 
fonction et d’exercice qui lui fait violence. Il permettrait alors 
que la tension de tous, qui rendrait impossible le travail dans 
les conditions actuelles institutionnelles, se transfère sur lui. Il 
devient le régulateur qui permet de retrouver la paix, neutra-
lisant la violence subie. Mais sans que personne ne s’aperçoive 
qu’il en est victime…

Nous pourrions, en prenant du recul, sourire des règles que 
nous imposons aux étudiants et pas à nous-mêmes : le spec-
tacle qui leur est offert (mésentente professionnelle, querelle 
associative, technicisation du corps des femmes, soumissions 
aux protocoles…) n‘est pas tellement édifiant que nous ayons 
l’audace de le proposer en exemple. Les étudiants ne sont pas 
dupes et ils réalisent à quel point la sage-femme enseignante 
est complice du système, en dépit des indignations et des 
proclamations qu’elle fait.

L‘éducation des sages-femmes se doit d’être un lieu d’inter-
pellation permanente et conflictuelle sur la réalité sociale, 
culturelle et professionnelle actuelle. Tous les mouvements de 
sages-femmes qui auraient pu être une révolution sur les para-
digmes de la périnatalité ont été vains. Car les individus sont 
construits sur la peur de l’autorité (combien de fois oblige-t-on 
les étudiants, en clinique, malgré le cadre posé, à dire « j’appelle 
le médecin »…) soumis et passifs.

Et c’est ainsi que l’oppression a survécu à tous les changements 
des études de sages-femmes.

S’il y a donc une certaine violence dans l’action éducative 
des étudiants, le plus grave est qu’elle s’exerce sans que les 
sages-femmes la perçoivent comme telle.

L’éducation émancipatrice est celle où l’éducateur accepte 
d’apprendre autant de ses élèves qu’il leur apporte, où le che-
min vers la connaissance se fait sur l’expérience des échanges 
de ces deux consciences et du Monde. Ici, de la Naissance.

L’enseignant qui transmet le savoir académique, le péda-
gogue qui en étudie l’action, l’éducateur qui l’élargit à toutes 
les capacités doit être le rebelle. Non pas en s’opposant aux 
choses mais en les questionnant jusqu’à l’ultime, jusqu’au 
bien-fondé de toute décision. Il doit être le plus libre de tous. 
Ontologiquement libre. Aucune figure d’autorité ne peut alors 
le contraindre si les directives ne vont pas dans le sens de son 
expérience éducative. Il est libre car il ne s’enferme pas dans 

retrouvent devoir, en fait, passer de ce jeune adolescent tardif 
au jeune adulte responsable. Ils se retrouvent confrontés à une 
maturation, une transformation de soi dont ils n‘avaient pas 
mesuré la violence et n’en avaient pas été prévenus. La douleur, 
le sang, les larmes, les cris, la vie, la mort, le sexe. Tout l’intime, 
les renvoyant en miroir à leur vie jusqu’alors peu éprouvée.

Et c’est ainsi qu’il faut, pour l’élever, du sentiment dans 
l’éducation. Que quelqu’un veille sur lui, l’aide. Certains 
étudiants témoignent encore trouver cela auprès de sages-
femmes enseignantes, dans certaines écoles ou auprès d’une 
sage-femme rencontrée en stage. Mais de nombreux autres ne 
trouvent plus l’écoute, l’empathie, le réconfort qu’ils pourraient 
rechercher et attendre.

Comme dans une famille qui fonctionnerait bien.
Les sages-femmes, quelles qu’elles soient, enseignantes ou 

non, n’ont pas toutes la vocation éducative. Il leur reste alors 
la possibilité d’exercer leurs puissance et autorité sur les plus 
faibles. L’enseignant n’entre pas alors en communication avec 
l’étudiant qu’il enseigne. Il livre un savoir suivant un programme 
établi, à la conquête des corps et des esprits, en divisant et 
sélectionnant. Or, l‘enseignant doit être du côté de l’étudiant et 
placer son enjeu pédagogique dans la réflexion philosophique : 
« tout acte éducatif véritable doit avoir pour objectif, bien plus que 
le savoir, la réalisation pleine et complète de l’humain en chacun 
de nous », nous livre Hegel dans Le Maître et l’esclave.

À la rencontre de quelque chose de nouveau, la sage-femme 
enseignante se transforme et questionne l’autre. Et l’étudiant 
devient pédagogue pour lui-même.

Tant que la sage-femme enseignante veut dominer, elle 
empêche l’étudiant de libérer l’humain.

L‘exigence est donc la lucidité dans la manière d’enseigner.
Au nom de la cohérence, des rôles sont fixés : ceux qui 

savent et qui commandent ; ceux qui ignorent et obéissent. 
« La discipline est la force des armées. Elle définit l’obéissance et 
régit l’exercice de l’autorité ».

Aussi a-t-on justifié cet autoritarisme par des règlements lus, 
commentés et signés dès le premier jour d’entrée dans l’école 
des étudiants.

Certes je dirige, se dit-on, mais c’est pour le bien, l’ordre. 
Pour la qualité de l’enseignement, car ils seront de futurs 
professionnels !

Mais quand on s’identifie ainsi avec le bien de tous, il est 
difficile d’abdiquer un pouvoir qui s’exerce sur celui qui est en 
position d’infériorité. La directrice est sur la plus haute marche…

Georg Groddeck, psychothérapeute et médecin allemand, 
écrit que « personne ne se soucierait d’éducation si cette volonté 
de puissance ne procurait une sorte de volupté sadique, celle qui 
correspond au spectacle de la peur, du chagrin, de l’angoisse ». 
Celle de la dépendance de l’étudiant.

Or, l’attention à l’autre est pourtant l’essence même de 
l’éducation car elle implique la quasi-totalité des interactions 
humaines. Cette attention, ce souci de l’autre est un élément 
de la liberté de chacun. Être attentif à l’autre, à l’étudiant, à 
tout ce qui constitue l’essence de l’humain et fait surgir en lui 
tous les possibles.

Par BENOÎT LE GOEDEC, sage-femmeVIOLENCE ET POLITIQUE

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   34 23/12/2016   11:31



35
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

L’enseignant qui transmet le savoir 
académique, le pédagogue qui 
en étudie l’action, l’éducateur qui 
l’élargit à toutes les capacités doit 
être le rebelle.

La relation pédagogique est axée sur le savoir-faire lié à la 
transmission. Et les étudiants pourraient alors se sentir libres, 
c’est-à-dire ressentir que la vérité de la physiologie, de la nais-
sance, du monde, sont l’expression d’une perception directe 
à la réalité.

L’enseignant sage-femme ne parle pas sur quelque chose, il 
accompagne. Aider les étudiants à assister aux choses quand 
elles apparaissent permet d’aller plus loin que le savoir aca-
démique, permet de savoir sans théoriser, sans tout passer au 
crible de l’analyse. Ce qui est peut commencer à vivre, sans 
chercher autre chose. Juste mettre à jour ce qui est à sa place, 
ce qui est et ce qui advient. La sage-femme ne crée rien, « elle 
est la voix de la création du monde par lui-même ».

À force de contempler la physiologie, la naissance, elle peut 
parler en son nom. La sage-femme n’est pas enseignée pour 
dire la vérité d’une connaissance mais pour permettre que les 
choses continuent à être, à vivre.

L’apprentissage de l’étudiant sage-femme ne relève pas de 
réflexes pavloviens. Il évolue sur des sens cognitifs, il est en 
capacité de se développer cet apprentissage en lien avec son 
identité, ce qu’il est, ce qu’il veut être. Et il s’approprie, modifie 
le matériel proposé. Il est créatif, allant au-delà de ce qu’on dit 
de l’objet enseigné. Il interagit dans une logique dynamique, 
équilibre entre l’action et ce qu’il est. L’apprentissage lui permet 
d’être ce qu’il est avec ce qu’il a appris. Il doit pouvoir être en 
congruence, apprendre qui il est au bénéfice de son objectif. 
Alors, il est capable de situer ce qu’il veut faire. Cela ouvre à 
des perspectives sortant des cours magistraux et des pseudo-
échanges dont rien n’émerge.

Chaque sage-femme enseignante doit vérifier les conditions 
de cet alignement dans une logique d’investigation, une logique 
d’ancrage et de construction.

L’enjeu politique de la formation des sages-femmes reste 
alors un élément fondamental, non pas comme un supplément 
d’âme à la fonction d’enseignant mais comme le fondement 
même de son action.

C’est donc, en plus du savoir académique, un éveil à toute 
une attitude qui doit faire l’éducation des sages-femmes, mini-
misant ainsi la violence et engageant à la liberté. ●

un capitalisme du savoir. Dans la maïeutique, si la sage-femme 
peut œuvrer pour la transmission de son savoir technique, elle 
est faillible dès qu’elle rencontre les sciences humaines, en 
connaissant toute relativité.

Rendre les cours obligatoires, directifs ou non, ne change en 
rien le problème : dans l’un, le choix est fait mais la directrice 
n’est que l’élément d’un système ; dans l’autre, elle délègue une 
responsabilité qu’elle n’a pas car le programme reste de toute 
façon le même. La liberté n’est pas le contraire de la contrainte ; 
elle s’impose en fonction de son contexte.

Parfois, l’étudiant ne sait plus où lutter, où se débarrasser de ce 
qui est en lui et d’éprouver alors une pugnacité à se construire. 
L’enseignement authentique est celui où l‘enseignant s’efface 
au fur et à mesure que l’étudiant progresse et accède à ce qu’il 
est. C’est celui qui apprend à vivre un esprit réellement critique, 
pas un esprit qui s’étaye de dires et de théories.

Parler de naissance, de physiologie ou d’amour à partir du 
savoir de maïeutique ou de psychologie ne permet pas de com-
prendre ce que sait, ce que cela veut dire, physiologie ou aimer.

L’enseignant doit se méfier que ce savoir, bien que nécessaire, 
n’emmène pas à la possibilité de dominer ou de manipuler 
l’étudiant. L’étudiant perçoit très bien la différence entre le 
paraître et la vérité profonde…

Quand il existe une relation vivante, aucun savoir ne semble 
s’échanger. Mais chacun réalise ce que vivre veut dire. Il faut 
se mettre pour cela au niveau de l’étudiant, dans une écoute 
active, sensible. C’est-à-dire accepter l’inattendu et l’incertitude 
liée à la réalisation du projet éducatif dans la rencontre à l’autre 
vivant. Une relation réciproque. Et alors, la relation est nourrie 
par l’objet de connaissance. Il ne faut pas négliger la relation 
affective et sociale dans la transmission des connaissances. Mais 
un éducateur sage-femme n’éduque pas comme il le ferait 
avec ses enfants adolescents ! L’éducation n’a pas de projet 
pour l’étudiant : il l’accompagne dans un dialogue continu par 
lequel il va apprendre à se connaître. Il fait de la maïeutique 
en sorte. Il est l’être de la question et non de l’affirmation de 
savoir et de la vérité.

La sage-femme éducatrice et enseignante doit être alignée, 
reliée à elle-même, sans ses propres conflits. Elle doit accepter 
de sortir de sa domination par son savoir, capable d’inventer 
sans cesse de nouveaux modes de transmission, découvrir de 
nouvelles façons de faire.

Sinon, le risque est d’accroître la violence et le désintérêt 
des étudiants.

Le rapport au savoir est basé sur ce que la sage-femme va juger 
indispensable à transmettre au futur diplômé. Et c’est parfois ici 
que l’étudiant est perdu car, s’il existe une base commune, établie 
de plus par un référentiel, il n’est pas pensé de la même façon 
par toutes les sages-femmes. Et il y a un hiatus entre le savoir 
académique et le savoir légitime. Les étudiants ne se rendent 
plus assez compte de ce qui correspond au métier qu’ils ont 
choisi. Ils se heurtent à cette violence de ne pas comprendre 
en quoi, et ce sur quoi ils sont formés correspond à l’identité 
professionnelle de la sage-femme. Cela allant même jusqu’à 
passer le diplôme d’État sur l‘expertise autour d’une grossesse 
pathologique, action sur délégation.

Par BENOÎT LE GOEDEC, sage-femmeVIOLENCE ET POLITIQUE

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   35 23/12/2016   11:31



Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Violence et Corps

37	
Naissance, haine  
et culture. 
Deux remarques 
conceptuelles

41	
Violences et 
accouchement d’un 
enfant à handicap

46	
Le toucher pour 
soigner le nouveau-né, 
entre impensable et 
indispensable

49	
La violence éducative

52	
atelier 
Violences 
institutionnelles  
et médicales

36

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   36 23/12/2016   11:31



37

VIOLENCE ET CORPS

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Par Hélène de gunzbourg, sage-femme philosophe

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

L’amour et la haine, l’instinct de vie 
et l’instinct de mort, s’affrontent en 
chaque être humain et tout au long de 
l’histoire humaine jusqu’à nos jours…

●	Naissance au sens très large, au-delà de l’acte 
même de l’accouchement : la maternité, la mère et 
le nouveau-né, les premiers temps de la vie humaine 
et même, au sens philosophique d’Hannah Arendt, 
c’est-à-dire : commencement, ouverture au monde 
chance de mettre en acte le nouveau, le changement 
la révolution et aussi le pardon.

●	Culture au sens freudien Kultur qui veut dire à 
la fois culture et civilisation.

	 Définition de Freud (in Malaise dans la civilisation) : 
les institutions et les œuvres que l’homme a 
mises en place pour s’éloigner de l’état animal 
et qui servent à deux fins.
•	 À se protéger de la nature, donc la domestication 

ou la prise de possession de la nature ainsi que la 
médecine.

•	 À réglementer les rapports des hommes entre eux.

	 Il inclut dans son développement aussi bien la famille 
que le droit, la politique la science.

	 Mais aussi ce que nous appelons la culture, c’est-à-
dire le désir d’ordre et d’harmonie esthétique, le goût 
des arts et de la littérature, de la musique…

	 Conscience aiguë de la néoténie que nous, les sages-
femmes, partageons : l’être humain est inachevé à 
la naissance, il est totalement dépendant d’autrui et 
cet autrui, qui est à la fois sa mère et toute la société 
humaine dans laquelle il arrive, va en faire un humain, 
c’est-à-dire un être de culture et e langage.

	 « Poor inch of nature », pauvre ou chétive parcelle de 
la nature, c’est cela qui a obligé l’homme à mettre 
en place toutes ces institutions, toutes ces créations.

●	Si je parle de la haine c’est qu’elle est à l’origine de 
la violence et entretient avec la violence un rapport 
dialectique.

	 Ma thèse est celle-ci : au commencement de la vie 
humaine, à l’arrivée de chaque nouveau né et à chaque 
naissance, s’affrontent en chacun des protagonistes les 
invariants primitifs de l’humanité : l’amour, la haine, 
l’angoisse et la culture.

	 Et la sage-femme sera la médiatrice de ces affronte-
ments.

	 Selon la résolution de ces conflits, la civilisation pourra 
se poursuivre à la lumière de l’éthique universelle et 
du respect de l’autre… ou pas.

La naissance et la haine

Haine et amour

•	 Première question. La haine est-elle inscrite dans les 
gènes de l’humain ou est-elle le produit de son histoire  
de la civilisation ?
La nature n’est pas violente, elle est simplement et les 

cycles de fécondité succèdent aux cycles de destruction. 
L’animal ne connaît pas la haine, il tue pour se nourrir 
ou pour s’accoupler, pour marquer son territoire ou 
pour se défendre.

L’être humain connaît la haine, le besoin de détruire 
l’autre et de se détruire lui-même. Le meurtre n’existe 
pas dans le monde animal ni le crime. Si une femelle 
abandonne ses petits c’est pour assurer la survie des plus 
forts donc de son espèce et sa propre survie

•	 Ou bien, autre formulation, la haine est-elle première ou 
seconde ?
L’amour (éros) est-il là avant la haine et la violence 

ou après ?
Nous avons entre les philosophes une controverse qui 

ne s’achève pas. Les héritiers de Rousseau ou de Kant 
d’un côté, l’amour est premier et inscrit au cœur de 
l’homme et la civilisation est le moteur de la violence.

Et ceux de Hobbes de l’autre, « l’homme est un loup pour 
l’homme » et c’est la civilisation qui protégera l’homme 
de cette violence.

L’amour et la haine, éros et thanatos, l’instinct de vie 
et l’instinct de mort, s’affrontent en chaque être humain 
et tout au long de l’histoire humaine jusqu’à nos jours, 
jusqu’à maintenant où il semble que les forces de des-
truction, de haine et de rejets de désespoir remontent 
en force.

Naissance, haine et culture 
Deux remarques conceptuelles

>

VIOLENCE ET CORPS

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   37 23/12/2016   11:31



38
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par Hélène de gunzbourg, sage-femme philosophe

La haine comme l’amour sont des fruits, des pulsions 
de conservation du moi, donc des besoins primaires et 
aussi de l’éros : amour lorsqu’il vient, avec la voix, l’odeur 
et les bercements de la mère, apaiser, envelopper le 
nouveau-né. Haine lorsqu’il lui est arraché. Calme et 
tempête se succèdent.

En même temps, l’enfant est persécuté par ses sen-
sations internes : reflux, coliques, faim, soif, immobilité, 
douleurs gingivales et autres, et il les projette au dehors 
de lui, ce qui réactive la haine du mauvais objet et 
l’amour aussi, lorsque sa mère vient le nourrir, le masser, 
le porter, le changer de position.

La sage-femme le sait, la mère ne le sait pas, surtout 
lorsqu’il s’agit de son premier enfant.

C’est pourquoi la haine survient aussi chez 
la mère.

L’exigence, la demande constante de l’enfant, la 
persécute, elle ne peut ni se nourrir, ni dormir, à peine 
se laver ; elle se sent souvent impuissante et abandon-
née. Ses seins sont gonflés et douloureux, souvent elle 
sombre dans une grande détresse et, dans nos sociétés, 
une grande solitude.

En outre, elle ressent comme persécuteur parfois la 
prise de possession de cet enfant de son corps “érotique” 
qui devient nourricier, vampirisé et des craintes infantiles 
peuvent ressurgir, en particulier le tabou de l’inceste.

Et comme pour le bébé, ce moment-là, pour la femme, 
brouille les limites entre l’intérieur et l’extérieur du corps 
et les limites entre elle-même et l’autre, c’est-à-dire l’enfant 
pas encore vraiment séparé.

La haine de l’enfant, et aussi le désir de retrouver la 
paix, l’état antérieur, surgissent à ce moment-là et sont 
très inquiétants pour elle, souvent à l’origine d’une 
intense culpabilité. C’est le moment de tous les dangers 
et la mise en place des relations futures entre cette mère 
et cet enfant.

Dangers parce que, si la femme est seule, livrée à ses 
pulsions de haine, de violence ou à l’instinct de mort, 
elle peut sombrer dans une grande dépression, ne plus 
pouvoir assurer les soins nécessaires à son bébé, ne plus 
le regarder ou lui parler, et même passer à l’acte violent 
contre elle-même ou contre lui.

Ces sentiments et ces pulsions sont très bien analysés 
par Mélanie Klein et Winnicott.

Pour Freud, la question n’est pas tranchée et, tout 
au long de son œuvre, il s’interroge à travers l’étude 
des mythes d’Œdipe, d’Hamlet, des observations et de 
la pratique de la psychanalyse, la parole des patients, 
l’analyse des rêves et des transferts.

Les religions, et surtout la religion chrétienne, misent 
sur l’amour, universel, agapè, l’amour de l’autre. Mais, se 
demande Freud, n’est-ce pas cette fragilité de l’homme 
qui le pousse vers l’amour et le besoin de protection 
maternelle, et surtout paternelle, qui serait à l’origine du 
sentiment religieux et de l’amour de l’autre ? Rien n’est 
moins naturel que de vouloir « aimer l’autre comme soi-
même », surtout un autre que l’on ne connaît pas et qui 
peut être son rival, son ennemi. N’oublions pas que la 
jalousie, l’envie, la rivalité, le désir de posséder, sont aussi 
précoces, dit-il, que le besoin d’être protégé, le besoin 
d’amour. Les mythes Caïn et Abel, Romulus et Remus.

Quant à la haine entre les enfants et les parents, nous 
avons tous les mythes fondateurs. Chronos qui dévore ses 
enfants, Médée qui les tue dans un accès de désespoir, 
Œdipe qui tue son père et épouse sa mère, et tous les 
contes de Grimm, d’Andersen ou de Perrault qui ont 
bercé notre enfance. Fillette violée (Le petit chaperon 
rouge), inceste (Peau d’âne), abandon d’enfants (Le petit 
Poucet), dévorations (Hansel et Gretel), pères ou mères 
violents, sœurs détestables (Cendrillon), etc.

Freud a ainsi choisi de fonder toute la civilisation 
humaine sur un crime primordial, le meurtre du père de 
la horde primitive par la coalition des fils, et les premiers 
interdits, celui de l’inceste, celui du meurtre, la première 
loi humaine, le début d’une alliance et une première 
symbolisation avec la naissance du totémisme chargé de 
la garantir et de déplacer le désir de meurtre sur le totem.

Mais la violence ne disparaît pas avec la loi ni avec la 
civilisation, elle ne demande qu’à transgresser et Freud 
admet que chez l’humain, la pulsion de mort est aussi 
puissante si ce n’est plus que la pulsion de vie.

Au commencement était la haine
L’enfant vient au monde dans un état de fragilité 

extrême, impuissant, dépendant, séparé brutalement 
de la quiétude utérine et en proie à des besoins vitaux 
qui ne sont plus assurés directement par le corps 
maternel : respiration, faim, température, excrétion. 
Il souffre, il est en proie à la plus vive angoisse.

La psychanalyse s’est intéressée aux premiers affects, 
premières pulsions du nouveau-né, très dépendant de la 
relation à l’autre, et l’autre est d’abord sa mère.

Il ne perçoit pas encore sa séparation avec le monde 
extérieur dans lequel il est projeté à la naissance, avec le 
corps de sa mère. Il ne perçoit pas encore la séparation 
entre l’intérieur et l’extérieur de son corps.

Le sein apaise sa détresse mais l’éloignement du sein 
la réactive lorsqu’il a faim. C’est pourquoi, le sein (corps 
de la mère) devient à la fois objet d’apaisement et de 
souffrance, de calme et de violence, de haine et d’amour. 

Rien n’est moins naturel que de vouloir 
« aimer l’autre comme soi-même », 
surtout un autre que l’on ne connaît pas 
et qui peut être son rival, son ennemi.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   38 23/12/2016   11:31



39
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Winnicott rassure les mères. Il est 
normal qu’elles en viennent par 
moments à détester leur bébé, à 
vouloir l’abandonner, à fuir cet enfer.

VIOLENCE ET CORPS Par Hélène de gunzbourg, sage-femme philosophe

Ce n’est pas un apprentissage, ce n’est pas une com-
pétence, c’est la vie qui s’ouvre avec ses composantes 
d’amour et de haine qui deviennent possibles car elles 
sont parlées. Ce sont des petits humains, des êtres 
de langage qui viennent au monde.

La civilisation se fonde sur le refoulement  
des pulsions primaires

Si les premières réactions de l’être humain, ses 
premières pulsions ou constructions psychiques sont 
donc sadiques et violentes, ses pulsions d’amour ou 
libido sont liées à sa dépendance première, le sein 
le corps de sa mère, puis sa protection qui devient 
amour et ces pulsions entrent en contradiction. Il 
apprend à les contrôler ce qui deviendra plus tard la 
sublimation qui est le processus de la civilisation. 
Ce contrôle, ce refoulement des pulsions premières, cette 
sublimation en acte passe par la mère. Elle lui apprend 
à accepter ses éloignements sans trop de crainte car 
elle revient toujours, elle lui apprend les rythmes des 
repas, de la nuit et du jour, des soins et du bain, elle 
l’habille, lui fait prendre conscience de la propreté qui 
est d’abord un plaisir avant de devenir un apprentissage. 
Elle va le sevrer progressivement, et c’est un processus de 
civilisation que d’apprendre les nourritures plus solides. 
L’éducation, qui passe par des paroles, puis des interdits, 
puis des lois et, en même temps, le plaisir de passer 
d’une pulsion primaire à une autre sublimée, de pouvoir 
s’emparer des objets de la vie quotidienne, d’une image, 
d’écouter une chanson.

Voilà la mère à ses débuts, avec mille conseils autour 
d’elle, la puériculture, les grands-mères, les amies. 
Le père, bien souvent, prend le relais et permet à la 
jeune mère de se mettre à distance donc de penser 
et se forme lui aussi psychiquement à devenir père.  
C’est très difficile pour la jeune mère de trouver en elle 
ces ressources. Elle n’a pas appris, dit-elle, et pourtant 
si, tout ceci lui est transmis par la culture dans laquelle 
elle a vécu mais elle doit la retrouver à ce moment-là 
et l’adapter à l’époque contemporaine. La créer pour 
elle et son enfant.

La haine du petit enfant ne disparaît pas mais elle est 
sublimée par le processus de la civilisation qui s’inscrit en 
lui et le modèle. C’est l’instance du surmoi qui permet 
de vivre, de créer, de s’adapter, de penser, de produire 
toutes les œuvres humaines mais qui peut bien souvent 
devenir persécuteur, à l’origine des névroses.

C’est là aussi que peut apparaître à nouveau la violence, 
dès la petite enfance, issue de la violence parentale, ce 
qu’Alice Miller appelle la pédagogie noire. La contrainte 
de la civilisation devient perverse.

Pour Freud, la misère psychique humaine et la plupart 
des souffrances ou plaintes des humains viennent de cette 
contrainte civilisationnelle mais aussi sa grandeur et ses 
réalisations culturelles, scientifiques ou éthiques. C’est 
le malaise dans la civilisation. Le problème est que les 

Aussi bien chez l’enfant que chez la mère. Au début, 
en réaction à ces intenses frustrations, l’enfant est en 
rage, il veut détruire, il hurle, se détourne du sein, le 
mord parfois. Comment la haine, le sadisme infantile, 
se transforment peu à peu en amour et aussi en besoin 
de réparation chez l’enfant qui a cette extraordinaire 
capacité d’adaptation au monde que bien souvent les 
adultes ignorent. Il veut réparer sa mère et nos vocations 
de soignants viennent souvent de là.

Winnicott rassure les mères 1. Il est normal qu’elles en 
viennent par moments à détester leur bébé, à vouloir 
l’abandonner, à fuir cet enfer. L’important ce n’est pas 
qu’elles soient parfaites, sans affect et sans taches, mais 
qu’elles puissent surmonter ces pulsions et ces terreurs, 
retrouver confiance dans leur propre capacité qui est 
immense et trouver les soutiens pour prendre en charge 
les besoins de nourriture, de soins et d’amour de leur bébé.

La Culture et la Haine

la langue maternelle

C’est la mère qui ouvre le monde à son enfant et 
cette ouverture, c’est la culture, c’est la langue, la langue 
maternelle.

Qu’est-ce que la langue maternelle ?
Non seulement celle que parle la mère à son enfant, 

mais aussi celle de toutes les voix, les sons, les sensations 
qui sont parlés autour de cet enfant et qu’il a perçus 
déjà dans sa vie utérine.

Il naît dans un monde de symboles et de langue, il 
n’est pas un étranger.

Les nouveau-nés peuvent produire tous les phonèmes 
de toutes les langues humaines mais celle qu’ils parleront 
en premier sera la langue maternelle, et cette capacité 
se réduira peu à peu.

La langue maternelle passe par les sons, les phonèmes, 
les répétitions, puis les mots associés aux premiers objets 
dont ils prennent conscience, et sensations et émotions 
qui prennent forme. La mère parle à son enfant, elle 
chante, elle rythme le temps, les soins, les caresses, c’est 
cela la langue maternelle qu’on n’oublie jamais. Mère 
ou nourrice, qu’importe.

1.	Cf. une série Winnicotienne et en même temps à la gloire des 
sages-femmes : call the midwife, en français : SOS sages-femmes.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   39 23/12/2016   11:31



40
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par Hélène de gunzbourg, sage-femme philosophe

médiatrice de l’ouvert
Mais l’essentiel est dans sa place de médiatrice : là 

où la question de l’identité rejoint la sage-femme. Il 
n’y a pas d’identité fermée pour elle, elle transcende 
l’identité : il n’y a pas de place assignée de religion de 
“race”, de culture, de possession de communauté pour 
celui qui vient nu au monde, avant toute nomination, 
toute préhension.

Le nouveau-né, à son commencement, peut parler 
toutes les langues, adopter toutes les cultures, toutes les 
identités. Il peut mourir ou vivre très vieux, son identité 
est en devenir et les identités sont plurielles. La sage-
femme est face à l’universel.

C’est la vie nue (cf. Giorgio Agamben), à la fois très 
dangereuse et source de tous les possibles. La sage-femme 
est là, à ce moment-là, où tous les possibles sont ouverts. 
Elle les contient sinon les dangers sont immenses, elle 
négocie l’ouverture, elle est la médiatrice de l’Ouvert. ●

barrages contre les pulsions élaborées depuis la tendre 
enfance sont fragiles par rapport à la force des pulsions 
premières. C’est pourquoi, dans les périodes où les 
digues morales ou politiques se fissurent ou s’affaissent, 
la haine, la violence et le désir de destruction surgissent 
avec une force incommensurable

La sage-femme médiatrice  
de la civilisation

Le processus de civilisation commence dès la naissance 
et la sage-femme est un des acteurs.

la séparation
Elle aide la séparation des corps de la mère et de 

l’enfant, l’accouchement et la délivrance ; le placenta 
étant l’organe de médiation entre les deux et aussi un 
organe symbolique culturel de la vie avant la naissance, 
de la voix des ancêtres ou de leurs désirs, transmetteur 
de réincarnations possibles donc de civilisation.

Elle lave l’enfant et l’habille, l’habit étant un élément 
fondamental de la culture humaine, de sa séparation avec 
le monde animal et la marque, à la fois de sa fragilité (il 
a besoin d’être vêtu) et de sa puissance. Il sait produire 
des tissus à partir de la nature qu’il transforme, il sait 
produire des œuvres d’art et la mode est un élément 
de la culture.

la famille, la société
Elle nomme l’enfant et l’inscrit dans les registres, lui 

donne la marque de son identité.
Elle le donne ensuite à ses parents en les nommant 

parents (même s’il n’y en a qu’un) n c’est la constitution 
de la famille, base de la civilisation.

transmission - éducation
Puis, elle transmet à la jeune mère les premiers conseils 

d’hygiène, de rythmes, de puériculture, la mise au sein.
Seule face à son enfant, la jeune mère ne peut sup-

porter la violence de cette rencontre, la sage-femme est 
la médiatrice de cette confrontation.

Petite bibliographie
•	 Sigmund Freud, Malaise dans la 

civilisation, PUF.

• 	 Mélanie Klein Joan Riviere, L’amour et la 
haine, Payot.

• 	 Donald Winnicott, L’enfant et sa famille, 
Payot.

• 	 Marie Garrigue Abgrall, Violences en 
petite enfance pour une prévention 
opportune, Erès, 2007.

La sage-femme est là, à ce moment-là, 
où tous les possibles sont ouverts.  
Elle les contient sinon les dangers sont 
immenses, elle négocie l’ouverture,  
elle est la médiatrice de l’Ouvert.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   40 23/12/2016   11:31



41
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS

L’objectif est de proposer aux couples 
un choix permettant notamment 
la rencontre avec l’enfant dont on 
suppose qu’elle est bénéfique au 
travail de deuil ultérieur des parents.

Par Bertrand Quentin 1, Philosophe, Maître de conférences HDR, Université Paris-Est 
Marne-la-Vallée, Responsable Master 1 éthique médicale, sociale et hospitalière

veau-né, l’installation, la prise en charge de la douleur, le suivi 
de la relation parents/enfants. L’objectif est de proposer aux 
couples un choix permettant notamment la rencontre avec 
l’enfant dont on suppose qu’elle est bénéfique au travail de 
deuil ultérieur des parents.

Le temps de vie, même bref, va permettre aux parents 
une rencontre avec l’enfant vivant et la constitution de 
traces mémorielles. Avec les parents, la collecte des traces 
mémorielles commençait avant le décès ; des photographies, 
parfois des photographies “de famille” avec les deux parents 
et la fratrie, prises du vivant de l’enfant par un membre de 
l’équipe, parfois des mini-films ; des empreintes des pieds 
à l’encre ont été réalisées en post-mortem, certaines mères 
ont gardé une mèche de cheveux, le bonnet ; une famille 
a demandé le cocon où était enveloppé l’enfant, une autre 
famille a demandé une impression de l’ERCF — le tracé du 
rythme cardiaque fœtal. C’est en parcourant ces expériences 
que les médecins et les professionnels de la naissance ont eu 
peu à peu l’idée d’une autre approche qui puisse aller vers le 
développement de la médecine palliative en néonatalogie.

Notre propos n’est pas de revendiquer telle ou telle voie 
qui serait éthiquement la meilleure dans ces situations de 

La violence de la naissance d’un enfant  
que l’on sait devoir bientôt mourir

On annonce ici à ceux qui se vivaient comme futurs 
parents que leur enfant, s’il naît, va mourir très vite de 
cette malformation. Nous pourrions alors enfourcher les 
évidences du monde de l’efficience : l’Interruption Médicale 
de Grossesse (IMG) est légale jusqu’au terme de la grossesse 
lorsque l’enfant a une grave malformation ou que la pour-
suite de la grossesse met la vie de la mère en danger. Aussi, 
lorsqu’une malformation fœtale, de nature à ne laisser que 
très peu de temps de vie à l’enfant après la naissance est 
détectée, bon nombre de futurs parents considèrent l’IMG 
comme la seule issue envisageable, celle qu’ils imaginent 
comme la moins douloureuse.

Le Centre pluridisciplinaire de diagnostic prénatal de 
Rennes a montré qu’apparaissaient d’autres façons d’envi-
sager ce type de grossesse : certains parents, “étonnamment” 
choisissent d’aller au bout de la grossesse après un diagnostic 
de malformation létale, et l’on voit donc apparaître des lieux 
de soins palliatifs néonataux. Cela reste minoritaire mais 
cela augmente et atteint par exemple, d’après une étude 
à Rennes, 10 % des grossesses avec ce type de diagnostic. 
Les femmes en question disent leur volonté de rencontrer 
vivant leur enfant à la naissance.

En cas d’accord de la famille et en dialogue constant avec 
elle, les professionnels mettent alors en place une démarche 
palliative en salle de naissance, qui prévoit l’accueil du nou-

Violences et accouchement 
d’un enfant à handicap

La naissance a toujours été un événement chez les hommes, le plus souvent moment de joie et de fête. 
Les sociétés contemporaines occidentales ont cependant apporté une nouveauté en ce que la maîtrise de 
l’aspect néonatal par l’appareillage technique a permis de réduire drastiquement la mortalité du nourrisson. 
Dès lors, et dans la mesure où l’investissement culturel et économique s’est accru comme jamais en direc-
tion du petit d’homme, les couples contemporains se sont mis à planifier les deux ou trois enfants de leur 
vie. Pas un de plus. La concentration culturellement prévisible du nombre d’enfants d’un couple contempo-
rain polarise, de ce fait sur les deux ou trois accouchements d’une existence, une émotion plus forte encore 
que celle que tous les couples humains ont connue jusque-là. La naissance va être joie.

Et c’est là que peut intervenir la violence d’une réalité inattendue : l’accouchement d’un enfant à handicap.

Étudions tout d’abord le cas le plus violent : celui d’un handicap létal, d’une malformation qui condamne à 
une vie des plus brèves après accouchement, et cela pouvant aussi être diagnostiqué pendant la grossesse.

>

1.	Derniers ouvrages : 
	 Des philosophes devant la mort, Éd. du Cerf, 2016.
	 La Philosophie face au handicap, Érès, 2013, (rééd. 2015).  

Prix de l’Académie des Sciences morales et politiques.

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   41 23/12/2016   11:31



42
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

seulement ton malheur mais le sien ? Crois-tu qu’il mérite cela, 
Bird ? Le crois-tu vraiment ? — C’est pour moi que je le fais, dit 
Bird. C’est le seul espoir qui me reste de ne plus être un homme 
qui fuit sans cesse ses responsabilités » (Ôé, 1997 : 174). C’est 
finalement Himiko qui partira pour l’Afrique. « Les yeux 
mi-clos, Bird pensa au bateau qui avait levé l’ancre quelques 
jours plus tôt, à destination de Zanzibar, avec Himiko à son 
bord. Il s’imagina lui-même, ayant tué le nouveau-né, debout 
à côté d’elle, à la place du garçon qu’elle avait emmené – une 
assez séduisante image de l’enfer… » (178). Point n’est besoin 
d’aller chercher l’enfer dans l’autre monde, l’enfer est la 
situation de celui qui vit dans notre monde en se haïssant. 
La mauvaise conscience est la lame ébréchée, fendue, qui 
pend à notre flanc en provoquant sans cesse la douloureuse 
insatisfaction de ce que nous sommes.

L’arrivée d’un enfant handicapé est une épreuve pour 
chaque parent. Chacun découvre alors une expérience 
indicible : celle de la honte, de la souffrance et de la culpa-
bilité. Jean-Louis Fournier nous dit que « si un enfant qui 
naît, c’est un miracle, un enfant handicapé, c’est un miracle 
à l’envers » (Fournier, 2010 : 17).

La révélation d’un handicap chez leur enfant, produit 
dans le couple un effroi. Ils se sentent marqués d’un sceau 
qui les isole à tout jamais de tous les parents “normaux”. 
D’un seul coup, ils se sentent étrangers aux autres. Cette 
expérience leur apparaît intransmissible et Simone Korff-
Sausse va jusqu’à évoquer à ce propos l’incapacité de 
parler de ceux qui avaient vécu Auschwitz. Kenzaburo Ôé 
décrit avec acuité ce sentiment chez son personnage : « il 
lui suffisait de penser à celle du bébé qui semblait avoir deux 
têtes pour qu’un sentiment brûlant de honte lui serrât la gorge. 
Comment aurait-il pu discuter avec d’autres gens d’une chose 
aussi personnelle ? Il lui sembla que c’était là un souci qu’il ne 
pourrait jamais partager avec autrui » (Ôé, 1997 : 51). Plus 
loin, il dit de même : « Ce qui m’arrive me donne l’impression 
que je m’enfonce, seul, dans un tunnel sans fond, en m’éloignant 
de plus en plus du monde des autres. Comment faire partager à 
qui que ce soit ce que j’éprouve ? » (Ôé : 134). Cela l’enferme 
et polarise tout investissement intellectuel, lui qui jusque-là 
s’était beaucoup intéressé à la politique, n’y voit plus de 
sens : « les mots “scandale” et “incident international” le laissaient 
totalement froid. Lui-même était déjà plongé jusqu’au cou dans 
le scandale de son bébé monstrueux, et l’incident domestique 

grossesse éminemment dramatiques, mais d’ouvrir l’imagi-
nation à des manières de faire ou d’être, même minoritaires, 
qui de l’extérieur pourraient éventuellement nous sembler 
macabres et qui pourtant peuvent être des manières singu-
lières d’apprivoiser une violence autant qu’il est possible à 
des humains de le faire, autant pour des parents que pour 
les sages-femmes et le personnel médical qui doit aussi, à sa 
manière, encaisser les violences ressenties par les parturientes.

Continuons notre chemin de croix devant l’effet de vio-
lence de certaines naissances inattendues.

La violence de la naissance d’un enfant 
handicapé

Lorsqu’un enfant déficient apparaît, les parents des sociétés 
occidentales contemporaines ne voient que le contraste avec 
le bébé parfait des publicités ou avec le bébé cru parfait des 
voisins d’à côté. « Ma maman me rapporta qu’elle vit surgir 
de son ventre un bébé tout noir qui ne pleurait pas » (Jollien, 
1999 : 14) témoigne Alexandre Jollien, auteur infirme moteur 
cérébral athétosique 2.

L’arrivée d’un enfant, le plus souvent, est un événement 
qui chamboule toute l’existence précédente des couples 
d’aujourd’hui. Les nuits au sommeil court, les grasses 
matinées envolées, les restaurants, cinémas remis à plus 
tard. La nouvelle configuration peut aller jusqu’à faire 
voler en éclats les certitudes de chaque parent ainsi que le 
couple lui-même. Quand il s’agit d’un enfant handicapé, 
la magnitude du séisme peut atteindre des maximums. 
Kenzaburo Ôé est un romancier japonais qui a nourri son 
œuvre de l’expérience d’avoir un enfant handicapé. Dans 
Une affaire personnelle, le personnage surnommé “Bird” 
n’est pas en accord avec lui-même. Il a vingt-sept ans. Il n’a 
qu’une piètre estime de lui-même : petit répétiteur dans ce 
qu’on appelle chez nous une “boîte à bac”, avec un poste 
obtenu par l’appui de son beau-père. Le mariage avait déjà 
été une épreuve pour lui. Deux mois après, il s’était saoulé 
pendant quatre semaines d’affilée, n’arrivant pas à se faire à 
son nouveau statut. Depuis sa jeunesse, il rêve d’un voyage 
en Afrique, pour lequel il commence à avoir accumulé une 
somme d’argent conséquente. Mais voilà que tout est remis 
en question : sa femme va accoucher. À cela s’ajoute que 
l’accouchement se complique. L’enfant est diagnostiqué 
avec une hernie cérébrale. On peut l’opérer mais il ne sera 
sans doute jamais normal. Tout le roman tourne autour des 
obsessions cauchemardesques de Bird, qu’il noie à coup de 
mauvais whisky. Il faut laisser mourir le bébé. Il faut divorcer 
et fuir vers l’Afrique avec son amie Himiko, avec qui il a une 
liaison. À la fin, Bird se réveille de ce cauchemar et est prêt 
à assumer ce bébé pas comme les autres. Himiko, tente de 
le récupérer : « Admettons qu’on l’opère et qu’on lui sauve la 
vie. Que se passera-t-il, ensuite ? Tu m’as dit toi-même qu’il ne 
serait jamais normal. Ne comprends-tu pas que tu ferais non 

2.	 Athétose : cordon ombilical enroulé autour du cou du bébé.

La mauvaise conscience est la lame 
ébréchée, fendue, qui pend à notre flanc 
en provoquant sans cesse la douloureuse 
insatisfaction de ce que nous sommes.

VIOLENCE ET CORPS
Par Bertrand Quentin, Philosophe, Maître de conférences HDR, Université Paris-Est 
Marne-la-Vallée, Responsable Master 1 éthique médicale, sociale et hospitalière

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   42 23/12/2016   11:31



43
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

Nous entrons doucement dans l’ère de 
l’eugénisme doux, non pas celle d’un 
eugénisme d’État totalitaire mais celui 
des parents consuméristes qui ont droit 
à un bébé qui ait les mêmes garanties de 
fiabilité que celui du voisin.

élevant un enfant trisomique » (Le Monde, 23 juin 1993).
Les hommes d’aujourd’hui, abreuvés de discours consu-

méristes, peuvent prendre le relais du discours médical : « Si 
on a le pouvoir de dépister, pourquoi se priver ? ». Si le futur 
bébé, dans le ventre de la mère, est diagnostiqué comme 
porteur d’un handicap, que faut-il faire ? Un tel diagnostic 
n’avait de sens que si on voulait en faire quelque chose. Que 
voulait-on en faire ? Se réserver la possibilité de mettre fin à 
la vie de cet être. Passé la question du diagnostic prénatal, 
intervient l’événement de la naissance. Lorsque la médecine 
propose un diagnostic de ce genre, elle n’est pas neutre. Elle 
propose en même temps la possibilité de l’avortement. L’ 
“avortement” est le terme employé pour une femme ou un 
couple qui ne se sent pas prêt à accueillir un enfant dans 
sa vie ou qui n’en sent pas la force. Avec le diagnostic du 
handicap intervient un autre genre de question : Quel type 
d’enfant sommes-nous prêts à accueillir ou aurons-nous la 
force d’accueillir ? Ce n’est plus “choisir le moment”, c’est 
“choisir l’enfant”. Nous entrons doucement dans l’ère de 
l’eugénisme doux, non pas celle d’un eugénisme d’État 
totalitaire mais celui des parents consuméristes qui ont 
droit à un bébé qui ait les mêmes garanties de fiabilité que 
celui du voisin. Dès lors, le paradigme médical va proposer 
les mots pour le dire. Nous ne serons pas dans le cas d’un 
avortement classique, mais il sera adéquat de parler d’ 
“avortement thérapeutique”. “Thérapeutique”, c’est-à-dire 
qui va dans le sens de la guérison. Le bébé handicapé est de 
l’ordre de la maladie. La médecine a toujours une solution à 
proposer lorsque l’on se trouve face à une maladie. Simone 
Korff-Sausse a montré avec une parfaite pertinence qu’au 
sein du paradigme médical, on ne peut poser les problèmes 
qu’en termes de décisions, de choix.

La situation va être encore différente si c’est après l’accou-
chement que le diagnostic de handicap est posé. Les médecins 
et équipes d’obstétrique sont alors le plus souvent gênés. 
Ils se trouvent dans une situation où la gymnastique de la 
maîtrise qui est leur pratique quotidienne connaît une para-
lysie : quelle solution proposer ? Simone Korff-Sausse décode 
ici que « Les paroles souvent maladroites des médecins sont le 
signe de leur impuissance face au handicap. C’est un domaine, 
en effet, où la médecine dispose d’un arsenal thérapeutique très 

provoqué par cette naissance lui paraissait beaucoup plus grave 
que n’importe quel incident international » (138). Il en prend 
une parfaite conscience : « Je ne suis plus aussi préoccupé par 
la situation internationale […] c’est comme si mon système 
nerveux n’était plus perméable qu’à ce qui concerne le bébé » 
(132-133).

C’est un danger qui guette les parents : s’enfoncer dans 
l’isolement. D’où l’importance de trouver des lieux qui 
leur permettent d’entendre d’autres parents qui ont eu des 
expériences similaires. Ils ne sont pas seuls : la vie est pos-
sible avec un enfant handicapé. Il est clair néanmoins que 
la communication ne sera plus aussi facile avec les parents 
“normaux” comme avec les professionnels. Car le décalage 
est là. Quelle que soit la gentillesse des autres, leur bonne 
volonté à vouloir manifester de l’empathie, ils ne sont pas 
confrontés dans leur chair et dans leur sang à la mise au 
monde d’un enfant handicapé. Comme le remarque Simone 
Korff-Sausse dans son remarquable ouvrage, Le Miroir brisé : 
« Celui qui se met “à la place de” peut à tout moment choisir 
de quitter cette place-là. Mais les parents, eux, n’ont pas ce 
choix » (Korff-Sausse, 2009 : 186).

L’arrivée d’un enfant handicapé est également une épreuve 
pour le couple. La vie d’un couple “normal” est déjà loin 
d’être toujours facile. Certaines difficultés conjugales anté-
rieures à la naissance de l’enfant peuvent d’un seul coup 
s’exacerber devant la terrible annonce. Le diagnostic de 
handicap joue alors le rôle de détonateur pour les couples 
fragiles. Un nombre important de conjoints (souvent des 
pères) peut divorcer et abandonner l’enfant à ce moment-là. 
Il arrive aussi, bien sûr, qu’un couple découvre en une telle 
expérience, un ciment nouveau pour son union.

Rompre avec la violence de l’univers 
médical illusoire de la toute maîtrise

Les hommes et les femmes des sociétés occidentales sont 
entrés dans l’ère du discours de la maîtrise. Par rapport à 
la naissance, nous avons affaire à celui de la maîtrise médi-
cale. La question du handicap peut aujourd’hui se poser 
avant la naissance. Les progrès ont été considérables dans 
la prévention des handicaps et leur large médiatisation 
auprès des familles. Les mots anciens ont d’ailleurs déjà 
été aseptisés au sein du paradigme médical : on parlait 
d’un enfant “mongolien”, il faut maintenant parler d’enfant 
“trisomique”. Le “scientifiquement correct” a la puissance 
de balayer les mots de la tradition. Le nouvel enjeu auquel 
la société doit faire face est maintenant : faut-il favoriser un 
eugénisme en rendant obligatoire le dépistage de toutes les 
formes de handicaps repérables dans le ventre de la mère 
génétiquement ou à l’imagerie médicale ? C’est la question 
qui a été posée, il y a déjà plus d’une décennie, au Comité 
national d’éthique. L’État doit-il promouvoir le dépistage 
systématique de la trisomie 21 ? Le CCNE a répondu par 
un avis défavorable assorti de l’argument suivant : « Une telle 
décision serait ressentie comme un désaveu pour les familles 

VIOLENCE ET CORPS
Par Bertrand Quentin, Philosophe, Maître de conférences HDR, Université Paris-Est 
Marne-la-Vallée, Responsable Master 1 éthique médicale, sociale et hospitalière

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   43 23/12/2016   11:31



44
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

quelque chose d’anormal. Et puis le directeur s’est mis à rire, 
ou bien j’ai cru qu’il riait, et je n’ai plus compris… Quand je 
suis revenue à moi, on avait déjà emporté le bébé » (106). On 
comprend, dans le livre, que le rire n’est pas moqueur mais 
correspond à une manière tout orientale de manifester sa 
gêne. Le père reçoit seul l’information au téléphone de 
manière laconique : « Venez immédiatement à la clinique, 
s’il vous plaît. L’enfant est anormal » (22). Aucun moyen de 
partager de front la souffrance de la naissance. Le père porte 
ici tout sur ses épaules.

Ensuite, il faut pouvoir comprendre que chaque situation 
est unique. C’est toute la difficulté du rapport aux humains. 
Comme le dit Simone Korff-Sausse : « Toutes les femmes ne 
souhaitent pas être entourées, certaines ont besoin de solitude ; 
il faut une certaine finesse psychologique pour percevoir la 
conduite à tenir avec chaque mère » (2009 : 24). Encore et 
toujours, l’éthique et la psychologie sont indispensables 
dans le cadre médical.

L’univers de la maîtrise et de l’action est aussi celui de 
la rapidité. Les équipes de néonatologie vivent dans une 
psychologie de commando, alors qu’il faudrait ici pouvoir 
“laisser le temps au temps”. « Il n’est pas du tout pareil 
d’entendre des paroles inquiétantes à propos d’un enfant que 
les parents n’ont ni vu, ni touché, ni tenu dans les bras, que 
d’un enfant avec lequel un contact s’est déjà établi […] Si 
l’annonce du handicap précède la première prise de contact, il 
est handicap avant d’être enfant » (Korff-Sausse, 2009 : 29). 
Simone Korff-Sausse insiste sur la patience à laisser pouvoir 
s’installer une relation physique et d’esprit entre l’enfant 
et ses parents : « accepter de laisser venir les questions, c’est 
reconnaître l’importance fondamentale du temps, qui est, comme 
nous l’avons vu, nécessaire à la métabolisation psychique de 
cet événement traumatisant […] L’enfant lui-même, avec son 
affectivité et sa personnalité, va modifier les attitudes parentales. 
C’est pourquoi il ne faut jamais prendre de décision engageant 
l’avenir dans l’urgence, car il faut laisser s’instaurer une relation 
entre l’enfant et les parents » (2009 : 168-169).

Notre société doit ici mettre l’accent sur l’idée de partage 
social, et cela dès le tout début de la vie. Il semble malheu-
reusement que cela ne soit pas ce que la société cherche à 
entendre. Beaucoup d’énergie et de plages médiatiques sont 
consacrées à la question de l’euthanasie et du diagnostic 
prénatal. Bien peu, en revanche, à montrer à d’éventuels 
parents d’enfants handicapés, qu’ils ne sont pas seuls et que 
la collectivité veut résoudre les difficultés qui se présenteront 
à eux (par exemple, par rapport à l’insuffisance des foyers 
pour personnes en situation de handicap). À la maternité, 
plutôt que de vouloir poser la situation en termes d’action et 
de choix, ce qui est le discours courant au sein du paradigme 
médical, il serait peut-être beaucoup plus important de dire 
aux nouveaux parents : « Vous n’êtes pas seuls » (Korff-Sausse, 
2009 : 186). Le sentiment de solitude est, dans ce genre 
de situation, terrible : « les premiers mois avec ma petite fille 
trisomique étaient un face-à-face insoutenable » dit une mère. 
« Ce qui l’a aidée à vaincre peu à peu sa réaction, nous dit 
Simone Korff-Sausse, c’est l’entrée à la crèche. Le regard des 

réduit […] c’est le sentiment de culpabilité des médecins qui est 
ici en jeu : puisqu’ils n’ont pas su empêcher que cela arrive, ils 
se sentent obligés de proposer une solution dans un domaine 
où il n’y en a pas » (Korff-Sausse, 2009 : 169-170). Proposer 
une solution dans un domaine où il n’y en a pas, c’est dire 
aux parents qu’ “ils ont le choix”. Mais comme le remarque 
encore Simone Korff-Sausse : « Dire aux parents “Vous avez 
le choix” est un leurre pernicieux qui entretient l’illusion d’un 
effacement possible. Face au malheur que représente l’arrivée 
d’un enfant handicapé, la seule réaction, dans le cadre de cette 
idéologie, est d’effacer ce malheur » (Korff-Sausse, 2009 : 186). 
Comme le fait remarquer le personnage de Kenzaburo Ôé 
dans Une affaire personnelle : « On vous entraîne d’abord 
dans une impasse, puis on vous demande ce que vous comptez 
faire… » (Ôé : 27).

Certes, la responsabilité de ce qui est arrivé ne retombe 
pas non plus sur l’obstétricien. Mais les équipes médicales 
ont ici besoin d’éthique et de psychologie humaine. C’est 
malheureusement, ce qui peut faire défaut. En néonatologie 
les équipes sont avant tout prêtes pour l’action et l’urgence. 
C’est la compétence qui est ici attendue par le “consom-
mateur”. Pourtant, dans le cas d’un “enfant à problème”, les 
compétences techniques s’évanouissent d’un coup. Il y a là 
une situation humaine et les mots qui vont être employés 
pourront avoir un retentissement sur la vie entière de plu-
sieurs personnes. « Si les médecins connaissaient l’impact de 
leurs paroles sur le vécu ultérieur des parents, et par conséquent 
sur le devenir de l’enfant, ils seraient peut-être plus prudents. 
Ces mots-là marquent ; ils laissent des traces que le temps 
n’efface pas » (Korff-Sausse, 2009 : 25). Le propos tenu par 
un médecin à Bird après l’accouchement, dans le roman 
japonais déjà évoqué, est à ce titre désarmant de manque 
de tact : « Je suis accoucheur, je vous l’ai dit, mais je ne suis 
pas mécontent d’avoir rencontré un cas de hernie cérébrale. 
J’espère pouvoir assister à l’autopsie… Vous consentirez à une 
autopsie, n’est-ce pas ? Je dois vous sembler cynique, mais dites-
vous que le progrès, en médecine est cumulatif – je veux dire 
que l’autopsie de votre enfant nous permettra peut-être d’en 
sauver d’autres. En outre, pour être tout à fait franc, je crois 
qu’il vaut mieux qu’il meure, pour lui, pour votre femme et 
pour vous » (Ôé, 1997 : 31-32).

On peut espérer qu’entre ce médecin japonais de fiction 
de 1965 et les soignants d’aujourd’hui, il y a des différences 
abyssales, des prises de conscience réelles du type de discours 
à tenir devant des parents. Il n’est pas sûr cependant qu’ici 
ou là des “maladresses” humaines de ce genre ne puissent 
apparaître encore aujourd’hui. Tout d’abord, il faudrait 
s’évertuer à n’annoncer le diagnostic qu’en présence des 
deux parents. Ils pourront ainsi d’emblée affronter l’épreuve 
qui les frappe en la partageant. Il faut donner une chance 
à l’unité du couple. Le porteur de la mauvaise nouvelle ne 
doit pas être l’un ou l’autre. C’est un tiers qui doit la leur 
apporter. Dans Une affaire personnelle, la mère ne voit pas 
son bébé. On le lui emporte immédiatement et elle ne le 
verra qu’une semaine après « Quand le bébé est né, dit-elle 
[…] l’infirmière a crié « Oh ! » et j’ai deviné qu’il se passait 

VIOLENCE ET CORPS
Par Bertrand Quentin, Philosophe, Maître de conférences HDR, Université Paris-Est 
Marne-la-Vallée, Responsable Master 1 éthique médicale, sociale et hospitalière

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   44 23/12/2016   11:31



45
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

cette inconnue et les progrès scientifiques font miroiter une 
illusoire transparence devant ce qui ne manque pas d’être 
inquiétant. La naissance d’un enfant handicapé ramène 
brutalement à cette réalité angoissante que les modernes 
tardifs ne veulent pas assumer : l’imprévisibilité de la vie.

Conclusion

On l’a vu, Simone Korff-Sausse insiste sur la patience à 
laisser pouvoir s’installer une relation physique et d’esprit 
entre l’enfant et ses parents : Dans Une affaire personnelle, 
le premier regard sur son enfant permet à Bird de le faire 
entrer dans une histoire. Le bébé est dans un panier et son 
crâne est entouré d’un bandage. « Mon fils a la tête entourée de 
pansement, comme Apollinaire lorsqu’il a été blessé sur le champ 
de bataille […] Bird se mit à pleurer. La tête pansée, comme 
Apollinaire… Cette image avait simplifié ses sentiments, leur 
avait donné un sens. Il se sentait devenir bêtement sentimental, 
mais en même temps il avait l’impression d’être justifié, et il 
découvrait même une certaine douceur à ses larmes » (1997 : 
33). C’est d’ailleurs la première fois où il peut dire “mon fils”. 
Jusque-là il vivait sous le terme de “chose” qu’avait employé le 
directeur de la clinique. « Voulez-vous voir la chose d’abord ? » 
(25) – terme qui avait suscité chez Bird une véritable répulsion. 
Un autre épisode marquant d’appropriation est le moment où 
il voit son fils, toujours à travers la cloison vitrée de l’hôpital 
essayer de toucher l’excroissance de sa tête. Quand il quitte 
l’hôpital, il nous est dit que « tandis qu’il s’éloignait, il se rendit 
compte qu’il avait, pour se frotter la nuque, le même geste que 
l’enfant » (136). Puis, un ami le lui fait remarquer : « Dis donc, 
Bird, d’où t’est venue cette habitude de te frotter la nuque ? » 
(139). C’est en personnalisant son enfant par les petits détails 
évoqués que le père, dans l’ouvrage du romancier japonais, 
passe progressivement de celui qui veut se débarrasser d’un 
monstre à celui qui veut protéger son bébé, passe d’une 
situation de violence à son apprivoisement patient et cet 
apprivoisement touchera les parents mais évidemment aussi 
en retour la sage-femme et les équipes médicales. ●

autres sur son enfant l’a rassurée et l’a amenée à voir à son 
tour sa fille d’une autre manière » (2009 : 34-35).

Il est psychologiquement usuel que des parents aient 
une envie de meurtre face à leur enfant handicapé. Il faut 
savoir l’entendre, mais il n’est, par exemple, pas du rôle du 
médecin d’abonder dans ce sens. De la même façon que 
l’on peut parfois avoir besoin de lâcher des critiques même 
violentes sur ses parents, on n’accepte pas pour autant 
qu’un autre le fasse à notre place. Bird est estomaqué par 
la naissance de son bébé anormal et n’a qu’une envie qui 
est de s’en débarrasser, mais lorsque le directeur (à forte 
pilosité) de la clinique lui suggère d’emblée de ne pas faire 
opérer l’enfant (ce qui signifie la mort), Bird a un mouvement 
de recul : « Pauvre petit bébé, pensa Bird… Il a fallu que la 
première personne qu’il rencontre dans ce monde soit ce porc 
velu… » (28).

Notre société nous habitue aux problèmes qui impliquent 
des solutions. Le handicap ne nous place pas dans cette 
configuration. Mais en même temps il est un modèle irrem-
plaçable pour nous faire comprendre à quel point nous 
pouvons nous fourvoyer au sein de l’idéologie de la maîtrise. 
En réalité, notre vie nous propose une succession de situa-
tions que nous n’aurons pas souvent choisies. « Mon enfant 
était-il tant prévu que cela ? J’aurais voulu un garçon. Pourquoi 
des jumeaux ? Il ne s’intéresse pas du tout au foot ». « Elle est 
paresseuse ». « Je ne voulais pas d’un enfant comme ça ». Toute 
naissance impose en réalité aux parents une ouverture sur 
l’imprévu. L’enfant qui naît ne correspond jamais à l’enfant 
que nous avions imaginé. Les parents qui sont intoxiqués 
par l’atmosphère de maîtrise de notre époque ou par une 
déficience à accepter l’autre, risquent bien de vivre leur 
parentalité dans la frustration et de faire vivre leurs enfants 
dans la souffrance. Un enfant est toujours une aventure. 
Un enfant handicapé sera bien sûr une aventure extrême.

Simone Korff-Sausse insiste encore sur le fait que les 
progrès médicaux contribuent paradoxalement à accentuer 
la culpabilité des parents. L’idée superstitieuse ancestrale de 
la faute est maintenue, mais elle a pris un masque médi-
cal : « Quels effets vont avoir les progrès de la prévention des 
handicaps et leur large médiatisation sur les familles qui ont 
mis au monde un enfant handicapé, malgré ces progrès ? Ne 
vont-elles pas entraîner de nouvelles formes de souffrance ? 
Lorsqu’il y a accident, anomalie, maladie, cela devient encore 
plus insupportable pour des parents vivant dans une ambiance 
culturelle qui incite à penser que cela ne “devrait pas arriver”. 
Lorsque cela arrive quand même, ils se sentent mis en cause. 
L’enfant est vécu comme une erreur de la médecine, un raté de 
la prévention. Paradoxalement donc, ces progrès accentuent leur 
responsabilité et leur sentiment de culpabilité. Ces techniques 
font croire à une maîtrise totale des processus de procréation, 
de la grossesse et de la naissance, de sorte qu’il n’y aurait plus 
d’enfants handicapés. Une maîtrise parfaite pour un enfant 
parfait » (2009 : 180-181).

Les progrès de la médecine occultent de plus en plus la part 
de mystère qui entre dans ce que les parents transmettent 
génétiquement à un enfant. La science aimerait réduire 

bibliographie
•	 Fournier, J.-L. (2010). Où on va, papa ?, Paris, LGF. 

Édition d’origine : Stock, 2008.

•	 Jollien, A. (1999). Éloge de la faiblesse, Paris, Les 
Éditions du Cerf.

•	 Korff-Sausse, S. (2009), Le miroir brisé, Paris, Hachette 
littératures. Édition d’origine : Calmann-Lévy, 1996.

•	 Ôé, K. (1997). Une affaire personnelle, Paris, Plon. 
Édition japonaise d’origine : Kojinteki na taiken, 1965.

VIOLENCE ET CORPS
Par Bertrand Quentin, Philosophe, Maître de conférences HDR, Université Paris-Est 
Marne-la-Vallée, Responsable Master 1 éthique médicale, sociale et hospitalière

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   45 23/12/2016   11:31



46
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par Maï le DÛ, sage femme enseignante et sociologue

« À sa manière d’accueillir le nouveau-né, 
une société révèle ses ressorts profonds, 
sa conscience de la vie ».

Jacques Gélis, L’arbre et le fruit, la naissance  
dans l’occident moderne, Fayard, 1984.

L a naissance d’un enfant est un fait très banal si on 
le considère du point de vue de sa reproductibilité 
au sein de l’espèce, de son universalité, mais il est 

un fait social majeur et les manières de s’occuper du 
bébé – les manipulations, les soins, la toilette, l’alimen-
tation… – sont d’extraordinaires témoins de la façon 
de penser le corps, l’humain et la vie dans une société 
humaine donnée.

Or, il y a un élément qui est profondément troublant 
lorsqu’on commence à regarder de près ces façons de 
faire autour du nouveau-né et du nourrisson, avant, ail-
leurs, ici et maintenant, c’est la constance d’une forme 
de brutalité physique qui entoure les pratiques d’accueil 
et de soin des bébés. S’il y a un domaine pour lequel il 
est difficile de dire de façon générale avec nos critères 
de 2016 « avant c’était mieux », ou « ailleurs c’est bien 
mieux », c’est bien dans ce domaine-là…

Dès lors que nous l’observons, la question qui se pose 
à nous est bien entendu : pourquoi ? Qu’est-ce qui fait 
cette constance relative des violences faites au corps des 
bébés, et que viennent nous dire ces pratiques de nos 
façons de nous représenter la vie ?

C’est donc en chercheuse en sciences sociales, c’est-
à-dire en observatrice candide tentant de se détacher 
du jugement et de l’affect liés à mon appartenance 
à un système de pensée spécifique que je vais vous 
emmener visiter nos façons de faire à nous, dans notre 
histoire récente.

Pour le penser, j’ai choisi de l’explorer par le média 
du toucher, et cette intervention aujourd’hui fait partie 
d’un travail de recherche plus général sur cette question 
du toucher et de son évolution au cours des dernières 
décennies en France, en vue de la publication d’une 
thèse de doctorat.

“Les” touchers

Nous pouvons différencier deux formes de toucher dans 
le soin au nouveau-né :

•	 Le toucher contact, affectif, relationnel, faisant en général 
intervenir le contact entre les peaux.

•	 Le toucher manipulation, technique, avec plus ou moins 
l’utilisation d’instruments.

Dans notre histoire récente (je vais situer mon propos 
dans notre société entre la seconde moitié du XXe siècle 
et aujourd’hui), ces deux “manières de toucher” ont connu 
une évolution parfaitement inverse :

•	 Lors d’une première époque, le “toucher manipulation” 
a été de rigueur, avec des pratiques intrusives, souvent 
douloureuses, alors que le “toucher contact” était suspect, 
voire interdit.

•	 Puis, à une seconde époque – très récente puisqu’elle 
s’épanouit vraiment dans le courant des années 1990 – 
les pratiques manipulatoires ont commencé à être 
contestées, puis condamnées, alors que le “toucher 
contact” passait, lui, de l’interdiction à la tolérance pour 
devenir même une injonction.

Cette inversion fut très brutale, liée à un changement 
radical de paradigme. Pour la plupart d’entre nous qui 
l’avons connue, nous savons qu’elle se situe au milieu des 
années 1990.

Cependant, une telle évolution, si marquée soit-elle, 
n’est jamais binaire : il y a évidemment eu des prémices à 
ces changements de pratiques, une période de transition, 
des reculs… mais le changement est cependant évident 
et extrêmement rapide.

L’empêchement du toucher contact

•	 Qu’empêche-t-on ?
Les deux occasions principales de contact entre la mère 

et son enfant ont toujours été l’allaitement maternel et 
le partage du lit parental. C’est donc au travers de ces 
moments-là que s’est exprimé le contrôle sur le toucher 
dans le couple mère-enfant.

Le toucher pour soigner le  
nouveau-né : entre impensable 
et indispensable

Transcription de la présentation orale au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   46 23/12/2016   11:31



47
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par Maï le DÛ, sage femme enseignante et sociologue

•	 Comment empêche-t-on ce contact ?

La dévalorisation de l’allaitement maternel
Tout au long du XXe siècle, la dévalorisation de l’allai-

tement maternel a été dominante.
Si l’on analyse les courbes de l’allaitement maternel dans 

les premiers mois de vie du nourrisson en France à partir 
de 1950, on constate qu’il reste à un faible niveau, à peu 
près constant, jusqu’en 1994/95, date à laquelle soudai-
nement on assiste à une montée évidente et persistante 
de sa fréquence.

L’interdiction de prendre le bébé dans les bras
Cet empêchement s’exprime par des recommandations 

de savoir-faire, des conseils émis par des professionnels 
au travers par exemple des manuels de puériculture alors 
rédigés principalement par des médecins.

Vous pouvez, à ce sujet, lire le livre de Geneviève Delaisi 
de Parseval et Suzanne Lallemand, L’art d’accommoder les 
bébés, (1980) qui relate les mille et une recommandations, 
souvent contradictoires, qui se succèdent au cours des 
différentes époques.

L’organisation de l’espace
La séparation physique de la mère et de son nouveau-

né ira même jusqu’à s’institutionnaliser par l’architecture 
interne des maternités : les cellules Bridgman, développées 
dans les années 1970 dans les hôpitaux publics, plaçaient 
de facto les enfants hors de portée des mères en les isolant 
dans des pièces vitrées dont l’accès était réglementé par 
le personnel médical.

Ces structures sont très longtemps restées en place – elles 
prévalaient encore au moins jusqu’au début des années 
1990 – avec pour seule évolution la liberté d’accès des mères 
à leur bébé… Au début de leur instauration, les mères ne 
pouvaient en effet entrer librement dans la cellule vitrée : 
l’auxiliaire puéricultrice lui apportait son bébé à heure fixe 
pour le biberon. C’est cette disposition qui évolua, libérant 
l’accès des mères aux berceaux des nouveau-nés.

La lutte récurrente contre le partage du lit parental
Cette condamnation du partage du lit, on la retrouve 

depuis très, très longtemps… Provenant du pouvoir en 
place, quel qu’il soit, selon les époques : l’église, les méde-
cins, les politiques sanitaires, utilisant les relais habituels 
qui lui sont contemporains : politiques, juridiques, sociaux 
ou médiatiques.

Les moyens mis en œuvre pour parvenir à faire appli-
quer les “bonnes façons de faire” jouent toujours sur la 
peur des jeunes parents : mal faire provoquera la mort, 
la maladie ou la déviance chez le petit enfant. Alors la 
société légifère, recommande, punit, toujours pour le bien 
de ses ouailles, bien entendu… Car l’objectif est toujours 
de sauver le bébé, bien sûr.

•	 Mais pourquoi toujours par l’éloignement de la mère ?
Les raisons évoquées vont, tout comme les recomman-

dations elles-mêmes, varier en fonction des époques : elles 

sont d’ordre moral, hygiéniste ou encore psychologique, 
l’argument changeant au cours des périodes traversées, 
s’adaptant aux préoccupations et aux priorités qui prévalent 
dans la société.

Nous pouvons ainsi distinguer quatre figures de mères 
utilisées de façon récurrente au cours des siècles passés :

>	La mère maladroite, qualifiée ainsi pendant longtemps 
du fait même de son appartenance au sexe féminin : 
elle est inférieure à l’homme, négligente, ignorante et 
“godiche”. Elle étouffe son enfant pendant le sommeil 
en s’endormant avec lui, mais est également en mesure 
de le “laisser tomber” si elle le porte. Il est intéressant 
d’observer que cette figure n’a pas totalement disparu, 
loin s’en faut… Dans un CHU récemment visité, les sages-
femmes m’ont exposé l’interdiction faite aux mères de 
se promener dans les couloirs de la maternité en portant 
simplement leur nouveau-né dans les bras afin d’éviter 
ce risque d’accident… Nous ne nions cependant aucu-
nement que pendant certaines époques historiques de 
misère ou d’oppression politique ou religieuse, le partage 
du lit et l’étouffement de l’enfant pouvaient masquer 
des infanticides volontaires, mais en se replaçant dans 
l’époque des années 1950 et suivantes, cet argument 
n’était plus pertinent.

>	La mère meurtrière, habitée par des pulsions mortifères 
envers son enfant, rejoint la “maladroite” dans sa capacité 
à étouffer son bébé mais cette fois, non par maladresse 
mais par malveillance. Cette mère-là nécessite donc que 
l’on protège l’enfant.

>	La mère contaminante, très présente dans les périodes 
hygiénistes : elle peut contaminer son enfant si elle ne 
respecte pas les règles d’hygiène car elle est porteuse de 
maladies contagieuses et de “microbes” mettant en péril 
la santé de son bébé si elle est dans une trop grande 
proximité physique avec lui.

>	La mère pulsionnelle, déjà accablée dans une histoire loin-
taine pour des raisons de moralité douteuse liée à son 
sexe, revient sous couvert d’autres arguments avec la 
progression de certaines théories psychanalytiques vulga-
risées surtout au cours des années 1980. Une approche 
très critique de la proximité physique des mères et de 
leurs nourrissons a été adoptée par ces courants puissants 
et a imprégné la société et le corps soignant en général. 
La mère est considérée comme dangereuse, dévorante, 
empêchant par son emprise l’enfant de s’autonomiser. 
Le père prend ici toute son importance en tranchant ce 
lien, permettant la construction autonome de son enfant 
(cette explication est bien entendu très caricaturale, et 
donc très imparfaite !)

La multiplication des manipulations

•	 Dans un premier temps, la “norme” de l’accueil du 
nouveau-né était constituée de manipulations très 
invasives.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   47 23/12/2016   11:31



48
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par Maï le DÛ, sage femme enseignante et sociologue

	 Le nouveau-né étant alors considéré comme un être 
inachevé, il fallait l’humaniser.

	 Il s’agissait de le faire entrer, d’une part dans la commu-
nauté humaine et, d’autre part, dans sa communauté 
sociale d’appartenance. Or, pour la première fois, à la fin 
du XXe siècle, notre société va se mettre à considérer le 
bébé humain comme humain dès sa naissance et même 
au cours de la période ante natale.

Comment l’humaniser ?
	 Par des soins, par des pratiques, nombreuses et diverses 

en fonction des communautés humaines. Parmi elles, en 
guise d’exemple, les pratiques de modelage du corps et 
du crâne en particulier étaient couramment utilisées : les 
matrones ont longtemps “façonné” le visage et la tête 
du nouveau-né car le visage est la marque de l’identité 
de l’être humain.

Qu’est-ce qui justifie ces manipulations ?
	 Le bébé est vulnérable, il faut le protéger de la maladie, 

de la mort. Les progrès de la médecine pédiatrique vont 
effectivement sauver les bébés, grâce aux immenses 
progrès de la réanimation et de la médecine néonatale 
qui se sont développées à partir de la fin des années 
1960 : la réanimation du nouveau-né est apparue et 
la survie de plus en plus précoce des prématurés est 
devenue possible. C’est donc portée par ces succès 
que la médecine a poursuivi et amplifié la pratique des 
manipulations invasives pratiquées sur les nouveau-nés, 
les généralisant peu à peu aux nouveau-nés sains.

	 De plus, à cette époque, la croyance en l’insensibilité 
du nouveau-né à la douleur est ancrée, aucune preuve 
scientifique de la capacité sensorielle du tout-petit n’exis-
tant… Aucun frein donc à la manipulation des bébés !

	 C’est seulement à la fin des années 1980 qu’apparaissent 
très timidement les premières publications scientifiques 
mettant en évidence les capacités sensorielles du nou-
veau-né, avec en particulier la preuve de leur ressenti 
de la douleur.

•	 Dans un 2e temps, ces manipulations commencent à être 
remises en question, tout d’abord par des médecins, 
précurseurs, qui expriment leur indignation face à la 
maltraitance dont le corps médical fait preuve lors de 
l’accueil des nouveau-nés dans les institutions de soin 
où, rappelons-le, la majorité des bébés naissent depuis 
les années 1950.

	 Le premier précurseur français s’appelle Bernard This, il 
publie son ouvrage Naître en 1972, véritable plaidoyer 
en faveur du nouveau-né. Il passe presque inaperçu, sans 
doute à cause de la complexité du langage psychanaly-
tique utilisé. Suivra Frédérick Leroyer, dont le livre Pour 
une naissance sans violence, publié en 1974, connaîtra, 
lui, un succès public phénoménal n’ayant d’égal que la 
violence de sa condamnation par le monde médical. 
Ces deux médecins, imprégnés de psychanalyse, ont 
eu très tôt l’intuition de la souffrance du nouveau-né 

à la naissance, mais sans doute trop tôt… Le contexte 
social et médical ne permettait pas encore qu’elle soit 
audible à grande échelle.

	 Cependant, la graine est semée, et dans les années 1980 
toute une partie de la population et certains membres 
de la communauté médicale rejoignent ce courant et 
transforment concrètement l’accueil fait au nouveau-né.

	 Ainsi à Pithiviers, à Châteauroux, aux Lilas, des équipes 
proposent d’autres pratiques et sont plébiscitées par une 
partie de la population, tout en étant toujours combattues 
par la doxa médicale.

	 Parallèlement, la recherche sur la sensorialité du bébé 
progresse, avec les neurosciences, l’éthologie, mettant 
en lumière la compétence sensorielle du nouveau-né.

	 (Cf. l’ouvrage collectif l’Aube des sens dans la collection 
les cahiers du nouveau né créé par le GRENN sous la 
direction de Marie-Claire Busnel en 1981).

	 C’est l’époque où de nouvelles pratiques se diffusent : 
l’haptonomie, l’ostéopathie, entre autres.

	 C’est en 1987 que la première étude prouvant que le 
nouveau-né ressent la douleur est publiée, marquant le 
début d’une nouvelle ère pour les nouveau-nés, même 
si la France mettra encore longtemps à généraliser 
l’attention à cette donnée fondamentale, en particulier 
pour le nouveau-né sain.

Dans les années 1990 et 2000  
les pratiques changent, mais…

Dans les salles de naissance, on commence à réduire les 
gestes invasifs non nécessaires : l’aspiration nasogastrique par 
exemple cesse d’être systématique, mais les changements 
sont souvent très longs à se mettre en place et il y a encore 
beaucoup de résistance provenant du monde médical.

Le contact mère-enfant, lui, commence à être valorisé 
en salle de naissance et la pratique d’accueil en “peau à 
peau” se généralise. Mais la méfiance persiste : au premier 
accident – dont on ne décrit pas le contexte exact – de 
décompensation d’un nouveau-né laissé au contact de sa 
mère, tout est remis en question… et on instaure çà et 
là une surveillance par “scope” du bébé en peau à peau.

S’il est désormais bon que la mère allaite son bébé dès 
le début, il faut aussi surveiller sa courbe de poids, et le 
spectre de la perte de plus de 10 % de son poids de nais-
sance impose bien souvent une supplémentation précoce 
par du lait maternisé. Les pratiques de maternages sont 
valorisées, mais la menace plane toujours dès lors qu’on 
donne de l’autonomie aux mères !

L’histoire de nos pratiques se poursuit ainsi, par une 
recherche permanente de compromis entre les attentes 
populaires et les injonctions des instances dominantes qui 
correspondent à des manières de se représenter le corps, la 
santé, et d’envisager la place de l’humain dans la société. Si 
nous les observons, nous apprenons beaucoup, y compris 
de nous-mêmes…. ●

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   48 23/12/2016   11:31



49
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par andré stern, auteur

On nous disait : les grands arbres étouffent les petits, et 
il s’avère que non. C’est difficile d’être solide quand on est 
grand, en revanche c’est facile de devenir solide quand on 
pousse doucement. Comme ils les privent de lumière, les 
grands arbres donnent le biberon aux petits arbres par leurs 
racines. Quand un arbre est en danger, que ces racines sont 
à l’air sur les bords d’une falaise, les autres font un réseau de 
racines pour aller le nourrir et le soutenir. On ne peut enlever 
les champignons dans la forêt, sinon la forêt meure. C’est une 
tout autre vision du Monde.

On ne peut pas enlever l’homme du paysage sans que le 
paysage ne s’écroule et on ne peut pas enlever le paysage sans 
que l’homme ne disparaisse.

Un autre virage majestueux, exactement parallèle, est notre 
manière de voir, de rencontrer l’enfance. Cela s’est fait à bas 
bruit car l‘enfant a longtemps été présenté comme quelque 
chose d’inaccompli, en devenir et que seul le fait de vieillir 
et l’éducation allaient développer. Certains disent même que 
c’est l’éducation qui fera de l’enfant un humain. On avait donc 
bien ancré dans nos habitudes, nos mœurs et nous-mêmes que 
c’était nous, les adultes, la version plus.

À force de se développer et d’apprendre, comme un bon 
vin qui a mûri, on a développé un ordre du monde là-dessus. 
Puis, on s’est rendu compte que ce n’est pas le cas : on vient 
au monde comme des bombes de potentiels ! Un enfant peut 
apprendre toutes les langues. Il peut tout apprendre et tout 
devenir. Tout sans aucune exception. De façon scientifique, 
l’explication est que les programmes génétiques qui nous 
forment, nous construisent, ne savent pas quand et où nous 
allons venir au monde. Si c’est sur la banquise ou dans le désert, 
à une époque ou à une autre. Nous avons donc un dispositif 
étonnant et génial pour s’adapter à tout : ce dispositif est nous-
même ! Un enfant peut tout apprendre et en a parfaitement 
conscience. Mais tous nos potentiels à la naissance ne sont 
pas tous pertinents dans notre environnement. Par exemple, 
pouvoir reconnaître 256 nuances de vert quand on est un 
enfant de la forêt vierge est fondamental et doit même se faire 
le plus vite possible. C’est moins important à Paris. Ici, il faut 
connaître les mathématiques et savoir lire… Cette disposition 
de savoir distinguer les nuances de vert disparaîtra ici car ce 
n’est pas sollicité. Cela ne semble pas grave. Mais c’est ce qui 
arrive à tous nos potentiels. Il y a une sorte d’hémorragie, 
d’élagage ultrarapide dans les premiers mois de notre existence 
terrestre. On se débarrasse de nos potentiels non utilisés ou 
non utilisables pour en garder quelques autres. Et finalement, 
à force de vivre cela, de semer aux quatre vents nos potentiels, 
il ne reste plus à la fin qu’une version bonsaï. Un peu l’ombre 
de ce qu’on aurait pu devenir. C’est-à-dire nous.

Q uand j’étais petit, je me présentais ainsi : je suis André, je 
suis un garçon. C’était important car j’avais les cheveux 
longs, non pas parce que l’enfant pose une valeur sur la 

chose, il n’y a pas de discrimination, aucun isthme dans l’enfant 
mais parce que les enfants craignent, c’est ce qui fait peur. Et 
donc, imparablement, la personne en face, quand elle se rend 
compte qu’elle s’est trompée, réagit et cela fait l’effet de peur 
chez l‘enfant. On prévient donc tout de suite. Et je ne vais 
pas à l’école, ce qui focalisait l’inquiétude des gens à l‘époque.

Aujourd’hui, je suis toujours André, je ne mange toujours 
pas de bonbons, je suis toujours un enfant de 45 ans et je ne 
suis jamais allé à l’école. Cela fait de moi une exception dans 
le paysage de l’enfance actuelle.

Pour moi, cela a toujours été particulièrement saisissant d’être 
considéré comme une exception alors que ce que j’ai vécu 
est ce qui peut se vivre de plus naturel ; ce qui m’est arrivé 
est absolument banal et arriverait à tout enfant qu’on laisse 
tranquille. Je suis aussi banal qu’un noyau de mangue qu’on 
trempe dans l’eau. Au bout de quelques jours, il y a une tige 
et quelques racines qui vont sortir et personne ne va s’écrier 
« oh c’est un noyau de mangue surdoué ! »

Je vais vous parler de cette banalité…

Ce n’est pas un privilège. D’abord, je n’ai rien décidé, ni 
inventé, et je cite beaucoup de personnes merveilleuses avec 
lesquelles je travaille depuis de nombreuses années, neurobio-
logistes, médecins et autres.

Pendant des décennies, voire des siècles, on nous a présenté 
la nature comme un endroit hautement dangereux, extrême-
ment compétitif. On a interprété Darwin d’une certaine façon : 
dehors survivra celui qui est le plus en forme.

Et donc, on nous a décrit ce monde comme un champ de 
bataille, une guerre. Il s’est avéré que tout cela était plutôt des 
alibis pour justifier notre manière de nous conduire. Depuis 
quelques années, il y a un virage magistral, une prise de 
conscience écologique. Et c’est arrivé jusqu’à nous par des 
nouveaux mots qui n’étaient pas présents dans notre vocabu-
laire, dans notre langage ; ce sont des choses apparues il y a 
moins de cinq ans : coopération, co-créactivité, mutualisation, 
bio-synergie… Et cela vient maintenant par la science acadé-
mique et non par les réseaux d’autrefois. Cette science lève 
le couvercle d’une boîte de Pandore jusqu’ici réservée aux 
courants ésotérisme et au new age, et qui commence à sortir 
certaines notions. Celles-ci sont entrées dans notre langage 
sans que nous nous en rendions compte.

La violence éducative
Tout ce nouveau mouvement de considération de l’enfance, avec comme pivot les années 1990, s’arrête là  
où s’arrête la prise en charge de la naissance et du nourrisson et là où commence ce qu’on appelle l’éducation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   49 23/12/2016   11:31



50
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par andré stern, auteur

Et même si on a dit aux enseignants « accroupis-toi » pour 
descendre au niveau de l’enfant (c’est déjà condescendant) mais 
si la posture d’esprit et de cœur est toujours la même, cela ne 
sert à rien de descendre géographiquement.

La réconciliation avec l’enfant blessé que nous sommes est 
une de nos nostalgies et l’un de nos moteurs. Ce n’est pas 
difficile, ce n’est pas un lieu, c’est une rencontre, un regard 
dans l’indicible : c’est le fameux port d’attache que cherchent 
nos enfants, que quelqu’un dise « toi, je t’aime parce que tu es 
comme tu es ».

En rencontrant cette ribambelle de choses renversantes de 
potentiels qu’ont les enfants, on peut entamer cette réconci-
liation. Car, s’il faut attendre de l’avoir fait avant de rencontrer 
l’enfance, c’est un abîme, une paroi rocheuse insurmontable 
(on nous brandit toujours des sentiers insurmontables). Cela 
voudrait dire aussi, par exemple, que, parce que tu es toujours 
blessé, tu seras une mauvaise mère, et qu’il faut encore une fois 
que tu changes. C’est l’inverse. Changeons d’attitude envers 
l’enfance, rencontrons l’enfance en nous débarrassant de cette 
motion de censure généralisée envers l’enfance : rencontrons 
l’enfant avec confiance, vécu.

Et alors, cet enfant analogique que nous rencontrons au 
quotidien, partout, va venir prendre l’enfant blessé en nous. 
C’est de rencontrer l’enfance qui permet cette réconciliation.

Je vais maintenant évoquer trois ou quatre dispositions spontanées 
de l’enfance.

Je répète, c’est notre équipement de base, aucun handicap, 
quel qu’il soit ne nous priverait de ces dispositions spontanées.

•	 La première chose que fait un enfant quand on le laisse tranquille est 
de jouer. On le sait tous. Tous les enfants jouent quelles que 
soient les circonstances, la guerre, la famine, la maladie. Et 
cela commence dans la vie intra-utérine. Les recherches sont 
passionnantes à ce sujet : il faut forcément utiliser son bras, 
le bouger, jouer avec pour que le cerveau sache comment 
il fonctionne…

	 Le désir, le besoin de jouer va au-delà de tout. La neurobio-
logie nous montre actuellement qu’il n y a rien de mieux 
pour apprendre que de jouer. L’instrument, le dispositif 
d’apprentissage le plus génial qui n’est jamais été inventé 
est le jeu.

	 Mais on a réussi la prouesse de désynchroniser ces deux 
entités inséparables, jouer et apprendre. Et on en a fait en 
plus des opposés qu’on a positionné à l’inverse sur l’échelle 
du sérieux. Pour un enfant, c’est incompréhensible : l’acte 
d’apprendre n’existe pas, ce n’est pas une activité. C’est un 
effet secondaire. Apprendre par cœur est une activité qu’on 
peut pratiquer mais apprendre, non. Ce n’est pas anodin car 
imparablement, un beau matin, une personne de référence 
primaire vient lui dire « il faut que tu arrêtes de jouer pour te 
mettre à apprendre ». C’est comme si je vous demandais de 
respirer sans prendre d’air.

Cela arrive souvent à l’humain qui a d’abord cru qu’il était le 
centre de l’univers. À chaque fois, c’est une douleur à encaisser 
que de se rendre compte qu’il n’est pas le plus évolué. On 
n’est que l’ombre de l’océan de nos potentiels.

Bien sûr, il y a des gardiens de ceux-ci. Est-ce ces acrobates, 
tous ces grands savants, ces grands sages qui ont accès à des 
capacités que nous n’avons pas tous ? Sans doute, oui, chacun 
d’entre eux et puis, chacun d’entre nous a développé quelques-
uns de potentiels propres. Chacun d’entre nous, d’entre eux, a 
ouvert une petite fenêtre, et tant mieux mais n’en a pas ouvert 
tellement d’autres.

Les gardiens de nos potentiels, les garants de nos potentiels, 
ceux qui maintiennent encore l’océan de nos possibles, ce 
sont nos enfants.

C’est donc une manière nouvelle de regarder l’enfance, 
d’autant que chacun d’entre nous porte en lui un enfant blessé, 
celui à qui on a dit, « ce qui tu es ce n’est pas bien ».

Ça commence d’autant plus tôt que cela se cache derrière 
des habitudes mignonnes, tendres.

Par exemple, la petite phrase entendue par chaque jeune 
parent dès les premières semaines : « alors, il fait ses nuits ? ». 
Cela n’a l’air de rien mais cela amène les parents à rencontrer 
son enfant en lui disant dans l’indicible langage auquel les 
petits enfants sont particulièrement sensibles, « Je t’aimerais 
plus si tu dormais davantage ». « Pour que je t’aime complètement 
il va falloir que tu changes ». Et cela va nous poursuivre une 
existence durant : « Il faut que tu changes, tel que tu es, cela ne va 
pas. D’autant que si tu fais des efforts, si tu changes, je t’aimerais 
totalement ». On commence dès cet instant, sans s’en rendre 
compte, à occuper, obséder nos enfants par la nécessité de 
devenir. Et quand on l’occupe à devenir, il n’a plus le temps 
pour être. Et cela ne nous lâche plus.

On n’arrête pas de blesser l’enfant et cet enfant blessé définit 
de quels yeux nous nous voyons. Et cela est terrible. Nous nous 
voyons comme l’enfant que nous avons été regardé.

L’enfant est en pleine conscience qu’il est à 100 % de ses 
potentiels et on lui donne constamment l’impression qu’il 
n’est rien tant qu’il n’aura pas fait de progrès. Faire des progrès 
étant poser le regard sur le devenir à en oublier de l’avoir sur 
le présent, sur être.

Cela nous déchire. Cela nous rend mal. Et comme personne 
ne résiste à cette douleur longtemps (cela active les mêmes 
réseaux neuronaux que la douleur), il va falloir trouver une 
solution. Or, comme on ne peut pas modifier l’opinion des 
autres, il ne reste qu’une chose à faire, modifier l’opinion de 
soi-même, que chacun d’entre nous avait sans aucune valeur. 
L’enfant ne juge, ni en bien, ni en mal, mais en « je suis la 
bonne personne au bon endroit au bon moment ». Mais là, il 
faut changer quelque chose pour rétablir l’équilibre, pour que 
cette souffrance s’arrête. Et il bricole son opinion de lui-même.

Personne ne penserait « je suis nul en maths, pas bon en 
musique, ne sais pas parler en public ». Tout cela est le regard des 
autres qui a remplacé le nôtre. Et cela définit aussi la manière 
dont nous rencontrons l’enfance, toujours la même, une pos-
ture ancrée, une attitude, la même d’ailleurs que celle face à 
la femme, voire à l’animal : debout, supérieur, condescendant.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   50 23/12/2016   11:31



51
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

VIOLENCE ET CORPS Par andré stern, auteur

n’est pas un énorme chantier, il suffirait de ne pas trop nous 
éloigner de cet état natif qui est le nôtre, celui qui est cette 
manière de rencontrer l’autre en lui disant « j’ai besoin de toi, 
je t’aime parce que tu es comme tu es, que tu es ce que tu es ».

Et je conclurai par une histoire montrant un changement 
d’attitude et non changer une méthode pour une autre. 
Changement d’attitude qui peut avoir lieu partout, dans la 
rue, à l’école, à l’hôpital. Changement d’attitude qui nous 
permettrait de nous connecter avec cette génialité intérieure 
que nous avons quand on est dans notre élément, quand on 
a trouvé ce qui nous enthousiasme et qui est mis à mal par 
la posture face à l’enfant et par cette ironie de la violence 
éducative. Je ne parle ici pas de la violence physique, interdite, 
bien qu’existante encore, mais de cette ironie qui envahit tout, 
les habits, les jouets.

Mon maître luthier, à 23 ans, m’a dit : « je peux tout te montrer 
mais rien t’apprendre ».

Pourquoi nos enfants doivent-ils supporter ce que nous ne 
supporterions pas ? Le pire sentiment est l’exclusion. Les enfants 
veulent être comme nous. En changeant notre langue, notre 
façon de parler, en les infantilisant, on leur donne le message 
suivant : « tu ne fais pas encore partie du groupe qui mérite que je 
lui parle normalement ». Et c’est encore une douleur.

Le grand-père d’Antonin, mon fils, lui a offert une mois-
sonneuse-batteuse en jouet car il voulait savoir ce que c’était. 
Expliquer à un enfant de 3 ans, à Paris, en décembre, ce que 
c’est… On a regardé sur internet des vidéos et il a compris 
et moissonné tout l’hiver les surfaces horizontales qu’il a ren-
contrées. L’été suivant, on passe à côté d’un champ et il s’écrie 
« moissonneuse-batteuse ! ». On s’arrête. Il descend et se plante 
au bord du champ. La moissonneuse s’arrête devant ses pieds. 
Le conducteur l’invite à monter et nous sommes restés deux 
heures car le conducteur voulait tout expliquer et Antonin tout 
savoir de chaque voyant.

Alors, quelle rencontre, quel feu d’artifice ! Cet homme est 
bouleversé, hors de lui. Et exprime que depuis des jours et 
des jours qu’il roule ici, personne ne l’avait vu. Le premier qui 
le voit est ce petit humain, là. Non seulement il le voit, mais 
il l’admire. Et ça, c’était tellement rare pour cet homme que 
ça change toute sa vie. Ça change son regard sur lui-même ; 
il va chercher du blé, en verse quelques grains et dit « tu sais 
ce que c’est que cela ? c’est du pain futur, c’est sacré ce que nous 
faisons là ». Il est en pleine effervescence, il s’est senti vu, aimé.

C’est cela, l’enfant qui va dans le vaste monde. Ça change 
son monde. Mais il est aussi le petit ensemenceur du paysage 
des autres qui peuvent changer le regard sur eux-mêmes. C’est 
un enrichissement mutuel.

Voilà ma tentative, aujourd’hui, de vous inviter de ce côté 
du miroir fait de confiance. Chaque minute que nous passons 
de ce côté du miroir est une bénédiction pour l’enfance. Et il 
n’y aura pas de paix sur terre tant que nous ne serons pas en 
paix avec l’enfance. ●

	 Or, jamais un enfant ne remet en question l’adulte, ne 
pense que c’est l’adulte qui a un problème, mais lui. Et cela 
active en son cerveau les mêmes réseaux neuronaux que 
la douleur. On parle de non-violence éducative. Mais il est 
évident qu’interrompre un enfant qui joue est un acte de 
violence. Puisque, de tout son être, il tend vers cette activité 
la plus sensée pour lui. Car l’enfant ne joue pas, il est son 
jeu. Il a une liberté que nous n’avons plus jamais ensuite 
que dans nos rêves. Il n’y a que dans nos rêves que nous 
pouvons voler. Eux, ils volent ; ils sont à la fois l’avion et le 
passager et le capitaine et l’air et les nuages. Ils sont tout à 
la fois. Ils jouent leur jeu complètement. Ils nous montrent 
dans leur jeu toutes les qualités que nous voudrions voir en 
nous, adultes : concentration, créativité, capacité à dépasser 
ses limites, sérieux, constance dans l’effort, empathie…

	 Alors, il faut prendre conscience d’une chose : quand on dit que 
son jeu n’a aucune valeur, la preuve, je peux l’interrompre, je 
lui indique aussi qu’il n’a pas de valeur. Ton jeu n’est rien, tu 
n’es rien. C’est une incroyable violence. Maintenant qu’on le 
sait, cela implique un changement face à notre enfant qui joue.

•	 Une deuxième disposition spontanée est le cerveau. Il a longtemps 
été dit que nos gènes définissaient notre intelligence. À 
l’époque, on n’avait pas découvert l’épigénétique, tout ce qui 
était génétique était gravé dans le marbre. Qui dit génétique 
dit hérédité… On avait cette idée. Puis on s’est rendu compte 
(voir les travaux du professeur Gérald Hütter) d’autre chose : 
on a découvert dans le cerveau des jeunes de nos jours que 
la zone responsable du mouvement du pouce était plus 
développée ; ça repose sur l’usage intensif du SMS. On a pris 
note de cela et puis on s’est dit qu’il n’est pas programmé 
génétiquement mais qu’il se développe visiblement là où 
on l’utilise, à la manière d’un muscle. Ainsi, les chercheurs 
et les enseignants ont développé des programmes de sti-
mulation précoces. Cinq langues en maternelle, sudoku le 
matin, chinois au travers des haut-parleurs in utero pour les 
petits Américains. Tout cet effort a été fait mais le résultat 
est absolument nul. Question attristante… Il manquait une 
découverte récente : notre cerveau se développe là où nous 
l’utilisons si nous l’utilisons avec enthousiasme.

	 Et voilà la clé du millénaire, que nous révèle la science alors 
que nous avions tous ressenti que l’enthousiasme nous donne 
des ailes, nous rend capable de tout, de tout apprendre. On 
est génial. En cas d’enthousiasme, sont sécrétés des neuro-
transmetteurs neuroplastiques qui agissent sur le cerveau 
comme de l’engrais.

	 Un petit enfant éprouve une tempête d’enthousiasme toutes 
les deux à trois minutes. Car il ne concerne aucune hiérarchie 
entre les matières : tricot et mathématiques valent la même 
chose, sur un pied d’égalité. Ils peuvent donc s’enthousiasmer 
de tout.

•	 Une troisième disposition est que les enfants vont dans le vaste 
monde avec une ouverture d’esprit incroyable, sans aucun sexisme, 
racisme, spécisme, âgisme. Il n’est pas nécessaire d’apprendre la 
tolérance aux enfants ; ils ne connaissent pas l’intolérance. En 
cela ils nous montrent un monde meilleur. Et, là non plus, ce 

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   51 23/12/2016   11:31



52

VIOLENCE ET CORPS

Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Par chantal birman, sage-femme

Le parti pris de partir d’une situation concrète de 
violence obstétricale vécue par toutes les sages-
femmes est pris. La proposition : une collègue 
arrive en salle de garde et dit, à voix basse : 
« Je sors d’un accouchement en salle 3, c’était 
une vraie boucherie ! »

À votre avis que s’est-il passé qui serait de l’ordre de la 
violence obstétricale dans cette phrase ? Quelle est la 
part de la violence institutionnelle dans cet exemple ? 
Enfin, quelle analyse politique peut-on en faire ?

•	 Violences obstétricales supposées dans cet exemple
L’opérateur communique très peu. Forceps. Cuillères 

mal mises, traction dans un mauvais axe, fessectomie, 
déchirure, péridurale moins efficace ou trop efficace, sai-
gnements ++++, DA + RU ? Tapissage sanglant de la salle 
d’accouchement. Bébé sonné, femme recousue comme 
un roast-beef, compagnon mutique, très pâle. L’opérateur 
laisse la patiente les jambes sur les étriers et part sans même 
prévenir la sage-femme…

Ces gestes brutaux, violents, impliquent un opérateur 
distancié, appliquant probablement ce qu’on lui a enseigné. 
Transmission par ses pairs c’est un enseignement qui procède 
de l’entre-soi.

•	 En tant que sage-femme, que ressens-tu ?
Complice de cette violence obstétricale. Même si cette 

expérience va se renouveler au cours de notre carrière, elle 
reste destructrice en tant que sage-femme, mais également 
en tant que femme. L’essentiel des actes obstétricaux se 
passe dans le sexe des femmes, leur intimité. Même si la 
péridurale permet du coup des gestes moins précautionneux, 
le corps, lui, se souvient.

•	 En tant que sage-femme, que pouvions-nous faire ?
Nous sommes liées à la fois par le code de déontologie 

mais aussi par le secret médical. Dans ces cas-là, en général, 
avant l’appel au gynécologue-obstétricien, on a essayé au 
maximum afin d’éviter de faire appel, en faisant pousser la 
femme. Expliquer à la femme ce que le médecin va faire. 
Quand il est là, dire : « Voilà le docteur X est là et il va t’aider. 
Il va attraper ton bébé et l’amener tout doucement à la vulve 
au moment où tu pousseras… ». Donc, passer par la femme 

en établissant le maximum de communication possible. 
Lui dire, seul à seul, après les interventions, ce que l’on 
pense de ce qui s’est passé en salle d’accouchement, avec 
calme, tenter de donner quelques clés techniques avec tact 
et pédagogie afin que son rapport au corps des femmes et 
aux sages-femmes change. Par exemple, en lui demandant 
s’il n’aurait pas été gêné dans son geste par quelque chose ? 
Lui demander de te prévenir quand il sort de la pièce s’il 
n’a pas recouché la femme.

Cas de figure où il ne veut rien entendre.
Passer par l’institution. En parler à la Cadre et à ses collè-

gues, avec l’intention, non pas de se plaindre, mais que les 
choses changent. Faire alliance ensemble.

Construire l’argumentation. Essayer de communiquer avec 
le représentant des usagers. Avoir peut-être une série de 
témoignages (gardez les originaux et donner des photocopies).

Demander (à plusieurs sages-femmes) un rendez-vous 
avec le chef de service. Savoir que la force d’une chaîne est 
celle de son maillon le plus faible et donc motiver les moins 
motivées et leur faire prendre conscience de l’importance 
extrême de la solidarité, qui rend invincible.

Aller voir son CDOSF qui, lui, peut intercéder auprès 
du chef de service.

Il a été noté par une sage-femme qu’une partie des vio-
lences obstétricales et institutionnelles sont inhérentes aux 
sages-femmes elles-mêmes.

Marie-France Lahaye, qui a exercé des fonctions politiques, 
nous a apporté sa vision en tant que femme-mère-féministe 
et sa frustration devant l’impossibilité de s’engager dans le 
dernier mouvement des sages-femmes. Les mots d’ordre : 
« le statut PH pour les sages-femmes » était bien sûr entière-
ment corporatiste mais ne dénonçait en rien les situations 
d’hypermédicalisation de l’accouchement et d’impossibilité 
d’accompagnement humain dues aux conditions de travail 
dégradées. Le slogan : « une femme une sage-femme », qui 
avait été celui de la profession un temps avait totalement 
disparu au profit de la revendication PH. Il semblerait 
donc efficient, pour les femmes et les sages-femmes, de 
construire un mouvement cohérent politiquement, utilisant 
les bons leviers du fonctionnement démocratique, si nous 
voulons lutter ensemble contre les violences obstétricales 
et institutionnelles.

Cet atelier a été très interactif et on peut dire que l’en-
semble des sages-femmes présentes ont pu faire entendre 
leur point de vue. ●

Violences institutionnelles  
et médicales
Atelier animé par Chantal Birman et Marie-Hélène Lahaye

Atelier proposé lors du 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

Compte rendu rédigé par Chantal Birman  
(sans notes, n’étant pas le rapporteur de cette table ronde)

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   52 23/12/2016   11:31



#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   53 23/12/2016   11:31



54

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62)HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Noël 1. Le mot est sur toutes les lèvres à l’approche des fêtes. À cette occasion, notre intention a été de 
plancher sur les textes de l’archevêque de Gênes, le dominicain Jacques de Voragine (1228-1298), pour 
retrouver dans son œuvre l’origine des prescriptions artistiques qui permettent depuis des siècles de 
représenter la naissance du Christ.

En effet, sa Légende dorée a été, est et sera encore longtemps la source d’inspiration des artistes. Pour 
cela, nous avons donc mis un point d’honneur à dépouiller ce recueil médiéval à succès.

Le choix dans la source s’explique par le fait qu’il y a encore tant d’éléments à découvrir sur les grossesses 
et les naissances entourées de grands mystères dans l’opus du « plus fameux des hagiographes du 
XIIIe siècle » et nous avons choisi de reproduire les éléments liés à la naissance du Christ 2.

Jean-Paul II (1920-2005) résumait la grossesse de la Vierge Marie par ces mots : « C’est dans sa foi et 
dans son obéissance, que la Vierge Marie a engendré sur la terre le Fils du Père, sans connaître d’homme, 
enveloppée par l’Esprit Saint 3. »

La construction de  
la Nativité de Jésus  

dans la Légende dorée de 
Jacques de Voragine (XIIIe siècle)

que les trois nativités célébrées pour l’Église, celles du Christ, de la 
Vierge et de saint Jean-Baptiste, ont toutes trois des Octaves, mais 
que, seule la nativité de la Vierge n’est point précédée d’une vigile. 
En effet ces trois nativités désignent trois naissances spirituelles : 
car, avec Jean nous renaissons dans l’eau, avec Marie dans la 
pénitence, et dans la gloire avec le Christ. Or, notre renaissance 
dans le baptême et notre renaissance dans la gloire doivent être 
précédées de contribution, tandis que notre renaissance dans la 
pénitence est elle-même une contrition. »

e culte marial trouve ses origines dans le Haut Moyen-
Âge et occupe une place croissante depuis l’an mil. De plus, 
la Vierge incarne depuis l’Église : elle est la première créature 
sauvée et rachetée. On remarque que les seuls moments où 
l’Évangile parle de Marie sont ceux que l’on considère comme 
des manifestations de la grâce divine. C’est le cas pour l’Annon-
ciation qui précède l’Incarnation du Verbe, la Nativité, L’Épiphanie 
et la Présentation au Temple.

Plus tard, l’intérêt des pèlerins pour les pèlerinages liés à la 
venue au monde du Christ s’expliquera de la même manière que 
pour celui dévolu aux saints. Monique Goullet dans l’ouvrage 
Les saints et l’histoire, paru chez Bréal en 2004, écrivait page 11 : 
« Le pouvoir d’intercession dévolu au saint est une conséquence de 
la double nature du Christ, Dieu fait homme : par son “mérite” ou 
sa “vertu”, qui lui ont valu les cieux, le saint mort est l’interlocuteur 
privilégié du Christ, mais par le corps qu’il laisse dans sa tombe 
il appartient au monde terrestre ».

Que sait-on de la Naissance de Marie ? Si de nombreux 
peintres comme Giotto vers 1303 l’ont représentée, Jacques 
de Voragine lui donne corps dans le chapitre de la Légende 
dorée intitulé La Nativité de la Vierge : « Notons, à ce propos, 

L Sainte Anne et les trois Marie 
Heures d’Étienne Chevalier, 
enluminées par Jean Fouquet. 
Paris, BnF, département des 
Manuscrits, NAL 1416. XVe siècle.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   54 23/12/2016   11:31



55

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62) HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

L’Annonciation

Jacques de Voragine nous entraîne dans la passionnante 
histoire de l’Annonciation 4 à travers une seule mention. « La 
fête de l’Annonciation, écrit-il, célèbre le souvenir du jour où un 
ange a annoncé l’avènement du fils de Dieu dans la chair. […] 
C’est là que l’ange Gabriel lui apparut et la salua en lui disant : 
« Je vous salue Marie, pleine de grâce, le Seigneur est avec vous, 
vous êtes bénie entre toutes les femmes ! » […] Et l’ange, la 
réconfortant lui dit : « Ne craignez pas, Marie, car vous avez 
trouvé grâce auprès du Seigneur. Voici que vous allez concevoir 
et mettre au monde un fils, qui s’appellera Jésus, c’est-à-dire le 
Sauveur parce qu’il Sauvera son peuple de ses péchés. » Et Marie 
dit à l’ange : « Comment sera-ce possible, puisque je ne connais 
aucun homme ? » Elle voulait dire par là : « Puisque je suis résolue 
à ne point connaître d’homme ! 5 »

Du mystère contemplé par les anges qui ont été les ambas-
sadeurs divins pour l’Annonce à Marie, Jacques de Voragine 
n’en dit pas davantage.

L’auteur de la Légende dorée précise toutefois dans la partie 
l’Assomption de la Vierge Marie que Marie est appelée “vase de 
vie”. Avec une certaine grandiloquence, il écrit « Et Jésus leur 
dit : “Quel honneur pensez-vous que je doive accorder à celle qui 
m’a enfanté ?” Et eux : “Nous croyons, Seigneur que, de même 
que tu règnes dans les siècles des siècles, vainqueur de la mort, de 
même tu ressusciteras le corps de ta mère et le placeras à ta droite 
pour l’éternité !” Et aussitôt apparut l’archange Michel présentant 
au Seigneur l’âme de Marie. Et Jésus dit : “Lève-toi, ma mère, ma 
colombe, tabernacle de gloire, vase de vie, temple céleste” […] »

Déjà, le médecin grec Claude Galien (131-201) utilisait pour 
décrire une partie de l’utérus le terme “vase” 6. Il le décrivait 
comme “le fond d’une coupe ou d’un vase”. On en trouve 
une autre mention dans l’Épître de saint Paul aux Romains (9, 
19-29) : « Tu me diras : “De quoi donc Dieu se plaint-il encore ? 
Car qui peut s’opposer à sa volonté ? – Mais, plutôt ô homme, 
qui es-tu pour contester avec Dieu ? Est-ce que le vase d’argile 
dit à celui qui l’a façonné : Pourquoi m’as-tu fait ainsi ? Le potier 
n’est-il pas maître de son argile pour faire de la même masse un 
vase d’honneur et un vase d’ignominie ? ».

Marie n’a pas été souillée

La question de la souillure, de la “tâche malheureuse” est 
centrale dans l’histoire de la Nativité 7. Le dogme a instauré 
l’idée que les hommes naissent souillés du péché originel, ayant 
tous péché en Adam 8. La seule exception exprimée clairement 
concerne la Vierge Marie qui est sainte, pure et sans souillure. 
Elle a reçu les Grâces de Dieu et lui en est redevable 9. Un 
arrêt rendu par le Parlement de Grenoble en 1637 allait dans 
ce sens en déclarant que les demoiselles pouvaient concevoir 
et rester vierges 10.

Dans la partie L’Assomption de la Vierge, Jacques de Voragine 
rappelle donc que Marie n’a pas été souillée : « Et Marie : “Me 
voici, je viens car il a été écrit de moi que je devais faire ta volonté, 
ô mon Dieu, parce que mon esprit exultait en toi !” ». Et aussi, 
l’âme de Marie sortit de son corps, et s’envola dans le sein de son 
fils, affranchie de la douleur comme elle l’avait été de la souillure. 
Et Jésus dit aux Apôtres : « Transportez le corps de la Vierge dans 
la vallée de Joséphat, déposez-le dans un monument que vous y 
trouverez, et attendez-moi là pendant trois jours ! 11 ».

Marie seule Vierge des Créatures

À trois reprises, Jacques de Voragine propulse Marie comme 
seule Vierge des Créatures.

D’abord, il formule dans L’Assomption de la Vierge l’idée en 
ces termes : « II. Un clerc qui avait pour la Vierge une dévotion 
particulière, s’efforçait en quelque sorte de la consoler, tous les 
jours de la douleur que lui causaient les cinq plaies du Christ. Il 
lui disait : « Réjouis-toi mère de Dieu, vierge immaculée, toi qui 
as reçu la joie de l’ange, toi qui as enfanté l’éclat de la lumière 
éternelle, réjouis-toi, seule mère vierge, que louent les créatures !  »

Ensuite, il croque une nouvelle fois cette idée dans la partie 
consacrée à Saint Denis 12, Rustique, Eleuthère : « Alors, Paul, 
pour écarter tout soupçon, dit à Denis de prononcer lui-même les 
paroles qu’il voulait lui dicter, et qui étaient celles-ci : “Au nom de 
Jésus Christ, né d’une vierge, puis crucifié, puis ressuscité des morts 
et monté au ciel, recouvre la vue !” »

1.	 J.-B. Thibaut, La solennité de Noël. Échos d’Orient, 1920, 19, 118, pp. 153-162.
2.	 François Dolbeau, Le dossier de saint Dominique de Sora d’Albéric du Mont-

Cassin à Jacques de Voragine. Mélanges de l’École française de Rome. 
Moyen-Âge, 1990, 102, 1, p. 30.

3.	 Jean-Paul II. Je crois en l’Esprit Saint : la Pentecôte. Cerf, p 44
4.	 L’Annonciation correspond à la visite de l’ange ; le contenu du message que 

l’ange a délivré est un secret que seule la Vierge connaissait. Lire Alexandre 
Wasowicz, Traditions antiques dans les scènes de l’Annonciation. Dialogues 
d’histoire ancienne, 1990, 16, 2, pp. 163-177.

5.	 En plus de la mention dans l’Annonciation, il y en a une seconde dans la 
partie intitulée La Purification de la Vierge. On y lit : « La Vierge Marie n’avait 
pas à se soumettre à cette loi de purification puisque sa grossesse ne venait 
point d’une semence humaine, mais de l’inspiration divine. »

6.	 Aline Rousselle, Observation féminine et idéologie masculine : le corps de la 
femme d’après les médecins grecs. Annales, Économies, Sociétés, Civilisations, 
1980, 35, 5, pp. 1089-1115.

7.	 JUGIE M., Georges Scholarios et l’Immaculée Conception. Échos d’Orient, 
1915, 17, 109, pp. 527-530.

8.	 À cette souillure s’ajoutent toutes les fautes. Pour ceux qui sont souillés, 
rien n’est pur, ni leur esprit, ni leur conscience. Ainsi, pour être saint, il faut 
éviter les souillures et être conforme aux enseignements. On trouve dans 
le Lévitique, le verset « Ne vous souillez pas par elles, vous en contracteriez la 
souillure. » (Lev. 11,32). L’éloignement de la souillure est majeur. Ainsi, Luc 
rapporte que Jacques, le frère de Jésus, dit au concile : « J’ai conclu que nous 

ne devrions pas créer de difficultés à ceux des païens qui se tournent vers Dieu, 
mais qu’on leur écrive de s’abstenir des souillures, des idoles, de l’impudicité, 
des animaux étouffés et du sang. Car, depuis bien des générations, Moïse a, 
dans chaque ville, des gens qui le prêchent puisqu’on le lit tous les jours dans 
le shabbat dans les synagogues. » (Actes 15, 19-21). Ces règles de pureté se 
retrouvent dans l’Évangile de Jean, lorsqu’il rappelle que la Cène a eu lieu 
le mercredi soir avant la fête de Pâque. Mais, il note que les accusateurs 
de Jésus, au moment où ils le livrent à Ponce Pilate n’entrent pas dans le 
prétoire « afin de ne pas se souiller et de pouvoir manger la Pâque. » (Jean 
18,28) Dans le Second Épître de Saint Paul aux Corinthiens, il est rappelé 
que le Seigneur a dit : « J’habiterai au milieu d’eux et j’y marcherai, je serai 
leur Dieu et eux seront mon peuple. C’est pourquoi sortez du milieu d’eux et 
séparez-vous, dit le Seigneur : ne touchez pas à ce qui est impur et moi je vous 
accueillerai. » Ainsi, il ne faut pas se laisser souiller lors des rapports avec 
les impies. Résultat : l’homme est aveuglé par ses mauvaises inclinaisons et 
ne voit plus les souillures alors qu’il est plongé dans un commerce profane et 
coupable. Dans le Purgatoire, les souillures des péchés sont consommées.

9.	 Le lit conjugal est donc exempt de souillure car Dieu condamne les impudiques 
et les adultères.

10.	 Cette idée a été attribuée par Gédéon Tallemant des Réaux (XVIIe siècle) à 
un homme dénommé Sauvage.

11.	 Car la naissance du Christ efface la faute d’Adam.
12.	 Saint Denis est un martyr céphalophore c’est-à-dire qui a été décapité par 

des bourreaux.

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   55 23/12/2016   11:31



56

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62)HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Saint”. Il n’en reste pas moins que l’image de Joseph demeure 
inséparable de la Vierge Marie. Même s’il n’est pas, selon l’Église, 
le père de Jésus, il était le vrai chef de la Sainte Famille. Il faut 
aussi se souvenir que Joseph joue un rôle particulier en France. 
Le 19 mars 1661, Louis XIV (1638-1715) consacra la France à 
saint Joseph et, à cette occasion, Bossuet (1627-1704) fit devant 
la cour le panégyrique de saint Joseph.

Marie porte le Christ

Dans la Légende dorée n’apparaît aucun détail concernant le 
long processus que fut la grossesse de Marie. « Et comme le temps 
approchait où la Vierge Marie allait être délivrée » écrit Voragine 
dans La Nativité de Jésus Christ, avant d’ajouter dans la vie de 
saint Ignace : « Saint Ignace était disciple de saint Jean et évêque 
d’Antioche. Il écrivit à la Vierge Marie une lettre ainsi conçue : “A 
Marie, qui a porté le Christ, son humble serviteur Ignace. En ma 
qualité de néophyte et de disciple de Jean, à qui ton Fils t’a confiée 
en mourant, je viens te demander réconfort et consolation. Car 
j’ai entendu raconter les choses les plus extraordinaires au sujet 
de ton fils Jésus, et j’hésite à les croire”. »

Marie accouche miraculeusement à 15 ans

Il n’y a que dans la partie sur L’Assomption de la Vierge qu’est 
donné l’âge qu’avait Marie, lorsqu’elle enfanta Jésus. « Un écrit 
apocryphe 14 attribué à saint Jean l’Évangéliste nous raconte la 
façon dont eut lieu l’Assomption de la Vierge. […] Et Épiphane 
nous apprend qu’elle survécut vingt-quatre ans à l’Ascension de 
son fils. Il ajoute que, comme la Vierge avait 15 ans lorsqu’elle 
mit au monde le Christ, et comme celui-ci avait passé sur cette 
terre trente-trois ans, elle avait donc soixante-douze ans lorsqu’elle 
mourut. »

Dans La Nativité de Jésus Christ, Jacques de Voragine rappelle : 
« en premier lieu, c’est chose miraculeuse que la mère du Christ 
ait été vierge, après comme avant la naissance de son fils. » Puis 
d’ajouter dans La Résurrection de notre Seigneur : « La résurrection 
du Christ eut lieu le troisième jour après sa mort. Elle eut lieu sans 
que le sépulcre ne s’ouvrit. Car, de même que Notre Seigneur a 
pu sortir du ventre de sa mère sans que celui-ci s’ouvrit, de même 
qu’il a pu entrer auprès de ses disciples sans que la porte s’ouvrit, de 
même il a pu se relever de son sépulcre sans que celui-ci s’ouvrit. »

La Nativité : une naissance temporelle

Les informations sur la Nativité se répandent dans Huit Vies 
de la Légende dorée. Voici les extraits :

n	L’Avent la libère comme suit : « C’est un jeûne de réjouissance 
par égard à l’avènement du Seigneur dans la chair, ou incar-
nation ; et c’est un jeûne de contrition par égard à l’avènement 
suprême du jugement dernier. I. Au sujet de l’avènement dans 
la chair, on doit considérer deux choses : son opportunité et son 
utilité. »

n	La Nativité de Jésus-Christ donne la version suivante : 
« Et comme le temps approchait où la Vierge Marie allait être 
délivrée […]. Et c’est là que, à minuit la Vierge mit au jour son 
fils, et le déposa dans la crèche sur du foin […]. »

n	Les saints Innocents la déclinent en ces termes : « Les 
Innocents ont été mis à mort par Hérode d’Ascalon. L’Écriture 

Enfin, dans la légende édifiante de Saint Pélage, nous est 
contée la virginité de Marie : « […] Mahomet affirme que Moïse a 
été un grand prophète, et le Christ un prophète plus grand encore 
né d’une vierge et par la seule vertu de Dieu. Il dit aussi, dans son 
Alcoran, que le Christ, dans son enfance, a créé des oiseaux avec 
le limon de la terre. »

De nombreuses histoires de femmes vierges qui auraient 
donné la vie à un enfant apparurent par la suite. Ainsi, l’historien 
Gustave Joseph Alphonse Witkowski (1844-1922) rapporte, 
aux pages 251 à 253 de son livre Les accouchements dans les 
beaux-arts, dans la littérature et au théâtre, le récit de la nais-
sance de Godemiché par l’abbé Dulaurens (1719-1793), un 
ouvrage réédité dans la collection Les cahiers de curiosités en 
octobre 2016 par l’éditeur Marguerite Waknine.

Revenons en arrière. C’est l’histoire d’un cordelier, direc-
teur du couvent, qui eut une relation sexuelle avec une sœur 
nommée Sœur Conception. Pour que la nonne ne devienne 
pas enceinte, il consulta une sorcière très connue. Consultant 
ses cartes, la sorcière annonça que la Sœur donnerait le jour à 
un mâle. À cette nouvelle, le directeur du couvent s’écria : « Je 
suis perdu ! ». Gustave Joseph Alphonse Witkowski poursuit : 
« Ne craignez rien, lui dit la signora, ce qu’elle mettra au monde 
ne sera point un enfant. Une vieille femme de la marche d’Ancone 
a prédit dans le chapitre XXIII de la bonne foi au diable, que l’an 
premier de l’ère monastique, une Vierge enfantera Godemiché. 
Cet enfant, l’image de la virilité, sera le consolateur des filles et 
l’allégement des misères de la grille ».

La sorcière lui conseilla de prendre de la mandragore qui, 
mélangée à du lait d’ânesse, fut consommée par la nonne. 
Après avoir mangé la mandragore, la nonne enfla. La voyant, la 
mère abbesse crut à un mystère. Un confesseur extraordinaire 
questionna la nonne et il attribua la grossesse au diable.

Le rôle de Joseph

L’image qui veut que Joseph n’ait joué aucun rôle dans la 
conception du Christ est partagée à deux reprises dans les 
parties de la Légende dorée intitulées La Purification de la Vierge 
et L’Annonciation.

La première mention est révélée dans le chapitre La 
Purification de la Vierge : « La Vierge Marie n’avait pas à se 
soumettre à cette loi de purification, puisque sa grossesse ne venait 
point d’une semence humaine, mais de l’inspiration divine. »

Le rideau s’entrouvre ensuite dans L’Annonciation sur ces 
mots : « La fête de l’Annonciation célèbre le souvenir du Jour où un 
ange a annoncé l’avènement du fils de Dieu dans la chair. […] 13 »

L’absence de Joseph est aussi flagrante dans les évangiles de 
Marc (composé vers 70) et de Jean (composé vers 90). Quant à 
Mathieu et Luc, ils affirment que Jésus a été conçu par “l’Esprit 

« 	… de même que Notre Seigneur a pu 
sortir du ventre de sa mère sans que 
celui-ci s’ouvrit, de même qu’il a pu entrer 
auprès de ses disciples sans que la porte 
s’ouvrit, de même il a pu se relever de son 
sépulcre sans que celui-ci s’ouvrit. »

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   56 23/12/2016   11:31



57

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62) HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

lecteur car tout au long de sa vie, Sainte Élisabeth vécut avec 
le Christ 15. Il est toutefois à noter que « le chapitre De sancta 
Élisabeth, qui fait partie de l’édition de Grässe, se distingue des 
autres chapitres par le fait de susciter de nombreux doutes. 16 »

L’Abbé L. Schapman (1865-1933) rapporte un exemple 
de piété : « Un jour – c’était la solennité de l’Assomption – la 
duchesse Sophie et sa fille Agnès étaient descendues du château 
de Wartbourg à la ville d’Eisenach 17, pour assister à la cérémonie 
de l’offrande des fruits. Elles étaient vêtues selon la richesse de leur 
rang, et sur leur tête brillait la couronne ducale ; Élisabeth portait 
également ses plus beaux habits et sa couronne d’or. Agenouillée, 
elle priait dévotement, quand, au moment de la Consécration, alors 
que le prêtre élevait la Sainte Hostie, les yeux de l’enfant virent 
l’image de Jésus-Christ crucifié. Elle en fut comme blessée au cœur, 
ôta sa couronne et se prosterna. En vain, la duchesse Sophie lui 
fit-elle de sévères remontrances, elle n’obtint qu’une réponse à la 
fois humble et ferme : « Chère Dame, ne m’en voulez pas. Voici 
devant mes yeux mon Dieu et mon Roi, ce doux et miséricordieux 
Jésus, couronné d’épines aiguës ; et moi, qui ne suis qu’une vile 
créature, je resterais devant lui, couronnée de perles et de pierre-
ries ! Ma couronne serait une dérision de la sienne ! 18 » Plus tard 
dans sa vie, un miracle se produisit alors qu’elle s’occupait d’un 
lépreux, le baignait et l’oignait d’une huile salutaire. Son mari 

sainte cite en effet trois Hérode, fameux tous trois pour leur 
cruauté. Le premier est appelé Hérode d’Ascalon : c’est sous 
son règne qu’est né le Seigneur et qu’ont été mis à mort les 
Innocents. »

n	Les saints Innocents la distillent encore : « Cependant 
les mages vinrent à Jérusalem s’informant de la naissance du 
nouveau roi que leur annonçaient les présages. »

n	L’Assomption de la Vierge : « Et Marie : « Me voici, je 
viens car il a été écrit de moi que je devais faire ta volonté ô 
mon Dieu, parce que mon esprit exultait en toi ! » Et aussi l’âme 
de Marie sortit de son corps et s’envola dans le sein de son fils, 
affranchie de la douleur comme elle l’avait été de la souillure. 
Et Jésus dit aux Apôtres : « Transportez le corps de la Vierge 
dans la vallée de Joséphat, déposez-le dans un monument que 
vous y trouverez ; et attendez-moi là pendant trois jours ! »

n	La Nativité de la Vierge : « Notons à ce propos, que les trois 
nativités célébrées par l’Église, celles du Christ, de la Vierge et 
de saint Jean-Baptiste, ont toutes les trois des Octaves, mais que, 
seule, la nativité de la Vierge, n’est pas précédée d’une vigile. 
En effet ces trois nativités désignent trois naissances spirituelles : 
car avec Jean nous renaissons dans l’eau, avec Marie dans la 
pénitence, et dans la gloire avec le Christ. Or notre renaissance 
dans la gloire doit être précédée de contribution, tandis que notre 
renaissance dans la pénitence est en elle-même une contrition. »

n	Sainte Élisabeth de Hongrie : « La veille de sa mort, elle 
dit : “Voici qu’approche minuit, l’heure où le Christ a voulu 
naître et reposer dans une étable !” Et lorsque déjà l’heure de sa 
mort fut toute proche, elle dit : “Voici venir l’instant où Dieu a 
appelé ses amis aux noces célestes !” Et elle s’endormit dans le 
Seigneur, en l’an de Grâce 1226. »

n	Saint Pélage : « […] Mahomet affirme que Moïse a été un 
grand prophète, et le Christ plus encore, né d’une vierge et par la 
seule vertu de Dieu. Il dit aussi, dans son Alcoran, que le Christ, 
dans son enfance a créé des oiseaux avec le limon de la terre. »

La référence donnée par Jacques de Voragine dans la vie de 
Sainte Élisabeth de Hongrie (1207-1231) ne surprendra pas le 

13.	 Une troisième allusion issue de la partie L’Assomption de la Vierge Marie peut 
être mentionnée. « Et Jésus leur dit : “Quel honneur pensez-vous que je doive 
accorder à celle qui m’a enfanté ?” Et eux : “Nous croyons, Seigneur, que, de 
même que tu règnes dans “les siècles des siècles, vainqueur de la mort, de même 
tu ressusciteras le corps de ta mère et le placeras à ta droite pour l’éternité !” 
Et aussitôt apparut l’archange Michel présentant au Seigneur l’âme de Marie. 
Et Jésus dit : “Lève-toi, ma mère, ma colombe, tabernacle de gloire, vase de 
vie, temple céleste afin que, de même, que tu n’as point senti la souillure du 
contact charnel, tu n’aies pas non plus à souffrir de la décomposition de ton 
corps !” ».

14.	 La Bibliothèque de la Pléiade a publié les écrits apocryphes chrétiens.
15.	 Jésus et Marie furent les premiers mots qu’elle prononça.
16.	 Lire Anezka Vidmanova, « Autour de la “Vie de sainte Élisabeth” dans la Legenda 

aurea ». Le Moyen-Âge français, p. 33.
17.	 Le château se trouve en Thuringe.
18.	 Abbé L. Schapman. Vie abrégée de sainte Élisabeth de Hongrie. Lille, SILIC, 

1943, p 21.

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   57 23/12/2016   11:31



58

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62)HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

heure de la nuit le Christ était né, l’enfant Jésus lui apparut tel 
qu’il était né, l’enfant Jésus lui apparut tel qu’il était sorti du 
sein de sa mère. Aussi, toute sa vie crut-il que c’était à cette 
heure-là qu’était né le Seigneur. Et, depuis lors, il acquit une 
compétence spéciale dans tout ce qui touchait à la Nativité du 
Christ, ce qui lui permit de parler mieux que personne de la 
Vierge et de l’Enfant, et d’expliquer le récit évangélique relatif 
à l’Annonciation. »

n	Sainte Élisabeth : « La veille de sa mort, elle dit : « Voici 
qu’approche minuit, l’heure où le Christ a voulu naître et reposer 
dans une étable ! » Et lorsque déjà l’heure de sa mort fut toute 
proche, elle dit « Voici venir l’instant où Dieu a appelé ses amis 
aux noces célestes ! » Et elle s’endormit dans le Seigneur, en l’an 
de grâce 1226. »

Il est courant de dire que Jésus est né à l’automne – 5 et 
qu’il est mort en avril 30. La définition de la date de naissance 
du Christ a bouleversé le calendrier. Ainsi, en l’an 1286 du 
calendrier romain, on décida soudainement que l’an 754 
romain devenait l’an 1 chrétien et marquait la naissance du 
Christ. Le médiéviste Jean Chélini précise : « Ainsi, l’origine de 
Rome fut-elle fixée autour de 708, à partir de là, six siècles plus 
tard, le moine scythe Denys le Petit arrêta la date de naissance du 
Christ à 754 de l’an de Rome. En fait, l’ère chrétienne, la datation 
à partir de l’incarnation, n’entrèrent dans la pratique commune 
qu’à partir du Xe siècle. 19 »

On remarque que durant sa grossesse, la Vierge n’eut aucune 
visite et n’eut d’autres secours humains que ceux de Joseph 20.

Lieu de naissance du Christ

Par rapport au nombre élevé d’informations sur la date de 
naissance du Christ, il n’y a qu’une seule citation du lieu de 
naissance dans la partie de la Légende dorée intitulée La Nativité 
de Jésus-Christ : « Puis Joseph et Marie vinrent à Bethléem ; et 
comme, étant pauvres ; ils ne pouvaient trouver de place dans les 
auberges ils durent s’installer dans un passage commun, ou abri, 
qui d’après l’Histoire scolastique, se trouvait entre deux maisons, et 
servait de lieu de réunion aux habitants de Bethléem, ou encore de 
refuge en cas d’intempéries de l’air. Là, Joseph installa une crèche 
pour son bœuf et son âne ; ou bien encore l’étable s’y trouvait 
déjà […]. Et c’est là que, à minuit, la Vierge mit au jour son fils ; 
et le déposa dans la crèche sur du foin : lequel foin fut plus tard 
emporté à Rome par sainte Hélène ; et l’on dit que ni le bœuf ni 
l’âne n’osaient y toucher. 21 »

L’évangile de Matthieu annonce la naissance de Jésus par 
ces mots : « Jésus était né à Bethléem de Judée aux jours du roi 

voulut se rendre compte par lui-même, il écarta la couverture 
et les chairs du lépreux se raffermirent et une auréole entoura 
sa tête couronnée d’épines : il n’y avait plus de lépreux, mais 
Jésus Christ crucifié.

Élisabeth eut elle-même avec son époux Louis, quatre enfants : 
Hermann naquit en 1223, Sophie en 1224, une seconde fille 
qu’elle nomma Sophie et Gertrude. Lors de ses relevailles, 
Élisabeth s’éloigna du château d’Eisenach avec son nouveau-né 
et se rendit à un sanctuaire pour déposer l’enfant sur l’autel 
pour l’offrir à Dieu.

La date de naissance du Christ

La date de naissance de Jésus est largement évoquée dans la 
Légende dorée. Dans La Nativité de Jésus-Christ, les informations 
viennent les unes après les autres avec davantage de précisions 
à chaque citation. Voici les occurrences relevées :

n	Nativité de Jésus-Christ : « On n’est pas d’accord sur la date 
de naissance de Notre-Seigneur Jésus-Christ dans la chair. Les 
uns disent qu’elle a eu lieu 5 228 ans après la naissance d’Adam, 
d’autres qu’elle a eu lieu 5 900 ans après cette naissance. C’est 
Méthode qui a fixé, le premier la date de 6 000 ans. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « La naissance du Christ a eu 
lieu sous l’empereur Octave, qui s’appelait aussi César du nom 
de son oncle Jules César et Auguste […] ».

n	Nativité de Jésus-Christ : « Et c’est là que, à minuit, la Vierge 
mit au jour son fils et déposa dans la crèche sur du foin […] ».

n	Nativité de Jésus-Christ : « Pendant les douze ans qu’avait 
duré la paix du monde, on avait construit à Rome un temple de 
la paix, où l’on avait placé une statue de Romulus. Et l’oracle 
d’Apollon, consulté, avait déclaré que cette statue et le temple 
resteraient debout jusqu’au jour où une vierge enfanterait un 
fils […]. Or, la nuit de la naissance de Notre-Seigneur, ce 
temple s’écroula […] et c’est sur son emplacement que s’élève 
aujourd’hui l’église de sainte Marie la Neuve. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « 1°— La Nativité fut révélée aux 
créatures inanimées […] On sait, en outre, que la nuit de la 
Nativité, les ténèbres de la nuit se changèrent en une lumière 
de plein jour. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « A Rome, l’eau d’une source se 
changea en huile […] la Sibylle avait prophétisé que le Sauveur 
du monde naîtrait lorsque jaillirait une source d’huile. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « Le même jour, trois soleils 
apparurent à l’Orient, qui finirent par se fondre en un seul : 
symbole évident de la sainte Trinité. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « (Le pape Innocent III) dit que 
le jour de la Nativité comme la Sibylle était seule avec l’empe-
reur, elle vit apparaître en plein midi, un cercle d’or autour du 
soleil ; et au milieu du cercle se tenait une vierge, d’une beauté 
merveilleuse, portant un enfant sur son sein. »

n	Nativité de Jésus-Christ : « 2° — La Nativité s’est révélée 
aux créatures qui possèdent l’existence et la vie […] En effet, 
dans la nuit de la naissance du Sauveur, les vignes d’Engade 
fleurirent, fructifièrent et produisirent leur vin. »

n	Saint Bernard : « La nuit de Noël, comme le petit Bernard, 
attendant l’office du matin dans l’église, se demandait à quelle 

« 	… le jour de la Nativité comme la 
Sibylle était seule avec l’empereur,  
elle vit apparaître en plein midi, un 
cercle d’or autour du soleil ; et au milieu 
du cercle se tenait une vierge, d’une 
beauté merveilleuse, portant un enfant 
sur son sein. »

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   58 23/12/2016   11:31



59

Par JÉRÔME JANICKI, Docteur en Histoire des Sciences (Lens - 62) HISTOIRE

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

 Rémi en donne quatre raisons : 1°— les mages ignoraient le 
lieu exact de la naissance du Christ, et sont venus à Jérusalem 
parce qu’ils supposaient qu’un enfant aussi merveilleux ne 
pouvait être né que dans la capitale du royaume ; 2°— ils sont 
venus à Jérusalem pour consulter les savants et les scribes de la 
ville sur le lieu de naissance du Sauveur. […] »

La dévotion aux rois mages est ancienne et c’est au Xe siècle 
que furent attribués leurs prénoms. Le premier roi mage était 
noir et s’appelait Melchior, il devint roi au VIIe siècle par la 
volonté de Césaire d’Arles. Le second, Balthazar, symbolise la 
royauté de Jésus et le troisième, Gaspard, symbolisait la vieillesse 
et le continent européen 22.

Conclusion

À la chaleur du feu de cheminée, ce texte est l’occasion de 
(re) découvrir grâce à la Légende dorée, ouvrage de “pédagogie 
du sacré”, l’origine des prescriptions qui entourent la naissance 
de Jésus.

Si, de nos jours, la Nativité est révélée dans les crèches, 
Jacques de Voragine cite la Nativité révélée dans la partie intitulée 
Nativité de Jésus-Christ. On y lit : « 1°— La Nativité fut révélée 
aux Créatures inanimées […]. On sait en outre que la nuit de la 
Nativité, les ténèbres de la nuit se changèrent en une lumière de 
plein jour. À Rome, l’eau d’une source se changea en huile […], la 
Sibylle avait prophétisé que le Sauveur du monde naîtrait lorsque 
jaillirait une source d’huile. Le même jour, trois soleils apparurent 
à l’Orient qui finirent par se fondre en un seul symbole évident 
de la sainte Trinité. »

Puis il ajoute que « la Nativité s’est révélée aux animaux […], 
aux créatures qui possèdent l’existence et la vie […]. En effet, dans 
la nuit de la naissance du Sauveur, les vignes d’Engode fleurirent, 
fructifièrent et produisirent leur vin ». Enfin, « La Nativité s’est 
révélée aux Créatures, […] aux hommes » et « aux anges ». ●

Hérode. » Marc et Jean, les autres évangélistes, n’en disent 
presque rien. Il reste Luc qui rapporte : « Pendant qu’il était là, 
le jour où elle devait accoucher arriva ; elle accoucha de son fils 
premier-né, l’emmaillota et le déposa dans une mangeoire, parce 
qu’il n’y avait pas de place pour eux dans la salle d’hôtes. ».

Il n’est fait aucune mention de la présence de l’âne et du 
bœuf dans les Évangiles canoniques, si ce n’est dans les textes 
apocryphes, comme dans celui du pseudo Matthieu.

La venue des rois mages

Jacques de Voragine revient trois fois sur la venue des rois 
mages dans la vie des saints Innocents et L’Épiphanie.

n	Les saints Innocents : « Cependant, les mages viennent à 
Jérusalem s’informant de la naissance du nouveau roi que leur 
annonçaient les présages. Et Hérode, en les entendant, craignait 
que, de la famille des vrais rois de Judée, un enfant ne fût né 
qui pourrait le chasser comme usurpateur. Il demanda donc 
aux rois mages de venir lui signaler l’enfant royal dès qu’ils 
l’auraient trouvé, feignant de vouloir adorer celui qui, en réalité, 
il se proposait de tuer. Mais les mages s’en retournèrent dans 
leur pays par une autre route. Et Hérode ne les voyant pas 
revenir, crut que, honteux d’avoir été trompés par l’étoile, ils 
s’en étaient retournés sans oser le revoir ; et là-dessus, il renonça 
à s’enquérir de l’enfant. Pourtant, quand il apprit ce qu’avaient 
dit les bergers et ce qu’avaient prophétisé Siméon et Anne, toute 
sa peur le reprit, et il résolut de faire massacrer tous les enfants 
de Bethléem, de façon que l’enfant inconnu dont il avait peur 
périt à coup sûr. Mais Joseph, averti par un ange, s’enfuit avec 
l’enfant et la mère en Égypte, dans la ville d’Hermapolis, et y 
resta sept ans, jusqu’à la mort d’Hérode. »

n	Les saints Innocents : « C’est alors qu’Hérode, revenu de 
Rome et rendu plus audacieux par la confirmation à la faveur 
impériale, ordonna de tuer tous les enfants âgés de moins de 
deux ans. Cet ordre s’explique fort bien si l’on songe que, le 
voyage d’Hérode à Rome ayant duré un an, un espace de près 
de deux ans devait s’être écoulé depuis le moment où l’étoile 
avait révélé aux mages la naissance de l’enfant royal. Mais 
saint Jean-Chrysotome croit que le décret d’Hérode ordonnait 
au contraire, le massacre de tous les enfants ayant plus de deux 
ans ; car l’étoile, d’après lui, serait apparue aux mages un an 
avant la naissance de Jésus ; et Hérode était resté un an à Rome, 
et sans doute il s’imaginait que lorsque l’étoile était apparue aux 
mages, l’enfant était déjà né. »

n	L’Épiphanie : « On peut se demander pourquoi ces mages 
vinrent à Jérusalem puisque ce n’était point là que le Christ était né.  

19.	 Chelini Jean, Jésus, année de naissance : l’an 1 ou l’an 754. Historia, 
décembre 2000, 636, 55

20.	 Il y a cependant dans les Actes de saint Amadour une mention qui indique 
que saint Amadour était le serviteur de la Vierge Marie et protecteur de 
Jésus et que Véronique, sa femme, était leur servante et leur suivante.

21.	 Le lieu de naissance de Jésus, l’Église de la Nativité, la route de pèlerinage 
et Bethléem sont inscrits depuis 2012 sur la liste du Patrimoine mondial.

22.	 Joseph Ratzinger/Benoît XVI, L’enfance de Jésus. Paris, Flammarion, 2012, 
180 p.

23.	 Alain Boureau, “La légende dorée. Le système narratif de Voragine (1298)”. 
Annales, Économies, Sociétés, Civilisations, 1986, 41, 5, pp. 1003-1005.

« 	Le premier roi mage était noir et 
s’appelait Melchior, il devint roi au 
VIIe siècle par la volonté de Césaire 
d’Arles. Le second, Balthazar, symbolise 
la royauté de Jésus et le troisième, 
Gaspard, symbolisait la vieillesse et le 
continent européen. »

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   59 23/12/2016   11:31



60
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

AGENDA

A
G

EN
D

A
 &

 F
O

RM
A

TI
O

N
S

AGENDA EN BREF
●	 19-20 JANVIER 2017 

PARIS 14e- Maternité 
port-royal 
Séminaire de formation 
continue (4 jours) : “Retard de 
Croissance Intra Utérin : Prise 
en charge anténatale et suivi 
postnatal”  
Informations par e-mail : 
jocelyne.cayuela@cch.aphp.fr 
ou 01 58 41 38 71

●	 25-26-27 JANVIER 2017 
PARIS 13e - Institut du 
Cerveau et de la Moelle 
Épinière - Hôpital Pitié 
Salpêtrière 
1er Congrès Maladies 
chroniques - Innovations et 
Qualité de Vie 
 Session 1 : Diabète 
Session 2 : Cardio-vasculaires 
http://www.eska.fr

●	 30 - 31 JANVIER 2017 
Issy-les-moulineaux (92) 
15es Journées du  
Collège National des Sages-
Femmes 
www.cerc-congres.com

●	 23-24-25 mars 2017 
marseille (13) 
22es Journées de Médecine 
Fœtale 
Thème : “Diagnostic en prise 
en charge pré et postnatale 
des pathologies fœtales” 
www.cerc-congres.com

●	 23 au 26 mars 2017 
lille grand palais (59) 
10ES Assises françaises 
de Sexologie et de Santé 
sexuelle 
Thème : “La sexologie ça sert 
à quoi” 
www.assises-sexologie.com/

●	 25 mars 2017 
MARNE LA VALLÉE (77) 
Assemblée générale et 
Colloque ANSFL 2017 
Thème : “Autonomie” 
http://ansfl.org/agenda

●	 17-18-19 mai 2017 
strasbourg (67) 
45es Assises Nationales des 
Sages-Femmes 
www.cerc-congres.com

Inscriptions > Tél. : 01.48.93.29.96  
www.christinecolonna-cesari-yogafemmeenceinte.com

FORMATIONS EN YOGA PRÉNATAL

Avec Christine Colonna-Cesari 
Auteur de : “Le yoga de la femme enceinte”, aux éditions Médicis

Dates au choix :

	 ● 18/19 mars 2017 à Aix en Provence

	 ● 1er/ 2 avril 2017 à La Rochelle

	 ● 6/7 mai 2017 à Paris

KIOSQUE

Questions Sexo

Les réponses à toutes 
vos questions !

●	 Jacques Lansac - 
CNGOF

Quelles sont les clés 
d’une sexualité épa-
nouie ? Comment amé-
liorer désir et plaisir ? 
Est-il normal d’avoir des 
fantasmes ? Quand faut-il 
consulter un sexologue ? 
La sexualité revêt de mul-
tiples aspects et elle est souvent source d’interrogations 
et d’incompréhensions. Un collège de sexologues et de 
gynécologues répond sans tabou à toutes les questions que 
les lecteurs se posent sur le sexe, en l’abordant à travers 
ses dimensions anatomique, psychologique et sociale. 
Cet ouvrage fourmille de détails pratiques et d’informa-
tions inédites : c’est un guide précieux pour dépasser les 
difficultés quand elles se posent et sublimer ses relations 
sexuelles quand tout va bien.

Le CNGOF, organisme de référence pour plus de 6000 gynécologues 
et obstétriciens, établit des recommandations de bonnes pratiques 
destinées à l’ensemble de la profession.
Jacques Lansac, professeur de gynécologie obstétrique au CHU 
de Tours et ancien président du CNGOF et Patrice Lopes, chef du 
service de gynécologie obstétrique au CHU de Nantes, ont dirigé 
cet ouvrage collectif.

Anatomie du yoga

●	 Jo Ann  
Staugaard-Jones

Guide complet en images 
à travers l’anatomie. Cet 
ouvrage est le compagnon 
parfait de tout professeur 
ou élève ayant soif de com-
prendre la biomécanique 
de son corps lors de sa 
pratique du yoga.
La dimension visuelle de 
ce livre ainsi que son for-
mat facilement consul-
table offrent des informations utiles sur les principaux 
muscles squelettiques sollicités ainsi que les asanas 
(postures) pour démontrer la mise en pratique de ces 
connaissances. La relation étroite entre le travail de muscles 
spécifiques et les différentes postures est parfaitement 
illustrée par les 230 planches en couleurs que l’on retrouve 
dans cet ouvrage.
Riche en détails, l’auteur nous explique pour chaque muscle 
son insertion, son origine et les actions qu’il effectue afin 
de clairement démontrer l’intérêt des asanas sur chaque 
muscle ou groupe de muscles.

Jo Ann STAUGAARD-JONES enseigne la kinésiologie, la science 
du mouvement et la danse. Elle est aussi un professeur reconnu 
de pilates et de yoga, et titulaire d’un Master en danse et éducation 
(Universités de New York et du Kansas).

Éditions Eyrolles
Parution : 14 novembre 2016
ISBN13 : 978-2-212-56290-3

276 pages - Format 16 x 22 cm 
1re édition
http://www.editionskero.com/

Les Éditions de l’Eveil
Parution : 9 décembre 2016
ISBN : 978-2-37415-009-3

192 pages
Format : 19,5 x 26,5 cm
http://www.eveil.fr

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   60 23/12/2016   11:31



61

FORMATIONS

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

Pour une bonne prise en compte de vos annonces ou de leurs mises à jour, nous vous recommandons  
de nous les adresser au plus tard le 10 de chaque mois. ✉ elpea@eska.fr

Formations ANSFL 2017
Organisme de formation enregistré  

sous le n° 53 35 08377 35
 
	

Contact Formation ANSFL : Martine Chayrouse - formation@ansfl.org  
Tél. : 07 82 19 11 59

Formations proposées seulement en “groupe constitué”

Toutes nos formations peuvent être organisées en “groupe constitué”

Toutes nos formations peuvent être 
prises en charge par le FIF-PL

Tarifs, dates, adhésion sur : www.ansfl.org

L’installation en libéral  
Intervenante / Laurence Platel (SF).

Pratique libérale : cadre  
réglementaire et cotations
Intervenante / Laurence Platel (SF).

Naissance physiologique et suites de 
couches immédiates  
Intervenantes / Jacqueline Lavillonnière (SF) 
et Amélie Battaglia (SF)

Accompagnement vers la  
naissance et la parentalité
Intervenante / Odile Tagawa (SF)
•	 Session I : Prénatal - Date : www.ansfl.org
•	 Session II : Postnatal (Pré requis : suivi de la 

session I) - Date : 19-20 janvier 2017
•	 Lieu : Orléans

L’échographie et les examens 
complémentaires dans le suivi  
de la grossesse normale
Intervenantes / Évelyne Rigaut (SF-
Échographiste) - Lorraine Guénédal (Biologiste)
•	 Date : 21-22 sept 2017 • Lieu : Paris

La consultation de contraception  
et de gynécologie de prévention
Intervenante / Annie Sirven (SF)
•	 Lieu : St Germain Mont D’Or (près de Lyon)
•	 Session I. Date : www.ansfl.org
•	 Session II (Pré-requis : suivi de la session I) 
	 Date : 14-15-16 mars 2017

Eutonie : rééducation en post-natal
Intervenante / Martine Gies (SF)
•	 Lieu : St Germain Mont D’Or (près de Lyon)
•	 Session I : Découverte
	 Date : 19-20 janvier 2017
• Session II : les pathologies urinaires 

	(Pré requis : suivi de la session I) 
	Date : 1-2 juin 2017

• Session III : retrouver la mobilité et le 
dynamisme (Pré requis : suivi de la session II)

	 Dates : 28-29 septembre 2017

La sexologie dans l’accompagnement  
de nos patientes et de leurs conjoints
Intervenante / Nicole Andrieu (SF)
•	 Date : site www.ansfl.org

Association 
Nationale Natation  

& Maternité
Pionnière depuis 1977

Préparation à la naissance
et Activités pré et postnatales  

en milieu aquatique
Formations bi-annuelles 

Prochaines formations

 Clamart (92)

• Stage prénatal : les 10, 11, 12 avril 2017

• Stage postnatal : le 13 avril 2017

Programme et inscription

6, Allée de la Tournelle - 91370 Verrières le Buisson 
Message : 01 69 30 98 01 - Courriel : infos@annm.fr

Site internet : http ://annm.fr

N° d’agr. Formation continue : 11 92 119 4292

 Tarifs préférentiels pour adhérents  
et étudiants sages-femmes

Formations  
en haptonomie

Le Centre International de Recherche et de Développement de l’Haptonomie, 
créé par Frans Veldman, fondateur de l’haptonomie, et animé par un collège 
de professionnels de la santé

Propose des formations qui s’adressent  
aux professionnels de la santé

•	Accompagnement haptonomique pré et post-natal
	I l favorise la maturation de la relation triangulaire affective entre la mère, le père 

et l’enfant. Il permet de faire découvrir aux parents une manière d’être favorable 
au bon déroulement de la grossesse, de l’accouchement et de la naissance.

	I l accompagne le développement psychomoteur et affectif de l’enfant jusqu’à 
la marche acquise.

	 Cette formation est accessible aux sages-femmes, obstétriciens, médecins généra-
listes, pédiatres et aux psychologues cliniciens travaillant en périnatalité.

	L ’hapto-obstétrique® est orientée sur la naissance haptonomique, acces-
sible aux sages-femmes et aux obstétriciens.

•	D’autres formations sont orientées vers les divers secteurs de la santé 
(l’accès est déterminé en fonction de la profession exercée) :

	 Haptopsychothérapie, haptosynésie, haptopédagogie, haptopuériculture®.

Tout  cursus d e formation d ébute par un sta ge d e Tronc C ommun.

Renseignements - Inscriptions
Tél. : 01 42 01 68 20 
Mail : cirdhfv@haptonomie.org
www.haptonomie.org

CIRDH Frans Veldman

Contact et intervenant
Dominique Jacquin, Ostéopathe D.O. 
Tél. : 05 62 28 39 94
www.nferaido.com





Volet uro-gynécologique**
Cycle I : Rééducation périnéale et viscérale 
 du petit bassin par modelage externe

Dates Paris
Cycle I : 1 au 3 février 2017 
  15 au 17 mai 2017

Dates Agen
Cycle I : 15 au 17 mars 2017

* * Francine Augère S.F. 

Volet obstétrique*
Réponses manuelles aux maux de
Cycle I : La grossesse, l’accouchement 
 et le post-partum
Cycle II : La mère et le bébé

Dates Paris
Cycle I : 13 au15 mars 2017
Cycle II : 16 au18 mars 2017

Dates Agen
Cycle I : 22 au 24 Mars 2017 
Cycle II : 16 au 18 Nov 2017

* D.Jacquin D.O. 

C

M

J

CM

MJ

CJ

CMJ

N

2016_11_22encardPub.pdf   1   24/11/2016   10:39

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   61 23/12/2016   11:31



62

FORMATIONS

Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Pour une bonne prise en compte de vos annonces ou de leurs mises à jour, nous vous recommandons  
de nous les adresser au plus tard le 10 de chaque mois. ✉ elpea@eska.fr 

FORMATIONS SAGES -FEMMES 2017

Tous nos stages ont lieu à Montparnasse.

Institut de Gasquet
98 bd Montparnasse
75014 Paris
01.43.20.21.20
contact@degasquet.com
www.degasquet.com

Du côté de la prépa…

Du côté du périnée…

Du côté du yoga en cabinet…

MODULE 2 - Préparation corporelle à la naissance

	 Dates à venir en 2017 Intégralement
pris en charge
et indemnisé

Module 1 - Bases et yoga sans dégât
MODULE 2 - Enchaînements, Torsion et sangle
MODULE 3 - Stretch yoga et pince

	 Dates régulièrement sur le site.
3 jours 520 €

MODULE 2 - Pessaire. Boules de geisha

	 Dates à venir en 2017 1 jour 180€ 
fif pl possible

MODULE 2 - Compétence périnéo abdominale

	 Dates à venir en 2017 Intégralement
pris en charge
et indemnisé

MODULE 1 - Dossier périnéal

	 Dates à venir en 2017 3 jours 550€  
fif pl possible

•	Nanterre (92) - Espace Chevreul
	 Formatrice : Anne-Françoise Sachet

- 	du 16 au 19 janvier et du 20 au 23 février
- 	du 15 au 18 mai et du 19 au 22 juin

•	Vergèze (30) - La Clé des Chants
	 Formatrice : Corinne Roques

- 	du 17 au 20 janvier et du 14 au 17 février
- 	du 14 au 17 mars et du 11 au 14 avril

•	St Sébastien de Morsent (Évreux) Hôpital La Musse
	 Formatrice : Sylvie Nicot-Catherine

- 	du 13 au 16 mars et du 10 au 13 avril
- 	du 15 au 18 mai et du 12 au 15 juin

•	St Sébastien de Morsent (Évreux) Hôpital La Musse
	 Formatrice : Sylvie Nicot-Catherine

- 	du 23 au 26 janvier et du 20 au 23 février

•	Nanterre (92) - Espace Chevreul
	 Formatrice : Anne-Françoise Sachet

- du 20 au 23 mars et du 24 au 27 avril

•	Vergèze (30) - La Clé des Chants
	 Formatrice : Corinne Roques

- 	du 9 au 12 mai et du 6 au 9 juin

Renseignements auprès de Jocelyne Dallem  
 03 89 62 94 21 –  cmp.info@free.fr

Institut Naissance & Formations - 2a rue du Paradis – 68190 Ungersheim
 www.institutnaissanceetformations.fr

Pratiquer dès le lendemain du séminaire

Institut  
Naissance  
& Formations

Calendrier 
2017

Connaissance & 	
Maîtrise du Périnée
de Dominique Trinh Dinh
Méthode Éducative de Rééducation Périnéale

Programme en 3 étapes
•	 1re et 2e étapes présentielles (dates indiquées ci-après)
•	 3e étape non présentielle

Travail Corporel autour de la CMP
•	 1re et 3e étapes non présentielles
•	 2e étape présentielle de 4 jours
•	 Pré requis : Formation CMP
•	Région parisienne (lieu à définir) du 2 au 5 mars 2017
	 Formatrice : Corinne Roques
	 Programmation en région possible. Nous contacter. 

Sexualité et Rééducation Périnéale Féminine
•	 Durée : 3 jours
•	 Pré requis : activité en rééducation périnéale
•	Paris 18e du 27 au 29 mars 2017
	 Formatrice : Anne-Françoise Sachet

Niveau 1

Niveau 2

nouveau

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   62 23/12/2016   11:31



63

FORMATIONS

Les D.O.  
N° 464 

Décembre 2016

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   63 23/12/2016   11:31



64
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

TARIF D’ABONNEMENT  
1 1  N U M É R O S  P A R  A N

Vos coordonnées

Abonnement Particulier	 Plein tarif	É tudiant(e) s* 
		R  etraité(e) s*

FRANCE	 77,00 	 42,00 

D.O.M.	 82,00 	 52,00 

EUROPE OCCIDENTALE	 90,00  	 54,00 

T.O.M./ÉTRANGER	 92,00  	 57,00 

* Joindre attestation.

Abonnement collectif de service	 153,00 

En cas de règlement incomplet, l’abonnement sera réduit proportionnellement.

 Mme	  Mlle	  M. (en lettres capitales)

Nom 	 Prénom

Adresse

Code postal	 	 Ville

Pays	 Téléphone

E-mail

Exercice professionnel (Libéral, PMI, Public, Privé, Autre)

s’abonne aux Dossiers de l’Obstétrique  
Éditions ESKA, 12 rue du Quatre-Septembre, 75002 Paris 
Tél. 01 42 86 55 65 - Fax 01 42 60 45 35 - Email : adv@eska.fr

ABONNEMENT 2017

Renvoyer le coupon à : Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA - 12 rue du Quatre-Septembre - 75002 Paris - Tél. 01 42 86 55 65 - Fax 01 42 60 45 35

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   64 23/12/2016   11:31



ultimateTM est un dispositif médical stérile de classe I ; conforme à la directive 93/42/CEE, 
selon l'annexe II. Certification établie par GMED, organisme notifié n°0459.
Avant toute utilisation, merci de vous référer à la notice d’utilisation disponible dans 
l’emballage du dispositif médical.  
Dispositif fabriqué et distribué en France par VYGON.

1 - PRÉPARATION 
ET PROTECTION ÉTANCHE  

DU MATÉRIEL

• Protection complète  
des tables d'accouchement, 

matelas, sol...

• Hygiène 

3 - EFFICIENCE  
DU PERSONNEL  

DE SANTÉ

• Réduction du temps  
de décontamination  

et de nettoyage  

2 - SURVEILLANCE  
DE L'HÉMORRAGIE  

POST-PARTUM

• Champ sous-fessier  
avec double poche  
détachable intégré

• Asepsie

O
b

s
t

é
t

r i
q

u
e

ultimateTM 
La trousse d’accouchement 3 en 1*

* N'hésitez pas à visualiser notre vidéo sur notre site vygon.com

pub_ultimate_v2.indd   1 13/10/2016   14:46:11#464_COUV_DEC_2016.indd   3-4 23/12/2016   11:21



LES

LES DOSSIERS

DE L´OBSTÉTRIQUE
REVUE D’INFORMATIONS MÉDICALES  
ET PROFESSIONNELLES DE LA Sage-Femme

43e année ISSN 0767-8293
# 464 décEMBRE 2016

NUMERO SPECIAL
CONGRES “JE SUIS 
LA SAGE - FEMME” 
et les Dossiers 
de l’obstEtrique
07.08.dec .  2016

violence
et sage-femme

ISBN 978-2-7472-2671-4

#464_COUV_DEC_2016.indd   1-2 23/12/2016   11:20




