
Ateliers

53	
toucher le corps, 
TOUCHER LA VIE

52
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Art Aborigène



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
53

Par Emmanuel Thibault, enseignant de Seitaï et anthropologue

Je commencerai par remercier les 
organisateurs de ce congrès de m’avoir 
permis d’y contribuer avec cet atelier, ainsi 
que vous-mêmes pour votre participation. 
L’approche du toucher que je vais vous proposer 
est empruntée à la pédagogie Seitaï Shidô, 
fondée par le thaumaturge japonais Haruchika 
Noguchi (1911-1976), que je pratique depuis 
une trentaine d’années et que j’enseigne. Pour 
que vous compreniez mieux pourquoi nous 
avons effectué ce rapprochement avec l’art des 
sages-femmes, Maï Le Dû et moi, à l’occasion de 
recherches menées en commun dans le domaine 
de l’anthropologie, je vais brièvement situer 
l’évolution de la carrière d’H. Noguchi.

D écouvert comme guérisseur naturel dès son en-
fance, comme c’est généralement le cas pour les 
thaumaturges, plus précisément dans les condi-

tions très pénibles qui ont suivi le grand tremblement de 
terre de 1923 lors duquel la région de Tokyo a été en 
grande partie détruite, le jeune Noguchi, qui était doté 
d’une curiosité insatiable et d’un dynamisme particulier, 
s’est très vite retrouvé, en tant que jeune adulte, à la tête 
d’une école de thérapeutique traditionnelle d’envergure 
– au point que son utilité a été reconnue par le ministère 
japonais de la Santé. Mais, chose totalement inédite, après 
un certain nombre d’années de succès dans la formation 
de thérapeutes et ayant lui-même acquis une renommée 
importante, Noguchi décida, non seulement de fermer 
cette école, mais de modifier radicalement l’orientation 
de son enseignement. Se basant sur l’expérience de 
la thérapie qu’il avait acquise, il lui semblait vain, en 
effet, d’apporter une solution ponctuelle aux troubles 
de santé d’individus qui finissaient par revenir le voir 
pour de nouveaux symptômes, cherchant toujours une 
assistance extérieure à une problématique qui était le 
résultat de situations personnelles, de comportements 
ou d’environnements qu’ils ne faisaient pas évoluer, et 
qui généraient par conséquent de nouvelles pathologies. 
Noguchi réexprima par conséquent son enseignement 
pour le transformer en une approche pédagogique et alla 
jusqu’à interdire formellement à ses élèves de pratiquer la 

thérapeutique. Comme on peut s’y attendre, une bonne 
partie d’entre eux choisirent de ne pas le suivre, car ils 
en tiraient leurs ressources. Cette nouvelle approche, 
le Seitaï Shidô, comporte une branche destinée à des 
professionnels qui interviennent par des réajustements 
psychocorporels, sorte de pédagogie visant le corps plutôt 
que l’intellect, mais également une section ouverte au 
grand public, afin que tout le monde puisse prendre en 
main ses propres problèmes d’équilibre, d’épanouissement 
personnel et de santé avant d’avoir, en cas de véritable 
urgence, à recourir à une aide professionnelle extérieure. 
C’est dans cet enseignement, d’un abord aisé, que s’inscrit 
la pratique de yuki, inspirée de l’imposition des mains 
traditionnelle que l’on retrouve dans toutes les cultures 
du monde et au Japon en particulier. Mais l’évolution 
personnelle du fondateur ne s’arrête pas là – et c’est ce 
qui nous concerne directement. Durant les dernières 
années de sa vie, Noguchi délégua le domaine des soins 
aux adultes à ses assistants et il choisit de ne se consacrer 
qu’aux générations futures, dans l’idée pragmatique et 
un peu radicale que son travail pourrait avoir des effets 
plus profonds en optimisant les conditions d’arrivée dans 
l’existence de ces nouvelles générations. Il se concentra 
par conséquent sur l’accompagnement de la grossesse, 
l’accouchement et le soin des nourrissons, durant les treize 
premiers mois de leur vie. Dans ce contexte, le toucher 
yuki se révèle absolument central, et c’est pourquoi il 
me paraît judicieux de vous le faire expérimenter.

Ce qui est venu renforcer cette idée, c’est que lors 
d’une présentation comparative que Maï Le Dû a faite 
dans le cadre d’une analyse anthropologique de l’évo-
lution de leur pratique chez diverses sages-femmes, 
nous avons pu mettre en évidence l’importance déter-
minante de l’expérience personnelle dans ce processus, 
mais également combien il est difficile d’expliquer et 
de transmettre à des élèves la nature de ce que l’on 
a acquis au fil des années par l’expérience. Or, il me 
semble que c’est précisément ce que nous enseignons, 
nous, au Seitaï. Nous avons ainsi proposé un premier 
atelier à des étudiantes sages-femmes dans le cadre des 
UE de maïeutique à Tours qui vous ont été présentées 
hier, ce qui a permis de constater à la fois l’intérêt et 
l’ouverture d’esprit des futures sages-femmes quant à 
tous ces petits détails qui leur permettront d’acquérir 
plus rapidement cette expérience, et les retours posi-
tifs lorsqu’elles allaient ensuite travailler sur le terrain. 
Aujourd’hui, c’est l’occasion de nous appuyer sur votre 
propre expérience de praticiennes et praticiens pour 

atelier  

Toucher le corps, toucher la vie

ateliers



54
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Par Emmanuel Thibault, enseignant de Seitaï et anthropologue

dissertation plutôt que d’observer les gestes du maître 
en respectant l’honneur qui lui est fait. Il parle, Nan-in 
verse ; la tasse déborde et le visiteur soudain trempé 
s’exclame. Nan-in compare donc la tasse qui déborde 
avec son mental saturé débordant lui aussi, ne laissant 
aucune place pour recevoir réponse à ses questions.

Ce qui est passionnant dans le Seitaï, c’est qu’on y 
enseigne des gestes très simples qui mobilisent l’ensemble 
de l’organisme pour « se mettre en état de disponibilité pour 
se faire traverser 1 » non pas, dans notre cas, par le person-
nage de théâtre, mais par la vie qui nous anime. Ces gestes 
dont le premier est « l’expulsion du Ki résiduel », sorte de 
vidange du plexus solaire qui agit physiologiquement 
sur la qualité de la respiration en détendant le pied du 
diaphragme, permettent de reprendre conscience de l’ici 
et maintenant, cette fameuse unité de temps, lieu et action 
dont Hélène de Gunzbourg nous a rappelé l’importance, 
sur scène comme dans la salle d’accouchement, encore 
une fois. J’ajouterai que cette qualité de présence qui 
accompagne une respiration naturellement profonde et 
ventrale est importante à tout moment, dans ce temple 
de l’Être qu’est le corps tel que le décrivent les textes 
sacrés dont la théologienne Dominique Gauch nous a 
cité un exemple. Le témoignage de Céline Puill nous 
l’a confirmé, il est nécessaire de se mettre en condition 
d’équilibre et de sérénité pour pouvoir assumer cette 
qualité d’être très particulière que requiert l’art des sages-
femmes, par respect de la vie autant que de celles que 
l’on accompagne. La chose est d’autant plus importante 
que l’état psychocorporel se communique facilement 
d’une personne à l’autre, vous le savez bien, autant dans 
le sens de la tension excessive que de l’apaisement et de 
la sérénité. Nous commencerons donc par apprendre 
deux gestes simples que vous pourrez ensuite pratiquer 
chaque fois que le besoin s’en fait sentir : la vidange du 
plexus solaire, puis l’ajustement de la cage thoracique, 
obtenu en élevant les épaules, puis en joignant les 
omoplates tout en expirant. Après quelques répétitions 
de ces deux gestes, s’ils sont correctement exécutés bien 
sûr, on constate que la respiration recouvre sa plénitude 
– laquelle implique la région ventrale où s’insère, sur 
la partie lombaire supérieure de la colonne vertébrale, 

1.	 J-C Dutrey

prendre conscience de ce que vous avez déjà appliqué 
spontanément, et de ce qui peut-être a pu échapper à 
votre attention, en grande partie, je suppose, à cause 
des conditions très contraignantes dans lesquelles la 
plupart des sages-femmes sont contraintes de travailler 
actuellement.

Me basant sur les ateliers précédents, j’avais préparé 
une liste d’exercices, mais après ce que j’ai pu entendre 
dans les conférences d’hier et de ce matin, je vous avoue 
que j’ai été très heureusement surpris que chaque inter-
vention, à sa manière et dans le cadre de sa thématique, 
a mis en évidence ce qui constitue le cœur de la pratique 
du Seitaï, c’est-à-dire l’importance fondamentale dans 
votre art de s’adresser à l’essentialité de l’être. Selon 
l’approche de chaque intervenante et intervenant, j’ai pu 
entendre des mots comme la « poésie », le « mystère », 
« l’insaisissable », « l’indicible » – qui parfois, d’ailleurs, 
effraie et dont on ressent alors le besoin de ritualiser la 
gestion, ou que d’autres fois on préfère appeler « l’âme » 
–, mais aussi « mettre sa personne en retrait pour faire place 
à l’essentiel », « respecter la vie telle qu’elle apparaît sans 
la mutiler », etc. Je vais donc recentrer cet atelier sur ce 
thème. Le mystère de la vie, c’est cela que l’on observe, 
que l’on contacte, que l’on touche lorsque l’on touche 
le corps vivant, d’autant plus lorsqu’il s’agit de corps 
directement impliqués dans le drame – au sens théâtral 
d’un événement de très grande intensité qui mobilise 
une multitude d’enjeux – que constituent la gestation et 
surtout la naissance. Toucher la vie, cela peut s’apprendre 
et, mieux encore, tout le monde peut le faire.

Je souhaite donc, en vous invitant à observer concrè-
tement la vie à l’intérieur de vous-même, au départ 
tout simplement à travers l’observation du processus 
naturel de respiration, vous proposer une expérience 
poétique de soi qui porte la conscience à la rencontre 
de ce mystère du vivant. Par la suite, en abordant le yuki, 
toucher-respiration, nous pourrons étendre cette écoute 
à une expérience poétique de l’autre. Précisons-le, il ne 
s’agit pas d’une représentation mentale, d’une élaboration 
intellectuelle, mais au contraire de mettre le soi agissant 
en retrait pour observer avec la plus grande honnêteté ce 
phénomène qui existe et s’épanouit en chacun de nous, 
en deçà de toute intervention volontaire. C’est bien là en 
effet que se situe ce mystère du vivant, qui n’est caché 
que lorsqu’on l’étouffe sous le tumulte permanent de 
nos préoccupations.

Pour se mettre en condition de percevoir clairement ce 
phénomène subtil qu’est la respiration profonde, comme 
nous l’a indiqué le metteur en scène Jean-Christophe 
Dutrey, il est nécessaire de s’y préparer. C’est d’autant 
plus important dans les situations de stress, comme la 
scène ou la salle d’accouchement. « Il faut faire le vide 
pour pouvoir faire le plein » souligne-t-il, évoquant le conte 
oriental impliquant le maître de thé Nan-in dans lequel 
un visiteur venu l’interroger sur le zen se voit servir par 
le maître une tasse de thé pendant que lui s’épanche en 

Le mystère de la vie, c’est cela que 
l’on observe, que l’on contacte, que 
l’on touche lorsque l’on touche le 
corps vivant…

ateliers



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
55

Par Emmanuel Thibault, enseignant de Seitaï et anthropologue

une expression physiologique de ce « laisser-faire attentif » 
que mentionnait l’une d’entre vous 2.

Cette observation exige le silence, le préverbal ; nous 
l’aborderons par le toucher. En plaçant les mains sur 
son propre corps, son ventre, par exemple, on ajoute 
une dimension perceptive à cette observation du phé-
nomène vital. La main attentive se trouve incluse dans 
ce mouvement respiratoire qui implique la globalité de 
l’être, et pas seulement la fonction pulmonaire et ses 
échanges aérobies. Je parlerai donc ici de « toucher- 
respiration » pour décrire cette pratique fondamentale 
que l’on désigne au Seitaï par le mot yuki. La main posée 
sur le corps permet une médiation supplémentaire, 
souvent plus facile d’accès que la réflexivité pure. Dans 
le contexte de la maternité, durant la grossesse puis 
dans la relation avec le nourrisson, le contact de la main 
attentive est évidemment fondamental : la pratique du 
yuki représente pour la future mère la meilleure manière 
de communiquer corporellement avec son être profond, 
mais aussi avec cette nouvelle vie qui croît en elle. Elle 
permet d’éliminer le sentiment, courant dans la société 
moderne, que la grossesse est aliénante, et d’en restituer 
sa dimension épanouissante 3. Ce qui se transmet ainsi 
naturellement entre la mère et l’enfant, avant comme 
après sa naissance, c’est un lien manifestant l’amour, 
élan qui se trouve à l’origine du soin (caring). La relation 
à travers ce toucher-respiration en est la meilleure des 
manifestations et la plus spontanée. Fort heureusement, il 
n’est pas nécessaire d’être mère pour pouvoir ressentir et 
exprimer de l’amour pour la vie en soi, ou envers autrui.

Il serait donc regrettable que ce mystère vital, cette 
poésie à laquelle nous aspirons tous plus ou moins 
consciemment, reste cantonné au domaine de l’incons-
cient, et qu’il n’ait pour s’exprimer que le terrain du 
pulsionnel auquel l’inconscience le livre. Contempler 
cet indicible là où se trouve sa place naturelle, au cœur 
du cycle respiratoire, voilà précisément qui permet de 
le dé-livrer et de rendre à la vie sa liberté dans nos 
vies, et à la poésie l’occasion de nous inspirer. Il est vrai 

2. 	Voir Itsuo Tsuda, l’École de la respiration vol 1 : Le non-faire, Courrier du 
Livre, 1973

3.	 Je me permets de le dire sans aucun paternalisme, puisqu’il s’agit alors 
d’un constat personnel de la mère.

le pied du diaphragme –, mais également que l’activité 
cérébrale s’apaise, ce qu’indique l’apparition spontanée 
de bâillements, et que la circulation des fluides organiques 
se fait mieux, comme on peut le constater par un début 
de transpiration, la salivation ou la production de liquide 
lacrymal. Nous voici en condition pour observer la vie 
vivre et palpiter à l’intérieur de soi.

Cela commence par l’observation de la respiration 
naturelle, un phénomène physiologique qui nous semble 
insignifiant, mais qui est la première et la plus perceptible 
des manifestations de la vie dans le corps. Vivre, c’est 
se trouver en mouvement, le plus fondamental de ces 
mouvements étant évidemment l’alternance cyclique 
de contraction et de détente exprimée dans la pulsation 
cardiaque et dans la respiration. Accordons par consé-
quent de l’attention à ce phénomène pour mieux prendre 
conscience de la manière dont il survient naturellement 
en soi lorsque l’on s’abstient de toute intervention volon-
taire. La première chose que l’on constate, c’est que le 
fait d’accorder ainsi de l’attention à la vie en l’observant 
sans agir a sur elle un effet de détente, de régulation 
et d’optimisation. Le simple acte de poser son regard 
intérieur, sans intervenir en quoi que ce soit.

Puis l’on découvre que la respiration ne se limite pas à 
une alternance entre inspiration et expiration, mais que, 
comme une vague, cette activité respiratoire s’échoue 
sur des plages dont on découvre les modulations. Ces 
moments d’intervalle ont pour nom japonais kangeki, ce 
qui signifie « suspension du temps ». De fait, la perception 
de la temporalité y prend une qualité spécifique, que ce 
soit durant la phase pleine jitsu, que l’on peut apprendre 
à intensifier pour donner une certaine puissance à la 
vitalité individuelle, mais surtout durant la phase kyo, 
vide, qui nous intéresse aujourd’hui. C’est en effet en ce 
lieu bien concret, ce creux de la respiration, que se cache 
l’indifférencié, l’indicible mystère du vivant, le puits de 
la poésie, la source de l’inspiration, etc. Chacun peut en 
faire l’expérience directe en observant attentivement le 
cycle respiratoire naturel dans son propre corps. C’est 
de là que va surgir la prochaine inspiration. Ce kangeki 
est un rappel de la source de vie, de l’intra-utérin, voire 
de l’utérin cosmique, et il est aussi réceptacle ultime, 
abîme inconnaissance à la fin de toute existence. Voici de 
belles notions métaphysiques ; mais le plus passionnant, 
c’est qu’il est présent à chaque cycle respiratoire et que, 
par conséquent, on y plonge encore et encore, tout au 
long de notre vie. Cet intervalle peut diminuer jusqu’à 
quasiment disparaître en cas de stress. Il s’épanouit dans 
les moments de détente et conditionne la sensation de 
sérénité. Cela vaut donc la peine de lui accorder un 
minimum d’attention lorsque nous le pouvons, et même 
davantage. Dès lors que l’on observe sincèrement cette 
respiration spontanée, et en particulier le kangeki kyo, 
on constate que la détente psychocorporelle s’installe 
d’elle-même et que l’amplitude et l’intensité de ce cycle 
s’épanouissent. On découvre ainsi par l’expérience directe 

La pratique du yuki représente pour 
la future mère la meilleure manière 
de communiquer corporellement avec 
son être profond, mais aussi avec 
cette nouvelle vie qui croît en elle.

ateliers



56
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Par Emmanuel Thibault, enseignant de Seitaï et anthropologue

recevant se tiennent toujours en retrait dans le toucher-
respiration, car la relation qui se noue n’appartient pas à 
leur dimension, mais à celle de l’essentiel. Il ne s’agit pas 
d’une relation univoque, mais d’un phénomène d’échange 
que l’on observe advenir et dont on contemple les effets. 
Ainsi, le terme japonais qui définit cette relation, kannô, 
est-il directement issu du verbe ressentir, kanjiru, qui 
implique cette réciprocité : en japonais, on ne ressent que 
lorsqu’un lien bi-univoque se tisse. Nommer « relation » 
une autre forme d’intervention serait considéré comme 
une grave impolitesse et, en matière de Seitaï, une faute.

Jean-Christophe Dutrey a ainsi également attiré notre 
attention sur le fait que, dans l’art du spectacle, l’efface-
ment de soi s’avère indispensable pour laisser place au 
personnage que l’on souhaite incarner. Sans cet efface-
ment de soi, c’est l’échec assuré. Or, dans nos vies, c’est 
soi-même qu’il s’agit d’incarner, n’est-ce pas ? La difficulté 
réside dans le fait que le soi volontaire occupe souvent 
une place trop importante et ne ménage pas l’espace 
nécessaire au soi profond. Ce soi profond, je ne souhaite 
pas ici le qualifier davantage, afin d’éviter les travers de la 
fascination pour un nouveau « fantôme-fantasme » très 
courante dans la pop psy contemporaine. Conservons 
plutôt l’idée de la poésie, du mystère ou de l’essence. 
Pour les sages-femmes, leur art consiste à s’effacer devant 
la vie naissante pour l’accueillir au mieux. La situation 
des sages-femmes est à ce titre exceptionnelle, car, tout 
en participant activement à un événement d’une extraor-
dinaire intensité, elles ne sont ni celle qui donne la vie, 
ni celle ou celui qui la reçoit. Elles assistent, contribuent, 
mais elles doivent se tenir en retrait. Comme l’a rappelé 
Céline Puill, ce n’est pas chose facile. Bien des questions 
existentielles affleurent leur conscience : qui accouche 
qui ? Est-on soi-même accouchée lorsque l’on donne la 
vie ? Est-ce la mère ou l’enfant que l’on accompagne ? 
Ou encore – titre de conférence – la sage-femme a-t-elle 
un corps ? Et, dans l’affirmative, où et comment celui-ci 
se situe-t-il dans l’événement de la naissance ? Il est donc 
extrêmement signifiant pour elles que, dans l’art du tou-
cher-respiration yuki, il en aille exactement de même : 
on met le soi volontaire en retrait ; il est bien présent en 
tant qu’observateur attentif, mais la seule force agissante 
est la vie elle-même, à partir de ce « puits de mystère 
indicible » d’où elle surgit naturellement. Quel que soit 
le geste d’assistance effectué, lui aussi doit émaner de 
cette source. Qui donc mieux que les sages-femmes et 

cependant que le mystère nous étonne, nous angoisse et 
même nous terrifie, parfois. On l’a vu dans les exemples 
présentés par Marika Moisseeff. Ce qui peut susciter 
cette angoisse – et c’est encore plus vrai pour la mère 
enceinte – c’est de ressentir qu’au fond de soi, il n’y 
a pas que soi. Avant même d’être nous-mêmes, nous 
portons tous la vie en nous. Et même, en réalité, nous 
sommes portés par cette vie intérieure sans laquelle on 
n’existerait pas. Cet atelier a donc pour objectif de se 
familiariser avec cette sensation à travers l’écoute de soi, 
l’observation de la respiration et l’écoute de l’autre par 
le toucher-respiration. L’une des angoisses qui peuvent 
aussi surgir lorsque l’on découvre l’atemporalité du kan-
geki kyo, c’est un vertige. Or ce qui est éternel n’est pas 
permanent, figé ; c’est au contraire un simple moment 
dans le cycle de l’impermanence. L’opportunité extraor-
dinaire qu’offre la contemplation du kangeki kyo, c’est 
de pouvoir percevoir directement et concrètement cette 
notion à travers l’expérience et la sensation corporelle. Elle 
perd ainsi son potentiel vertigineux qui peut s’exprimer 
lorsque le mental est trop tendu.

La chanson d’Anne Sylvestre 4 sélectionnée par Marika 
Moisseeff pose une question importante « La vie que 
l’on a, la vie, on la donne, reste quoi ? ». La pratique du 
toucher-respiration répond à cette question en rappelant 
d’emblée par l’expérience corporelle que la vie n’est pas 
une chose que l’on possède, comme un objet quanti-
fiable et consommable que l’on recevrait en dotation à 
la naissance, que l’on pourrait donner à certaines per-
sonnes soigneusement sélectionnées en toutes petites 
doses et qui finirait par s’épuiser, soldant notre compte 
avec, en prime, des problèmes de santé lorsqu’on se 
trouve menacé d’être dans le rouge… Non, la vie n’est 
pas une quantité d’énergie, le fuel du corps. Dès qu’on 
se met à son écoute – le plus facile étant l’écoute de la 
respiration –, on constate que la vie échappe au contrôle 
volontaire et que, par conséquent, on est incapable de 
la « donner » ou la « retenir » davantage que quelques 
brefs instants, mais qu’elle constitue paradoxalement 
une ressource inépuisable. On est fréquemment étonné 
d’avoir accès à une vitalité inattendue, alors que lorsqu’on 
se trouve à court, il est toujours possible d’identifier à 
cela une cause corporelle, une faiblesse du contenant 
et non du principe animateur. Par conséquent, cessons 
de parler de la vie que l’on a et tentons de considérer 
l’existence à partir de la vie que l’on est.

Yuki consiste donc à contempler la vie dans une 
totale absence d’esprit de consommation, et surtout de 
consommation de l’autre dans son individualité, ne fût-ce 
que dans une perspective thérapeutique. Il ne s’agit ni 
d’apporter une quantité d’énergie que l’on posséderait 
et que l’on transmettrait à l’autre par bonté ou pour 
exhiber son « pouvoir », ni d’agir dans l’intention de le 
« guérir ». L’individualité de l’intervenant comme celle du 

4.	 Anne Sylvestre, Berceuse aux petits vampires.

Pour les sages-femmes, leur art 
consiste à s’effacer devant la vie 
naissante pour l’accueillir au mieux.

ateliers



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
57

Par Emmanuel Thibault, enseignant de Seitaï et anthropologue

désignait à l’origine non pas, comme aujourd’hui, le 
mental, mais le souffle vital animant la physis. On trouve 
ainsi dans l’étymologie occidentale des correspondances 
de vocabulaire assez bonnes entre le grec ancien physis 
et le japonais taï 体, concept qui englobe l’unité psy-
chocorporelle sans séparer ni opposer le physiologique 
et le psychologique, et entre psyche comprise dans son 
sens originel avec Ki 気. L’essentialité de l’individu, c’est 
la vie qui l’anime, souligne le philosophe ; en japonais, la 
perception que l’on a de cette essentialité porte le nom 
de Ki. Nous sommes donc tous d’accord ici qu’il ne s’agit 
jamais de juger la vie, mais de l’observer, de la respecter 
et de la cultiver, et c’est bon de l’entendre redire. Ce 
fameux « prendre soin de l’être » constitue le cœur de 
la véritable thérapeutique 5. Il ne s’agit jamais non plus 
d’ordonner, de compléter, de parfaire, ni de corriger la 
vie, mais d’en accepter le désordre apparent, un incom-
préhensible mélange, car bien trop complexe pour être 
appréhendé par l’intellect dans toute son ampleur. On 
apprend toujours à ressentir comment ce désordre est 
profondément coordonné, en tout premier lieu par sa 
tendance spontanée à l’homéostasie. Le mot grec ethos 
ἦθος désigne l’ensemble des habitudes et la manière 
d’être d’un individu. Ce terme correspond directement 
au japonais taïheki – tendances corporelles – dont nous 
savons au Seitaï qu’elles sont très directement liées à la 
structure corporelle de chacun. Lorsque nous parlons 
d’ethos en Occident, on fait en général référence à des 
qualités acquises, à une seconde nature ajoutée ou 
élaborée par-dessus le vital. Ainsi l’éthique concerne-t-
elle, chez nous, le comportement, alors qu’au Seitaï on 
fait émerger une forme d’éthique naturelle qui dépend 
intimement de la coordination psychocorporelle. Le 
philosophe nous rappelle encore que cet ethos s’exprime 
à travers une expression formelle, une apparence, la 
Gestalt qui fut théorisée en Occident par des psycho-
logues, dont l’Allemand Wertheimer 6 ; mais au Seitaï, 
nous préférons aborder cela par l’observation attentive 

5.	 Voir Jean-Yves Leloup, Prendre soin de l’être, Philon et les thérapeutes 
d’Alexandrie, Albin Michel, 1993

6.	 Max Wertheimer, « Experimentelle Studien über das Sehen der Bewegung » 
in Zeitschrift für Psychologie, 1912

les mères peut comprendre le yuki ? Comment s’étonner 
que Noguchi ait fini par ne plus s’occuper que de cela ?

Après avoir exercé sur soi-même, de manière pro-
gressive, la perception du toucher-respiration, d’abord 
immobile, puis en déplaçant une main tout en respectant 
l’alternance entre l’inspir et l’expir, puis en expérimentant 
sur son propre corps comment il est possible de prati-
quer un toucher plus profond, en respectant toujours 
cette notion et en focalisant son attention sur l’écoute 
de la réaction corporelle durant l’intervalle du creux de 
la respiration, on pourra envisager d’inclure une autre 
personne dans cette relation. Nous choisirons donc un ou 
une partenaire, commencerons par poser doucement les 
mains sur son crâne, la gauche sur le front, la droite sur 
l’occiput – c’est-à-dire dans le prolongement de l’axe céré-
bral –, puis nous observerons, comme précédemment, 
cette respiration qui passe par soi et notamment par les 
mains, sans rien faire de particulier. Vous le constaterez 
par vous-mêmes, le corps de la personne assise devant 
vous va se relaxer au bout de quelques instants, signe 
que la région située sous les mains, le système nerveux 
central, se détend. Celle-ci va alors s’allonger sur le dos 
et nous prolongerons ce toucher-respiration en posant 
délicatement les mains sur son corps, soit deux mains sur 
le ventre, soit la main droite sur le ventre et la gauche 
à l’épaule. Nous pratiquerons ensuite cette observation 
de la vie profonde pendant un moment, cette fois-ci 
en observant ce qui se passe sous nos mains, dans le 
corps de l’autre. L’attention reste principalement dirigée 
sur l’intervalle de « suspension du temps », le kangeki 
kyo, sur la qualité de l’inspiration qui en surgit, et sur le 
kannô, la qualité de cette relation qui s’établit sous les 
mains. Lorsque cette sensation est devenue bien claire, 
on peut, comme on l’a pratiqué auparavant sur soi-même, 
s’essayer à déplacer les mains doucement en respectant 
la respiration naturelle, ce qui vous rappellera évidem-
ment la pratique du toucher utérin, puis à exercer une 
certaine pression – ce que nous ferons alternativement 
sur un flanc puis l’autre, dans la région charnue, pour 
éviter de fausses manipulations. Finalement, le temps 
nous manquera malheureusement pour exercer une 
pression un peu plus technique qui ressemble davantage 
à votre pratique habituelle, mais je vous démontrerai 
brièvement une application qui respecte toujours cette 
respiration naturelle et profonde.

Le philosophe Dominique Folscheid nous a rappelé 
quelques notions étymologiques importantes qui éclairent 
le thème qui nous intéresse, un peu comme je tente de 
le faire, à la mesure de mes compétences, à l’aide de 
quelques termes japonais propres au Seitaï. Le terme grec 
physis, ϕ́υσις, est souvent traduit par « nature », mais il 
désigne plus précisément l’état natif, et donc l’incarnation 
ou ce que Folscheid appellera la « chair », plutôt que 
le corps comme nous l’entendons couramment avec 
l’adjectif « physique » que l’on oppose au « psychique ». 
Ce mot-là provient du substantif psyche, ψυχή, qui ne 

Nous sommes donc tous d’accord 
ici qu’il ne s’agit jamais de juger 
la vie, mais de l’observer, de la 
respecter et de la cultiver, et c’est 
bon de l’entendre redire.

ateliers


