Art Aborigene

TOUCHER LE CORPS,
TOUGHER LAVIE




Les D.O.

) ATEUIERS

ATELIER

EMMANUEL THIBAULT,

Toucher le corps, toucher la vie

JE COMMENCERAI PAR REMERCIER LES
ORGANISATEURS DE CE CONGRES de m'avoir
permis d'y contribuer avec cet atelier, ainsi

gue vous-mémes pour votre participation.
L'approche du toucher que je vais vous proposer
est empruntée a la pédagogie Seitai Shido,
fondée par le thaumaturge japonais Haruchika
Noguchi (1911-1976), que je pratique depuis
une trentaine d'années et que j'enseigne. Pour
que vous Compreniez mieux pourquoi NoUs
avons effectué ce rapprochement avec l'art des
sages-femmes, Mai Le D( et moj, a I'occasion de
recherches menées en commun dans le domaine
de 'anthropologie, je vais brievement situer
I'évolution de la carriere d'H. Noguchi,

écouvert comme guérisseur naturel des son en-

fance, comme c’est généralement le cas pour les

thaumaturges, plus précisément dans les condi-
tions trés pénibles qui ont suivi le grand tremblement de
terre de 1923 lors duquel la région de Tokyo a été en
grande partie détruite, le jeune Noguchi, qui €était doté
d’'une curiosité insatiable et d'un dynamisme particulier,
s'est tres vite retrouve, en tant que jeune adulte, a la téte
d'une école de thérapeutique traditionnelle d’envergure
— au point que son utilité a été reconnue par le ministere
japonais de la Santé. Mais, chose totalement inédite, apres
un certain nombre d’années de succes dans la formation
de thérapeutes et ayant lui-méme acquis une renommée
importante, Noguchi décida, non seulement de fermer
cette école, mais de modifier radicalement |'orientation
de son enseignement. Se basant sur |'expérience de
la thérapie qu'il avait acquise, il lui semblait vain, en
effet, d'apporter une solution ponctuelle aux troubles
de santé d'individus qui finissaient par revenir le voir
pour de nouveaux symptomes, cherchant toujours une
assistance extérieure a une problématique qui était le
résultat de situations personnelles, de comportements
ou d’environnements qu'ils ne faisaient pas évoluer, et
qui généraient par conséquent de nouvelles pathologies.
Noguchi réexprima par conséquent son enseignement
pour le transformer en une approche pédagogique et alla
jusqu'a interdire formellement a ses €leves de pratiquer la

thérapeutique. Comme on peut sy attendre, une bonne
partie d’entre eux choisirent de ne pas le suivre, car ils
en tiraient leurs ressources. Cette nouvelle approche,
le Seitai Shido, comporte une branche destinée a des
professionnels qui interviennent par des réajustements
psychocorporels, sorte de pédagogie visant le corps plutot
que l'intellect, mais également une section ouverte au
grand public, afin que tout le monde puisse prendre en
main ses propres problemes d'équilibre, d'épanouissement
personnel et de santé avant d’avoir, en cas de véritable
urgence, a recourir a une aide professionnelle extérieure.
C'est dans cet enseignement, d'un abord ais€, que s'inscrit
la pratique de yuki, inspirée de l'imposition des mains
traditionnelle que I'on retrouve dans toutes les cultures
du monde et au Japon en particulier. Mais I'évolution
personnelle du fondateur ne s'arréte pas la — et c’est ce
qui nous concerne directement. Durant les dernieres
années de sa vie, Noguchi délégua le domaine des soins
aux adultes a ses assistants et il choisit de ne se consacrer
qu’aux générations futures, dans l'idée pragmatique et
un peu radicale que son travail pourrait avoir des effets
plus profonds en optimisant les conditions d'arrivée dans
l'existence de ces nouvelles générations. Il se concentra
par conséquent sur I'accompagnement de la grossesse,
'accouchement et le soin des nourrissons, durant les treize
premiers mois de leur vie. Dans ce contexte, le toucher
yuki se révele absolument central, et c’est pourquoi il
me parait judicieux de vous le faire expérimenter.

Ce qui est venu renforcer cette idée, c’est que lors
d’'une présentation comparative que Mai Le Du a faite
dans le cadre d'une analyse anthropologique de I'évo-
lution de leur pratique chez diverses sages-femmes,
nous avons pu mettre en évidence l'importance déter-
minante de I'expérience personnelle dans ce processus,
mais également combien il est difficile d’expliquer et
de transmettre a des €éleves la nature de ce que l'on
a acquis au fil des années par l'expérience. Or, il me
semble que c’est précisément ce que nous enseignons,
nous, au Seitai. Nous avons ainsi proposé un premier
atelier a des étudiantes sages-femmes dans le cadre des
UE de maieutique a Tours qui vous ont €té présentées
hier, ce qui a permis de constater a la fois l'intérét et
I'ouverture d’esprit des futures sages-femmes quant a
tous ces petits détails qui leur permettront d’acquérir
plus rapidement cette expérience, et les retours posi-
tifs lorsqu’elles allaient ensuite travailler sur le terrain.
Aujourd’hui, c’est 'occasion de nous appuyer sur votre
propre expérience de praticiennes et praticiens pour




EMMANUEL THIBAULT,

prendre conscience de ce que vous avez déja appliqué
spontanément, et de ce qui peut-étre a pu échapper a
votre attention, en grande partie, je suppose, a cause
des conditions tres contraignantes dans lesquelles la
plupart des sages-femmes sont contraintes de travailler
actuellement.

Me basant sur les ateliers précédents, j'avais préparé
une liste d’exercices, mais apres ce que j'ai pu entendre
dans les conférences d'hier et de ce matin, je vous avoue
que j'ai été tres heureusement surpris que chaque inter-
vention, a sa maniere et dans le cadre de sa thématique,
a mis en évidence ce qui constitue le cceur de la pratique
du Seitai, c'est-a-dire I'importance fondamentale dans
votre art de s'adresser a l'essentialité de I'étre. Selon
I'approche de chaque intervenante et intervenant, j'ai pu
entendre des mots comme la « poésie », le « mystere »,
« l'insaisissable », « I'indicible » — qui parfois, d'ailleurs,
effraie et dont on ressent alors le besoin de ritualiser la
gestion, ou que d'autres fois on préfere appeler « 'ame »
—, mais aussi « mettre sa personne en retrait pour faire place
a l'essentiel », « respecter la vie telle qu’elle apparait sans
la mutiler », etc. Je vais donc recentrer cet atelier sur ce
theme. Le mystere de la vie, c’est cela que I'on observe,
que l'on contacte, que 1'on touche lorsque 1'on touche
le corps vivant, d'autant plus lorsqu’il s'agit de corps
directement impliqués dans le drame — au sens théatral
d'un événement de trés grande intensité qui mobilise
une multitude d’enjeux — que constituent la gestation et
surtout la naissance. Toucher la vie, cela peut s'apprendre
et, mieux encore, tout le monde peut le faire.

Je souhaite donc, en vous invitant a observer concre-
tement la vie a l'intérieur de vous-méme, au départ
tout simplement a travers I'observation du processus
naturel de respiration, vous proposer une expérience
poétique de soi qui porte la conscience a la rencontre
de ce mystere du vivant. Par la suite, en abordant le yuki,
toucher-respiration, nous pourrons étendre cette écoute
a une expérience poétique de l'autre. Précisons-le, il ne
s'agit pas d'une représentation mentale, d'une élaboration
intellectuelle, mais au contraire de mettre le soi agissant
en retrait pour observer avec la plus grande honnéteté ce
phénomene qui existe et s'épanouit en chacun de nous,
en deca de toute intervention volontaire. C'est bien la en
effet que se situe ce mystere du vivant, qui n’est caché
que lorsqu’on I'étouffe sous le tumulte permanent de
nos préoccupations.

Pour se mettre en condition de percevoir clairement ce
phénomene subtil qu'est la respiration profonde, comme
nous l'a indiqué le metteur en scene Jean-Christophe
Dutrey, il est nécessaire de sy préparer. C'est d’autant
plus important dans les situations de stress, comme la
scene ou la salle d’accouchement. « Il faut faire le vide
pour pouvoir faire le plein » souligne-t-il, évoquant le conte
oriental impliquant le maitre de thé Nan-in dans lequel
un visiteur venu l'interroger sur le zen se voit servir par
le maitre une tasse de thé pendant que lui s'épanche en

) ATEUIERS

LL

Le mystere de la vie, C'est cela que
I'on observe, que I'on contacte, que

I'on touche lorsque I'on touche le
corps vivant..

77

dissertation plutot que d’observer les gestes du maitre
en respectant I'honneur qui lui est fait. Il parle, Nan-in
verse; la tasse déborde et le visiteur soudain trempé
s'exclame. Nan-in compare donc la tasse qui déborde
avec son mental saturé débordant lui aussi, ne laissant
aucune place pour recevoir réponse a ses questions.
Ce qui est passionnant dans le Seitai, c'est qu'on y
enseigne des gestes tres simples qui mobilisent 'ensemble
de l'organisme pour « se mettre en état de disponibilité pour
se faire traverser ' » non pas, dans notre cas, par le person-
nage de théatre, mais par la vie qui nous anime. Ces gestes
dont le premier est « I'expulsion du Ki résiduel », sorte de
vidange du plexus solaire qui agit physiologiquement
sur la qualité de la respiration en détendant le pied du
diaphragme, permettent de reprendre conscience de l'ici
et maintenant, cette fameuse unité de temps, lieu et action
dont Hélene de Gunzbourg nous a rappelé l'importance,
sur scene comme dans la salle d’accouchement, encore
une fois. ]'ajouterai que cette qualité de présence qui
accompagne une respiration naturellement profonde et
ventrale est importante a tout moment, dans ce temple
de I'Etre qu'est le corps tel que le décrivent les textes
sacrés dont la théologienne Dominique Gauch nous a
cité un exemple. Le témoignage de Céline Puill nous
l'a confirmé, il est nécessaire de se mettre en condition
d'équilibre et de sérénité pour pouvoir assumer cette
qualité d'étre tres particuliere que requiert 'art des sages-
femmes, par respect de la vie autant que de celles que
'on accompagne. La chose est d’autant plus importante
que l'état psychocorporel se communique facilement
d'une personne a l'autre, vous le savez bien, autant dans
le sens de la tension excessive que de I'apaisement et de
la sérénité. Nous commencerons donc par apprendre
deux gestes simples que vous pourrez ensuite pratiquer
chaque fois que le besoin s'en fait sentir: la vidange du
plexus solaire, puis l'ajustement de la cage thoracique,
obtenu en élevant les €paules, puis en joignant les
omoplates tout en expirant. Apres quelques répétitions
de ces deux gestes, s'ils sont correctement exécutés bien
sUr, on constate que la respiration recouvre sa plénitude
— laquelle implique la région ventrale ou s'insere, sur
la partie lombaire supérieure de la colonne vertébrale,

1. J-C Dutrey

LesD.O.



Les D.O.

) ATEUIERS

le pied du diaphragme —, mais également que l'activité
cérébrale s'apaise, ce qu'indique I'apparition spontanée
de baillements, et que la circulation des fluides organiques
se fait mieux, comme on peut le constater par un début
de transpiration, la salivation ou la production de liquide
lacrymal. Nous voici en condition pour observer la vie
vivre et palpiter a l'intérieur de soi.

Cela commence par l'observation de la respiration
naturelle, un phénomene physiologique qui nous semble
insignifiant, mais qui est la premiére et la plus perceptible
des manifestations de la vie dans le corps. Vivre, c'est
se trouver en mouvement, le plus fondamental de ces
mouvements étant évidemment l'alternance cyclique
de contraction et de détente exprimée dans la pulsation
cardiaque et dans la respiration. Accordons par consé-
quent de l'attention a ce phénomene pour mieux prendre
conscience de la maniere dont il survient naturellement
en soi lorsque I'on s'abstient de toute intervention volon-
taire. La premiéere chose que 1'on constate, c’est que le
fait d’accorder ainsi de I'attention a la vie en I'observant
sans agir a sur elle un effet de détente, de régulation
et d'optimisation. Le simple acte de poser son regard
intérieur, sans intervenir en quoi que ce soit.

Puis I'on découvre que la respiration ne se limite pas a
une alternance entre inspiration et expiration, mais que,
comme une vague, cette activité respiratoire s'échoue
sur des plages dont on découvre les modulations. Ces
moments d'intervalle ont pour nom japonais kangeki, ce
qui signifie « suspension du temps ». De fait, la perception
de la temporalité y prend une qualité spécifique, que ce
soit durant la phase pleine jitsu, que |'on peut apprendre
a intensifier pour donner une certaine puissance a la
vitalité individuelle, mais surtout durant la phase kyo,
vide, qui nous intéresse aujourd'hui. C'est en effet en ce
lieu bien concret, ce creux de la respiration, que se cache
l'indifférenci€, I'indicible mystere du vivant, le puits de
la poésie, la source de l'inspiration, etc. Chacun peut en
faire I'expérience directe en observant attentivement le
cycle respiratoire naturel dans son propre corps. C'est
de la que va surgir la prochaine inspiration. Ce kangeki
est un rappel de la source de vie, de l'intra-utérin, voire
de l'utérin cosmique, et il est aussi réceptacle ultime,
abime inconnaissance a la fin de toute existence. Voici de
belles notions métaphysiques ; mais le plus passionnant,
c'est qu'il est présent a chaque cycle respiratoire et que,
par conséquent, on y plonge encore et encore, tout au
long de notre vie. Cet intervalle peut diminuer jusqu’a
quasiment disparaitre en cas de stress. Il s'épanouit dans
les moments de détente et conditionne la sensation de
sérénité. Cela vaut donc la peine de lui accorder un
minimum d'attention lorsque nous le pouvons, et méme
davantage. Des lors que 1'on observe sincerement cette
respiration spontanée, et en particulier le kangeki kyo,
on constate que la détente psychocorporelle s'installe
d’elle-méme et que I'amplitude et l'intensité de ce cycle
s'épanouissent. On découvre ainsi par I'expérience directe

EMMANUEL THIBAULT,

LL

La pratique du yuki représente pour
la future mere la meilleure maniere

de communiquer corporellement avec

son étre profond, mais aussi avec
cette nouvelle vie qui croit en elle,

77

une expression physiologique de ce « laisser-faire attentif »
que mentionnait I'une d’entre vous?.

Cette observation exige le silence, le préverbal ; nous
l'aborderons par le toucher. En plagant les mains sur
son propre corps, son ventre, par exemple, on ajoute
une dimension perceptive a cette observation du phé-
nomene vital. La main attentive se trouve incluse dans
ce mouvement respiratoire qui implique la globalité de
l'étre, et pas seulement la fonction pulmonaire et ses
échanges aérobies. Je parlerai donc ici de « toucher-
respiration » pour décrire cette pratique fondamentale
que l'on désigne au Seitai par le mot yuki. La main posée
sur le corps permet une médiation supplémentaire,
souvent plus facile d’acces que la réflexivité pure. Dans
le contexte de la maternité, durant la grossesse puis
dans la relation avec le nourrisson, le contact de la main
attentive est évidemment fondamental : la pratique du
yuki représente pour la future mere la meilleure maniere
de communiquer corporellement avec son étre profond,
mais aussi avec cette nouvelle vie qui croit en elle. Elle
permet d'éliminer le sentiment, courant dans la société
moderne, que la grossesse est aliénante, et d’'en restituer
sa dimension épanouissante® Ce qui se transmet ainsi
naturellement entre la meére et I'enfant, avant comme
apres sa naissance, c'est un lien manifestant 'amour,
€élan qui se trouve a |'origine du soin (caring). La relation
a travers ce toucher-respiration en est la meilleure des
manifestations et la plus spontanée. Fort heureusement, il
n’est pas nécessaire d'étre mere pour pouvoir ressentir et
exprimer de I'amour pour la vie en soi, ou envers autrui.

Il serait donc regrettable que ce mystere vital, cette
poésie a laquelle nous aspirons tous plus ou moins
consciemment, reste cantonné au domaine de l'incons-
cient, et quil n‘ait pour s'exprimer que le terrain du
pulsionnel auquel l'inconscience le livre. Contempler
cet indicible la ou se trouve sa place naturelle, au coeur
du cycle respiratoire, voila précisément qui permet de
le dé-livrer et de rendre a la vie sa liberté dans nos
vies, et a la poésie I'occasion de nous inspirer. Il est vrai

2. Voir Itsuo Tsuda, I'Ecole de la respiration vol 1 : Le non-faire, Courrier du
Livre, 1973

3. Je me permets de le dire sans aucun paternalisme, puisqu'il s'agit alors
d'un constat personnel de la mere.




EMMANUEL THIBAULT,

cependant que le mystere nous étonne, nous angoisse et
meéme nous terrifie, parfois. On I'a vu dans les exemples
présentés par Marika Moisseeff. Ce qui peut susciter
cette angoisse — et c’est encore plus vrai pour la mere
enceinte — c’est de ressentir qu'au fond de soi, il n'y
a pas que soi. Avant méme d'étre nous-mémes, nous
portons tous la vie en nous. Et méme, en réalité, nous
sommes portés par cette vie intérieure sans laquelle on
n’existerait pas. Cet atelier a donc pour objectif de se
familiariser avec cette sensation a travers I'écoute de soi,
'observation de la respiration et I'écoute de l'autre par
le toucher-respiration. L'une des angoisses qui peuvent
aussi surgir lorsque I'on découvre I'atemporalité du kan-
geki kyo, c’est un vertige. Or ce qui est éternel n’est pas
permanent, figé; c’'est au contraire un simple moment
dans le cycle de Iimpermanence. Lopportunité extraor-
dinaire qu’offre la contemplation du kangeki kyo, c’est
de pouvoir percevoir directement et concretement cette
notion a travers I'expérience et la sensation corporelle. Elle
perd ainsi son potentiel vertigineux qui peut s'exprimer
lorsque le mental est trop tendu.

La chanson d’Anne Sylvestre * sélectionnée par Marika
Moisseeff pose une question importante « La vie que
l'on a, la vie, on la donne, reste quoi? ». La pratique du
toucher-respiration répond a cette question en rappelant
d’emblée par l'expérience corporelle que la vie n’est pas
une chose que l'on posseéde, comme un objet quanti-
fiable et consommable que I'on recevrait en dotation a
la naissance, que l'on pourrait donner a certaines per-
sonnes soigneusement sélectionnées en toutes petites
doses et qui finirait par s'épuiser, soldant notre compte
avec, en prime, des problemes de santé lorsqu’on se
trouve menacé d'étre dans le rouge... Non, la vie n’est
pas une quantité d'énergie, le fuel du corps. Des qu'on
se met a son écoute — le plus facile étant 'écoute de la
respiration —, on constate que la vie échappe au controle
volontaire et que, par conséquent, on est incapable de
la « donner » ou la « retenir » davantage que quelques
brefs instants, mais qu’elle constitue paradoxalement
une ressource inépuisable. On est fréquemment étonné
d’avoir acces a une vitalité inattendue, alors que lorsqu’on
se trouve a court, il est toujours possible d'identifier a
cela une cause corporelle, une faiblesse du contenant
et non du principe animateur. Par conséquent, cessons
de parler de la vie que l'on a et tentons de considérer
l'existence a partir de la vie que I'on est.

Yuki consiste donc a contempler la vie dans une
totale absence d’esprit de consommation, et surtout de
consommation de I'autre dans son individualité, ne fut-ce
que dans une perspective thérapeutique. Il ne s'agit ni
d’apporter une quantité d'énergie que I'on posséderait
et que l'on transmettrait a l'autre par bonté ou pour
exhiber son « pouvoir », ni d’agir dans l'intention de le

) ATEUIERS

recevant se tiennent toujours en retrait dans le toucher-
respiration, car la relation qui se noue n’appartient pas a
leur dimension, mais a celle de l'essentiel. Il ne s'agit pas
d'une relation univoque, mais d'un phénomene d’échange
que l'on observe advenir et dont on contemple les effets.
Ainsi, le terme japonais qui définit cette relation, kanna,
est-il directement issu du verbe ressentir, kanjiru, qui
implique cette réciprocité : en japonais, on ne ressent que
lorsqu’un lien bi-univoque se tisse. Nommer « relation »
une autre forme d'intervention serait considéré comme
une grave impolitesse et, en matiere de Seitai, une faute.

Jean-Christophe Dutrey a ainsi également attiré notre
attention sur le fait que, dans I'art du spectacle, I'efface-
ment de soi s'avere indispensable pour laisser place au
personnage que l'on souhaite incarner. Sans cet efface-
ment de soi, c'est I'échec assuré. Or, dans nos vies, c’est
soi-méme qu'il s'agit d'incarner, n'est-ce pas? La difficulté
réside dans le fait que le soi volontaire occupe souvent
une place trop importante et ne ménage pas l'espace
nécessaire au soi profond. Ce soi profond, je ne souhaite
pas ici le qualifier davantage, afin d’éviter les travers de la
fascination pour un nouveau « fantome-fantasme » tres
courante dans la pop psy contemporaine. Conservons
plutot I'idée de la poésie, du mystere ou de I'essence.
Pour les sages-femmes, leur art consiste a s'effacer devant
la vie naissante pour l'accueillir au mieux. La situation
des sages-femmes est a ce titre exceptionnelle, car, tout
en participant activement a un événement d'une extraor-
dinaire intensité, elles ne sont ni celle qui donne la vie,
ni celle ou celui qui la recgoit. Elles assistent, contribuent,
mais elles doivent se tenir en retrait. Comme l'a rappelé
Céline Puill, ce n’est pas chose facile. Bien des questions
existentielles affleurent leur conscience: qui accouche
qui? Est-on soi-méme accouchée lorsque 1'on donne la
vie? Est-ce la mere ou I'enfant que 'on accompagne?
Ou encore — titre de conférence — la sage-femme a-t-elle
un corps? Et, dans I'affirmative, ou et comment celui-ci
se situe-t-il dans I'événement de la naissance? Il est donc
extrémement signifiant pour elles que, dans l'art du tou-
cher-respiration yuki, il en aille exactement de méme:
on met le soi volontaire en retrait; il est bien présent en
tant qu’observateur attentif, mais la seule force agissante
est la vie elle-méme, a partir de ce « puits de mystere
indicible » d'ou elle surgit naturellement. Quel que soit
le geste d'assistance effectu€, lui aussi doit émaner de
cette source. Qui donc mieux que les sages-femmes et

LL

Pour les sages-femmes, leur art
consiste a s'effacer devant la vie

« guérir ». Lindividualité de I'intervenant comme celle du naissante pour "accueillir au mieux.

4, Anne Sylvestre, Berceuse aux petits vampires, 7 7

LesD.O.



Les D.O.

©) ATELIERS

les meres peut comprendre le yuki? Comment s'étonner
que Noguchi ait fini par ne plus s'occuper que de cela?

Apres avoir exercé sur soi-méme, de maniéere pro-
gressive, la perception du toucher-respiration, d’abord
immobile, puis en déplagant une main tout en respectant
l'alternance entre l'inspir et I'expir, puis en expérimentant
sur son propre corps comment il est possible de prati-
quer un toucher plus profond, en respectant toujours
cette notion et en focalisant son attention sur I'écoute
de la réaction corporelle durant l'intervalle du creux de
la respiration, on pourra envisager d'inclure une autre
personne dans cette relation. Nous choisirons donc un ou
une partenaire, commencerons par poser doucement les
mains sur son crane, la gauche sur le front, la droite sur
l'occiput — c'est-a-dire dans le prolongement de I'axe céré-
bral —, puis nous observerons, comme précédemment,
cette respiration qui passe par soi et notamment par les
mains, sans rien faire de particulier. Vous le constaterez
par vous-mémes, le corps de la personne assise devant
vous va se relaxer au bout de quelques instants, signe
que la région située sous les mains, le systeme nerveux
central, se détend. Celle-ci va alors s'allonger sur le dos
et nous prolongerons ce toucher-respiration en posant
délicatement les mains sur son corps, soit deux mains sur
le ventre, soit la main droite sur le ventre et la gauche
a I'épaule. Nous pratiquerons ensuite cette observation
de la vie profonde pendant un moment, cette fois-ci
en observant ce qui se passe sous nos mains, dans le
corps de l'autre. Lattention reste principalement dirigée
sur l'intervalle de « suspension du temps », le kangeki
kyo, sur la qualité de l'inspiration qui en surgit, et sur le
kanno, la qualité de cette relation qui s'établit sous les
mains. Lorsque cette sensation est devenue bien claire,
on peut, comme on l'a pratiqué auparavant sur soi-méme,
s'essayer a déplacer les mains doucement en respectant
la respiration naturelle, ce qui vous rappellera évidem-
ment la pratique du toucher utérin, puis a exercer une
certaine pression — ce que nous ferons alternativement
sur un flanc puis l'autre, dans la région charnue, pour
éviter de fausses manipulations. Finalement, le temps
nous manquera malheureusement pour exercer une
pression un peu plus technique qui ressemble davantage
a votre pratique habituelle, mais je vous démontrerai
brievement une application qui respecte toujours cette
respiration naturelle et profonde.

Le philosophe Dominique Folscheid nous a rappelé
quelques notions étymologiques importantes qui éclairent
le theme qui nous intéresse, un peu comme je tente de
le faire, a la mesure de mes compétences, a l'aide de
quelques termes japonais propres au Seitai. Le terme grec
physis, ¢vaig, est souvent traduit par « nature », mais il
désigne plus précisément I'état natif, et donc l'incarnation
ou ce que Folscheid appellera la « chair », plutot que
le corps comme nous I'entendons couramment avec
l'adjectif « physique » que I'on oppose au « psychique ».
Ce mot-la provient du substantif psyche, yvyy, qui ne

EMMANUEL THIBAULT,

LL

Nous sommes donc tous d'accord
ici qu'il ne s'agit jamais de juger

la vie, mais de 'observer, de |3
respecter et de la cultiver, et C'est
bon de I'entendre redire.

77

désignait a l'origine non pas, comme aujourd’hui, le
mental, mais le souffle vital animant la physis. On trouve
ainsi dans I'étymologie occidentale des correspondances
de vocabulaire assez bonnes entre le grec ancien physis
et le japonais tai #&, concept qui englobe l'unité psy-
chocorporelle sans séparer ni opposer le physiologique
et le psychologique, et entre psyche comprise dans son
sens originel avec Ki X.. Lessentialité de I'individu, ¢’est
la vie qui I'anime, souligne le philosophe ; en japonais, la
perception que 'on a de cette essentialité porte le nom
de Ki. Nous sommes donc tous d’accord ici qu'il ne s'agit
jamais de juger la vie, mais de I'observer, de la respecter
et de la cultiver, et c'est bon de I'entendre redire. Ce
fameux « prendre soin de I'étre » constitue le coeur de
la véritable thérapeutique®. Il ne s'agit jamais non plus
d’'ordonner, de compléter, de parfaire, ni de corriger la
vie, mais d’en accepter le désordre apparent, un incom-
préhensible mélange, car bien trop complexe pour étre
appréhendé par l'intellect dans toute son ampleur. On
apprend toujours a ressentir comment ce désordre est
profondément coordonné, en tout premier lieu par sa
tendance spontanée a 'homéostasie. Le mot grec ethos
fog désigne 'ensemble des habitudes et la maniere
d'étre d'un individu. Ce terme correspond directement
au japonais taiheki — tendances corporelles — dont nous
savons au Seitai qu’elles sont tres directement li€es a la
structure corporelle de chacun. Lorsque nous parlons
d’ethos en Occident, on fait en général référence a des
qualités acquises, a une seconde nature ajoutée ou
€laborée par-dessus le vital. Ainsi I'éthique concerne-t-
elle, chez nous, le comportement, alors qu’au Seitai on
fait émerger une forme d'éthique naturelle qui dépend
intimement de la coordination psychocorporelle. Le
philosophe nous rappelle encore que cet ethos s'exprime
a travers une expression formelle, une apparence, la
Gestalt qui fut théorisée en Occident par des psycho-
logues, dont I'Allemand Wertheimer®; mais au Seita,
nous préférons aborder cela par I'observation attentive

5. Voir Jean-Yves Leloup, Prendre soin de I'étre, Philon et les thérapeutes
d'Alexandrie, Albin Michel, 1993

6. Max Wertheimer, « Experimentelle Studien Uber das Sehen der Bewegung »
in Zeitschrift fur Psychologie, 1912




