
Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
47

Par dominique memmi, sociologue

vertigineuse des taux de crémation au milieu des années 1970, 
en une décennie une page de l’histoire du gouvernement de la 
naissance et de la mort a été tournée : la révolution culturelle qui 
s’est opérée entre 1965 et 1975 s’est très fortement fait sentir 
aux deux extrémités de la vie. Ses conséquences politiques, 
idéologiques, anthropologiques et culturelles n’ont toutefois 
pas été suffisamment prises en compte, ni sa cohérence suffi-
samment examinée. Que nous apprennent ces deux moments 
de l’existence et les transformations qui les ont affectés sur le 
rôle que la nature et le corps sont appelés à jouer aujourd’hui 
pour définir l’individu idéal ?

En raison d’un pur effet de position dans l’espace social, 
certains agents sociaux apparaissent aujourd’hui particulière-
ment actifs dans ce travail de réassignation identitaire par le 
corps. Car cet ouvrage, enfin, porte moins sur ceux qui sont 
porteurs de ces identités (c’est-à-dire virtuellement sur chacun 
d’entre nous) que sur ceux qui se livrent à cette identification 
par l’incarnation. Ce travail est en effet exercé par un « tout 
petit monde » apparemment, mais qui l’applique à tous ceux 
qui passent entre ses mains, c’est-à-dire désormais, en vertu de 
l’histoire récente de la naissance et de la mort, à la quasi-tota-
lité des naissances et aux deux tiers des morts… Ce « tout petit 
monde » s’impose à presque tout le monde. Si la nébuleuse 
idéologique qui se dessine à travers le gouvernement par la chair 
constitue une nouvelle épistèmê, certains agents sociaux en sont 
clairement à l’avant-garde. Ils sont donc traités ici comme de 
véritables « agents de civilisation », diffusant un produit culturel 
bien particulier. Leur importance historique provient du fait 
qu’ils sont porteurs d’une formule de compromis entre deux 
rapports à la corporéité et deux définitions de l’individu qui 
semblent aujourd’hui intenables. L’identité sociale des « agents 
de civilisation » d’aujourd’hui ne laissera alors pas d’étonner par 
sa relative modestie. Le caractère pressant de l’activité sociale 
que réquisitionne, un peu partout dans le monde social, l’inces-
sant travail d’identification en apparaîtra d’autant plus évident.

Et pourtant, ces agents spécifiques ne font pas tout. Il s’avère 
que le grand chœur des profanes bricole aussi. Au cœur de 
l’artifice, ils ne cessent de mimer la nature. Ils la convoquent 
chaque fois qu’il est possible pour donner un surcroît de légi-
timité à ce qu’ils sont en train de faire. Que s’est-il donc passé 
pour que se répande un peu partout une réflexivité nouvelle 
sur la matérialité de la chair comme lieu névralgique du tra-
vail sur soi et comme support identitaire majeur ? Que s’est-il 
donc passé pour que le support corporel serve de métonymie 
infiniment désirable pour penser le « tout » de l’autre et de soi-
même ? Cette évolution n’est que la partie visible d’un iceberg 
en mouvement depuis cinquante ans. C’est lui qui fait l’objet du 
présent ouvrage. ●

le regard dans cette affaire à la naissance et à la mort, et, 
accessoirement, à la filiation ? Choisir ces deux moments de 
l’existence comme observatoire privilégié – l’effet d’un hasard 
à l’origine – s’est en effet révélé très rapidement et très dura-
blement heuristique.

Rapprocher la naissance de la mort, malgré la gageure que 
cela représente, permet en effet, en échappant à la monogra-
phie si fréquente sur ces sujets, de viser d’emblée une possible 
généralisation, en appréhendant ce qui peut faire système dans 
l’administration des individus, du point de vue de leur rapport à 
leur dimension physique. Cette posture avait par ailleurs d’autant 
plus de chances d’être heuristique que ces deux moments de 
« passage », ici entre vie et non-vie, ont ceci de commun que, 
contrairement à l’entrée dans l’âge adulte ou l’accès à l’état 
matrimonial, par exemple, ils marquent l’entrée dans ou la sortie 
de la communauté humaine. C’est un moment névralgique 
de définition de leur identité par cette même communauté, 
comme Luc Boltanski l’a rappelé à propos de la naissance :

Il n’existe pas de société dans laquelle les nouveaux êtres 
humains ne soient pas, non seulement reçus, sur le mode de la 
passivité, mais aussi activement confirmés dans leur appartenance 
à la société des humains qui les accueillent au moyen de gestes, 
de rites, qui sont autant de marques de reconnaissance de leur 
humanité et qui accompagnent leur insertion dans des collectifs, 
c’est-à-dire dans un ensemble de rapports symboliques 4.

Car sur ces seuils gravitent des êtres souvent considérés 
comme « déjà vivants » et « déjà là » (avant la naissance), ou 
« encore un peu vivants » et « encore là » (après la mort) : bref, 
comme déjà, ou encore, dans la communauté des vivants.

✹✹✹

Ces moments de passage ont toujours été entourés de rites et 
de cérémonies, laïques aussi bien que religieuses, qui perdurent 
sous des formes diverses. Dans les sociétés traditionnelles, de 
surcroît, c’est aux mêmes agents qu’était confiée leur garde : les 
prêtres, bien sûr, mais d’autres figures aussi, plus spécifiques (car 
les premiers administrent tout autant les autres grands passages 
de l’existence), comme la « femme-qui-aide 5 » : celle qui lave 
puis enveloppe les morts, comme elle lave et enveloppe les 
nouveau-nés. La dissociation progressive de ces deux fonctions, 
redistribuées entre des agents sociaux différents serait même 
un indice de la déstructuration du « monde que nous avons 
perdu ». Or ce sont encore aujourd’hui des agents sociologi-
quement et socialement similaires, on va le voir, qui administrent 
ces entrées et sorties. Mais ils ont bien changé.

Le lien entre administration de la naissance et de la mort 
s’est d’ailleurs vérifié de manière spectaculaire depuis un demi-
siècle. De la légalisation de la contraception en 1967 à celle 
de l’avortement en 1975 (pour la France), de l’introduction 
de la notion de « mort cérébrale » en 1968 aux premiers 
mouvements en faveur du suicide assisté et à la progression 

4.	 Luc Boltanski, La Condition fœtale. Une sociologie de l’engendrement et de 
l’avortement, Paris, Gallimard, 2004, p. 63.

5.	 Yvonne Verdier, « la femme-qui-aide », in Façons de dire, façons de faire, Paris, 
Gallimard, 1979, p. 106 sq.

La révolution culturelle qui s’est 
opérée entre 1965 et 1975 s’est 
très fortement fait sentir aux deux 
extrémités de la vie.

Corps, genre et sexe

Texte inspiré du livre "La revanche de la chair", éditions du Seuil, 2014 
(cf. rubrique Kiosque, page 59).



48
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Par MATHIEU LE MENTEC, INFIRMIER

D’où je parle ? (Je me situe donc dans un champ 
de savoir situés. [Haraway])

Contrairement à la plaquette, à l’argumentaire du 
colloque, je ne suis pas sociologue et donc pas 
tout à fait dans l’étonnement de la recherche ; j’ai 
bien fait quelques études en sciences sociales 
qui m’aident à penser, et aujourd’hui, je ne suis 
pas non plus infirmier même si effectivement 
c’est cette profession qui m’assure des revenus et 
me fait avoir quelques connaissances du monde 
hospitalier. Je ne suis pas parent.

L e « je » que j’emploierais dans cette communi-
cation est celui d’une personne intersexe, une 
personne militante au sein d’associations (Le 

collectif Intersexes et Alliées, le Groupe d’Information 
et de Soutien sur les questions Sexuées et sexuelles), qui 
utilise ici des catégories politiques « l’intersexuation, 
personnes intersexes, inter* ». Catégories qui révèlent de 
nombreux discours, de régimes discursifs et de dispositifs 
de pouvoir [Foucault].

Comme beaucoup de personnes en situation d’inter-
sexuation, personnes intersexes, je suis passé par de 
nombreuses épreuves depuis ma naissance.

On ne naît pas garçon, on le devient ou pas…
Mon acte de naissance dit Mathieu, sexe masculin.
Je ne crois pas que mon assignation de genre fut 

une épreuve pour mes parents, ils auraient pu choisir 
un prénom neutre, ils étaient assez convaincus de ma 
masculinité à venir.

Donc, assigné garçon, élevé comme tel par des parents 
protecteurs.

La question de mon changement de « sexe » fut quand 
même posée entre médecins. À l’époque, les parents ne 
bénéficiaient pas de l’accès à l’ensemble des courriers 
qu’ils s’envoyaient. Heureusement, peut-être, pour eux.

On y retrouve les questionnements des médecins :
« Cet enfant sera difficilement virilisable » « le caryotype 

est naturellement normal et confirme qu’il s’agit bien d’un 
garçon » ; « la génitographie ne montre pas la présence de 
vagin ».

Cela a pris neuf mois pour déterminer mon « vrai 
sexe ».

Mais cela n’était pas suffisant pour la médecine. Un vrai 
sexe, pour un garçon, c’est un pénis qui peut pénétrer 
de préférence un vagin et c’est un pénis qui permet de 
pisser debout. On retrouve cela aussi dans les dossiers 
médicaux et dans la tête de beaucoup de gens encore…

Alors on traite. Oui, mais traiter quoi ? Quelle patho-
logie ? Quelle est la nécessité médicale ?

Mes traitements hormonaux ont virilisé mon corps, 
mais ils ont des inconvénients… Comme l’accélération de 
la croissance osseuse qui risque de bloquer la croissance 
tout court et le déclenchement d’une puberté précoce… 
À 9 ans pour moi.

J’ai aussi subi huit interventions entre 2 ans et demi 
et 8 ans… pour fabriquer leur sexe mâle ! Un techno-
pénis [Preciado]. Aujourd’hui je ne me présente pas à 
vous en victime ni trop en colère. Pourtant, aujourd’hui 
je parle de mutilations et de violences volontaires au 
sujet de ces actes.

À 8/9 ans, je me suis posé la question comme 
beaucoup d’enfants « et si en vrai j’étais une fille », mais 
c’était un peu tard. La chirurgie est passée par là et la 
puberté n’allait pas tarder. Personnellement, je n’étais 
pas convaincu de mon genre et j’avais compris bien tôt 
ce que devait faire un garçon… alors j’ai, par la suite, 
participé pleinement à la construction de ma masculinité 
[Connell], peut-être pour ne pas décevoir mes parents, 
déjà qu’ils n’ont pas eu un garçon comme les autres ! 

Accueillir un enfant nécessite-
t-il de lui assigner un genre ?  
D’un premier énoncé performatif aux dénonciations intersexe.

Un vrai sexe, pour un garçon, c’est 
un pénis qui peut pénétrer de 
préférence un vagin et c’est un 
pénis qui permet de pisser debout. 
On retrouve cela aussi dans les 
dossiers médicaux et dans la tête 
de beaucoup de gens encore…

Corps, genre et sexe



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
49

Par MATHIEU LE MENTEC, INFIRMIER

qui est appelé pour nous dire la catégorie, l’assignation, 
un sexe visuel. Pourtant, certaines naissances viennent 
perturber cette énonciation du vrai sexe. La zone génitale 
est imprécise, un bourgeon génital trop court ou trop 
long, des présences ou des absences… en regard de 
normes historiquement construites.

La médecine a alors recours à d’autres sexes : le sexe 
chromosomique, Xx/Xy mais il peut aussi être perturbant 
(que fait-on des personnes ayant d’autres génotypes : 
XXX, XXY, X0, XYY, etc.), que fait-on des personnes 
ayant un phénotype de genre différent du caryotype.

Il y a le sexe génétique : avec, ou pas, présence de 
certains gènes… SRY.

Il y a le sexe gonadique : présence de testicules, 
d’ovaires, d’utérus, de prostate… lui aussi peut être perturbé.

Il y a le sexe hormonal, avec les taux des différents 
corticostéroïdes mais ces normes peuvent aussi être 
perturbées et perturbantes…

Comme vous le constatez, il n’y a pas de vrai sexe 
en regard des différentes catégories biologiques qui sont 
elles-mêmes construites socialement. Nous continuons 
de parler d’hormones sexuelles alors que nous savons 
qu’il existe des récepteurs aux corticostéroïdes dans le 
foie ? Alors, le foie, un organe sexuel ?

Voilà où en sont les questions intersexes. Intersexe 
s’emploie pour décrire une large gamme de variations 
naturelles du corps qui font qu’une personne ne corres-
pond pas aux archétypes pleinement mâle et pleinement 
femelle, du masculin et du féminin, qui peut se dévelop-
per à tout moment de la vie (Naissance, puberté, transmis-
sion). Et en complément de cette définition, j’ajouterais 
que les personnes intersexes sont des personnes ayant 
subi une invalidation médicale de leurs corps sexués.

Mais pourquoi assigner un genre ?

Le genre est assigné pour déterminer un sexe juridique.
Aujourd’hui encore, ce sexe juridique doit être assigné 

à la naissance pour inscrire la personne à l’état civil. Pour 
respecter l’article 57 du code civil que vous connaissez 
par cœur : « l’acte de naissance énoncera… le sexe de 
l’enfant ». D’après ce que j’ai compris, en droit, il n’y a 

On ne déçoit pas ses parents.
J’ai fait du sport, beaucoup de sport, même un sport 

études, j’ai commencé à 15/16 ans une vie sexuelle 
comme il faut pour suivre les attendus de la masculinité 
hégémonique (des muscles, de la force, l’esprit de com-
pétition, gagné…) pourtant… j’aime bien pisser assis, et 
je ne dirais pas la suite, j’exerce mon droit à la vie privée.

Mais je peux vous garantir aujourd’hui que ces inter-
ventions et traitements essentiels à la construction de 
ma subjectivation politique auraient dû attendre un âge 
où j’aurais pu exprimer une forme de consentement. 
Peut-être aurais-je souhaité ma techno-bite, peut-être pas ?

Je vous parle de mon parcours, mais vous trouverez 
plein de parcours de personnes inter*, assignées femme 
pour qui la chirurgie consista à construire un vagin 
pénétrable…

Je suis passé aussi par un peu la nécessaire psychothéra-
pie à l’âge adulte et je dois régulièrement consulter pour 
« des vérifications de plomberie », terme très humanisant 
qu’utilisait un chirurgien pour expliquer les choses de 
ma vie à mes parents.

Je ne suis pas seul, il existe un mouvement intersexe.
Tout cela pour arriver à la formation de mon propos. 

Car, nous, personnes intersexes, sommes prises dans 
un paradigme plutôt contraignant qu’a proposé magni-
fiquement Vincent Guillot et que nous essayons — et 
que j’essaye — de dépasser aujourd’hui : « Ne pas avoir 
le droit de dire ce que l’on ne nous a pas dit que 
nous étions » [Guillot].

✹✹✹

Après cette première digression, je ne vous propose pas 
vraiment un plan, mais je vais partir du titre originel de 
ma proposition : « Accueillir un enfant nécessite-t-il 
de lui assigner un genre ? D’un premier énoncé 
performatif aux dénonciations intersexe. »

Aujourd’hui, la détermination de l’appartenance d’une 
personne à l’une ou l’autre catégorie de sexe est déléguée 
par la société aux professionnels de la naissance. Aussi, 
je vous propose, pour commencer, par déconstruire ce 
premier acte performatif pour la vie d’un enfant que les 
professionnels de la naissance, énoncent :

« C’est une fille… c’est un garçon ».

Ce sont les deux seules possibilités d’énonciation et 
elles sont très fortement perturbées par la naissance d’un 
enfant en situation d’intersexuation.

Voyons ce que fait l’intersexuation au 
binarisme catégoriel des sexes/genres

L’intersexuation, qu’est-ce que c’est ? Pour répondre à 
cette question, nous devons nous poser la question de : 
qu’est-ce que le sexe ? Ou plutôt : qu’est-ce que le « vrai 
sexe ? » que recherche inlassablement la médecine depuis 
150 ans. Comme le propose Michel Foucault dans son 
introduction « Aux souvenirs » d’Herculine Barbin.

Dans ce premier énoncé, c’est le sexe anatomique, 

Intersexe s’emploie pour décrire une 
large gamme de variations naturelles 
du corps qui font qu’une personne 
ne correspond pas aux archétypes 
pleinement mâle et pleinement 
femelle, du masculin et du féminin…

Corps, genre et sexe



50
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Un certain nombre de contingences vont 
entraîner le drame intersexe

John Money, un psychologue et sexologue exerçant 
dans les années 50/60 à l’université John Hopkins de 
Baltimore, propose, dans un certain nombre d’articles, 
une distinction entre le sexe et le genre (ici entendu 
comme les attributs du féminin et du masculin dans le 
registre comportemental) et où, jusqu’à l’âge de 18 mois, 
le genre peut être changé.

En 1966, à la suite d’une circoncision malheureuse 
d’un de leurs jumeaux, des parents s’adressent à Money 
pour avoir un avis. Celui-ci leur propose de réassigner 
Brandon en petite fille, car pour lui, être sans pénis ne 
permet pas d’être un garçon. Aussi, Brandon devient 
Brenda et subit une chirurgie pour lui construire un 
vagin. On lui cachera cette transformation, tout en lui 
faisant subir chaque année des examens médicaux et 
psychologiques.

Money fit sa gloire sur le cas Brandon/Brenda en 
omettant de dire que Brenda reprit un genre masculin 
au début de l’âge adulte. Mais la réussite supposée 
de ce cas entraîna la systématisation des assignations 
médico-chirurgicales des enfants intersexes dans un des 
deux sexes à ce moment historique où l’on dispose des 
technologies (chirurgie et hormones de synthèse). Le 
sexe féminin fut le plus souvent choisi à l’époque tant 
pour des raisons techniques que sexistes.

Le protocole Money est mis en œuvre parce qu’on 
suppose une future souffrance psychologique des parents 
et de l’enfant de ne pas avoir un corps conforme aux 
attendus sociaux de genre assigné.

Alors, que se passe-t-il ? La médecine cherche et prédit 
l’avenir de cet enfant. Comment devrait-il se dévelop-
per ? Et on propose aux parents de finir le boulot que 
la nature n’a pas fait…

Le problème de ces assignations, c’est qu’elles sont 
prises dans un paradigme hétéro-sexiste, homophobe 
et transphobe !

Qu’est-ce qu’un garçon ? Qu’est-ce qu’une fille 
dans ce paradigme ? « Un sexe de garçon, c’est un pénis 
qui bande droit et un pénis qui permet de pisser debout. Un 
sexe de fille c’est un vagin qui doit pouvoir être pénétré. »

Depuis Money, la médecine et nos sociétés ont évolué ; 
la littérature médicale est abondante sur les intersexes, 
les praticiens y font généralement le constat de leur 
insatisfaction mais ils ne remettent jamais fondamenta-
lement en cause leurs pratiques.

Un problème important pour les situations d’inter-
sexuation, c’est leur invisibilisation : il n’y a pas de 
population dénombrable facilement. Chaque enfant, 
après les procédures diagnostiques, va être inscrit dans 
des groupes de patients : klinefelter, X fragile, HCS, 
déficit en récepteur à la testostérone, porteur de testicule 
féminisant, pseudohermaphrodisme… Aujourd’hui, 
on parle de DSD, désordre du développement sexuel. 
Désordre ! Qui justifie tout.

pas de définition positive du sexe, les sexes possibles 
ne sont pas indiqués. Mais on se doute bien que le 
législateur n’avait que les catégories homme et femme 
à se mettre sous la dent.

La notion de sexe juridique trouve sa définition dans 
d’autres textes où ils recourent à des expressions « l’un 
ou l’autre sexe » « aux deux sexes »…

Aussi, pour aider, soulager les professionnels de la 
naissance et les officiers d’état civil dans cette épreuve. 
l’instruction générale relative à l’état civil du 11 mai 1999 
prévoit dans sa sous-section 4, n° 288 des « enfants de 
sexe indéterminé » que l’on peut différer la déclaration 
de sexe à l’état civil… voire deux ou trois ans… Et les 
démarches en rectification en cas d’erreur restent longues 
et coûteuses. En raison des principes d’indisponibilité du 
corps humain et d’immutabilité de l’état des personnes.

Mais a-t-on besoin encore du sexe juridique ?

Le sexe juridique est une création du code civil en 
1804. Il avait pour fonction de garantir le mariage 
hétérosexuel et la reconnaissance de la personne dans 
le cadre de mesures de police. Cela fait longtemps que 
la police bénéficie d’autres moyens pour déterminer 
l’identité d’une personne et vous savez aussi que, depuis 
2013, le mariage n’est plus totalement une institution 
hétéro-patriarcale. Aussi, évidemment, je pense que nous 
pouvons simplement supprimer ce sexe juridique qui 
ne remet pas en question immédiatement le système 
de genre… mais pourrait faciliter la vie de nombreuses 
personnes.

Ils existent encore quelques lieux et situations qui 
questionnent le sexe juridique comme l’emprisonne-
ment, les pratiques sportives ; je crois que nous pouvons 
trouver rapidement des solutions, comme l’encellulent 
individuel en ce qui concerne les prisons…

Que vient faire la médecine dans cette 
histoire ?

Après « Le deuxième sexe » publié en 1949, les ques-
tions de genre sont sur la scène sociale et scientifique.

Je pense que nous pouvons 
simplement supprimer ce sexe 
juridique qui ne remet pas en 
question immédiatement le 
système de genre…

Par MATHIEU LE MENTEC, INFIRMIER Corps, genre et sexe


