Art Aborigene

LA REVANCHE DE LA CHAIR

ACGUEILLIR UN ENFANT
NECESSITE-T-IL DE LUI
ASSIGNER UN GENRE?
D'UN PREMIER ENONGE
PERFORMATIF AUX
DENONCIATIONS INTERSEXE

LesD.0.



Les D.O.

‘/\:’ CORPS, GENRE ET SEXE

DOMINIQUE MEMMI,

La revanche de la chair

AU COURS DES ANNEES 1990, autour de la
naissance, autour de la mort, de nouvelles pratiques
ont vu le jour sans que ceux qui les ont introduites
se soient véritablement donné le mot. Apres

avoir, dix ans plus t6t, exhorté les peres a couper
le cordon ombilical de leur nouveau-né et a leur
donner les premiers soins, on a ré-incité les meres a
allaiter, et certains tendent aujourd’hui a leur faire
regarder, voire emmener, le placenta. Depuis ces
années-1a aussi, dans tous les pays occidentaux,
chaque fois qu'un enfant meurt, autour de sa
naissance a I'hdpital, le pere et la mére se voient
encourages a regarder et a toucher le corps du
bébé. Plus généralement, une nouvelle théorie

du deuil, fort décalée par rapport a la théorie
freudienne, s'est diffusée comme une trainée de
poudre: chacun se devrait de « faire son deuil », et
un tel deuil serait « difficile », voire « impossible »
sans confrontation avec un corps ou, a défaut,
avec des « traces ». La littérature, le cinéma, Ia
presse et méme les catalogueurs de bibliotheque
ont largement contribué a vulgariser et a marquer
du sceau de l'évidence cette conception a la fois
volontariste et matérialiste du deuil.

Or cette évolution a produit des effets bien réels,
Une exigence de tracabilité s'est imposée au
point que des freins a la mobilité des cendres,
voire a la crémation elle-méme, ont été mis en
place dans plusieurs pays européens. Le souci
croissant de montrer les corps des défunts

a leurs proches a fortifié des professions
entieres et en a moralisé d'autres (comme celles
du soin en chambres mortuaires). Certains
professionnels de la transplantation se sont
méme mis a formuler explicitement la crainte que
la personne greffée ne rejette psychiquement

- et non plus physiguement - le greffon, parce
que la personnalité du donneur y serait trop
présente. Ajoutons a cela la demande de plus

en plus pressante de certaines personnes de

se confronter, en chair et en 0s, a ceux qui

ont participé a leur naissance « biologique »
d'adoptés, de nés sous X ou d'un don de sperme...

elles sont quelques-unes des pratiques dont il s'agit de

montrer la logique cachée et les déterminations qui sont

a I'ceuvre dans leur éclosion simultanée autour de la
naissance, de la mort et de la filiation. Car quel rapport entre
tout cela, dira-t-on? Aucun apparemment. C'est pourtant le
défi du présent livre que de démontrer qu'il en existe un. Qu'y
a-t-il de commun a ces différentes pratiques? Partout il s'agit de
chair: de corps, en entier ou en morceaux. De chair visible, voire
tangible, dont I'exhibition, la manipulation, la simple présence
sont censées étre porteuses d'effets psychiques.

A l'énoncé de cette coalescence de pratiques et de
représentations, le lecteur le devine: il ne s'agira pas ici de
décrier ou de décrédibiliser des pratiques, dont I'efficacité
psychique ou sociale ne sera pas examinée. C'est non leur
nécessité thérapeutique ou éthique qui sera interrogée mais, sous
leur cohérence, leur nécessité historique. Il ne s'agit pas non plus
d’adopter une posture de surplomb a I'égard du monde social
ordinaire en relativisant par exemple la souffrance « identitaire »
des uns ou des autres, mais de mettre au jour des souffrances
moins visibles ou moins proclamées. Des malaises moins avoués
que les désarrois identitaires sont aussi a l'origine des nouvelles
pratiques observées. D’ou, sans doute, leur caractere volontariste
et systématique qui va jusqu’a impatienter certains soignants
eux-mémes : faut-il vraiment que les endeuillés en passent par
des traces? Chacun est-il vraiment condamné aux cinqg étapes
du deuil? Cet ouvrage se propose donc aussi de contribuer a
la perplexité actuelle des professionnels eux-mémes. Il porte
ainsi, a maints égards, sur l'inquiétude.

A travers ces gestes parfois sans phrases, un grand récit
collectif — un récit en pratiques — se dessine, dont on se propose
de reconstituer la cohérence et les raisons d’étre. Ce récit
traduit une nouvelle maniere de dire ce qui fonde les identités
aujourd’hui. Il dit aussi quel role le corps doit jouer dans cette
affaire. Il s’agit bien ici, de ce point de vue, d'une histoire
des idées, a cette différence pres que celles-ci sont d’abord
véhiculées par des pratiques sociales concréetes. Des pratiques
qui ont des effets concrets, sur des gens concrets, avant de se
durcir en gestes obligés, codifi€s, en protocoles, voire en textes
de lois. Les examiner permet peu a peu de tirer les nombreux
fils d'une toile dont la cohérence idéologique, a chaque étape
du développement de cette histoire, n'est pas reconstituée de
maniére abstraite, mais a partir d'objets précis, et de discours
professionnels tournés vers 'action. Ils constituent la chair de
I'histoire qu’'on va dérouler ici. lls constituent aussi notre propre
voie d’acces vers un débat caractérisé aujourd’hui par un tres
haut niveau d'abstraction et d'intellectualité et/ou par des prises
de position idéologiques masquant la complexité de notre
histoire récente: le débat, récurrent en sciences sociales, qui
oppose constructivisme et naturalisme, et qui s'est fortement
intensifié depuis la seconde partie des années 1990.




DOMINIQUE MEMMI,

Pour rendre raison des nouvelles pratiques observées, il
nous a fallu en effet désamorcer quelques interprétations déja
disponibles, souvent réductrices car sécrétées par ce débat sous-
jacent. Celui-ci, inséparablement scientifique et politique, est
aujourd’hui exacerbé, notamment du fait de deux phénomenes
contradictoires : la multiplication d’entreprises de naturalisation
des identités sociales dominées (femmes) ou déviantes (inadap-
tation scolaire) menées par des chercheurs en biologie, d'une
part, et I'exaspération, d'autre part, du constructivisme militant
en raison de la montée en puissance, au sein du féminisme,
de la militance homosexuelle et queer. Si bien que certaines
de ces pratiques (I'allaitement) ou de ces revendications (la
revalorisation du lien de filiation biologique) ont fait 1'objet
d'analyses d'inspirations disciplinaires (sociologie, anthropologie,
droit) et idéologiques variées (libérale, libertaire, réformatrice,
conservatrice), mais souvent prisonnieres d'un débat sous-jacent
opposant le « social » et le « biologique ». Il met face a face ceux
portés a penser d'une certaine réalité qu’elle est déterminée
par une nature ou une essence échappant fondamentalement
au contexte social et ceux s'évertuant a dire que cette méme
réalité est au contraire socialement construite, « gu'elle n’est pas
naturelle, comme on I'a toujours cru ou pretendu, mais historique »
et « qu'elle est donc contingente; elle aurait pu ne pas exister ou
exister autrement »'.

En attirant délibérément le regard, d'une part, sur les gens
ordinaires et en se focalisant, de l'autre, sur ceux qui sont « au
front » de la transformation ou de la régulation des normes en
vigueur autour de la naissance, de la mort ou de la filiation, on
se propose d'aborder ces questions si polémiques aujourd hui
a travers des pratiques dotées d’une certaine ampleur (et non des
pratiques minoritaires mais souvent considérées malgré tout
comme « exemplaires », comme le transsexualisme). De ce point
de vue, faire allaiter, revaloriser le placenta ou faire accéder les
adoptés a l'identité de leurs parents biologiques, est-ce revenir
« en arriere »? Aurions-nous affaire a de discretes offensives
contre la maternité choisie? Contre I'adoption? A la remise
en cause de la définition sociale de la maternité, mais aussi de
la femme, voire de 'homme, ou encore de I'hétérosexuel et
de I'nomosexuel qui s'est solidifiée dans les années 19607 De
meéme, faire regarder les morts, qui ne seraient jamais autant
présents que par leur corps, est-ce revenir a des pratiques tra-
ditionnelles fleurant bon les chaudes communautés d’antan,
voire rétrogrades et conservatrices? Aurait-on affaire a un simple
retour au passe? Bref, assisterait-on a une re-naturalisation des
identités sociales? Ou bien s'agirait-il d'une « naturalisation »
d'une espece inédite ? Serait-ce un signe de temps heureusement
nouveaux, ou la contestation du caractere déterminant de la
biologie sur les identités n'empécherait pas qu'une nouvelle
place, désormais « raisonnable », lui soit enfin rendue ? Dans ce
cas-la, peut-on encore parler de naturalisation? Que recouvre
au juste ce terme? Le mouvement actuel traduit-il en tout état
de cause un glissement idéologique et, si oui, de quelle espece
et de quel degré? Et quelles en seraient les raisons?

1. Jean-Jacques Rosat, préface a l'ouvrage de Paul Boghossian, La Peur du savoir. Sur
le relativisme et le constructivisme de la connaissance, Marseille, Agone, 2009,

Z\) CORPS, GENRE ET SEXE

Pour raisonner sereinement sur ces questions, il nous faut des
outils: des instruments de travail permettant de nous garder des
termes flous (« biologisation ») ou attrape-tout et idéologique-
ment connotés (« naturalisation »). A travers la généralisation de
pratiques dont on n’a donné plus haut qu'un apercu, ce qu'on
découvre avant tout, ¢’est un nouveau dispositif d’assignation
des places et des identités sociales. Depuis le début des années
1980, les ouvrages se sont multipli€s sur le remaniement
qu’auraient connu les identités dans les sociétés occidentales.
Le présent ouvrage prend a sa maniere place dans cette série.
Mais il s’en distingue aussi fermement en ce que, contribution
a une histoire des idées réfractée dans les pratiques, il porte
sur le travail social accompli en vue de produire des effets
sur l'identité davantage que sur les transformations opérées
(ou du moins percues) elless-mémes: autrement dit, il porte
sur le travail d'« identification ». « Identifier », c’est reconnaitre
quelqu’un, par exemple « le » pére, « la » mere, I'endeuillé, « en
tant que personne correspondant a une certaine description ou
appartenant a une certaine catégorie’ ». Mais identifier, ce peut
étre alors fabriquer du pere, du « plus de pere » et/ou du pere
« plus vrai ». Dans quelle mesure cette visée s'est-elle modifi€e
avec le temps, et pourquoi? Qu'est-ce que cela nous dit sur la
tonalité idéologique actuelle?

e K

Sortir des ornieres ou risquait de conduire un débat trop
idéologisé exigeait de proposer un dernier instrument d'analyse.
Porter le regard sur les gens ordinaires, les pratiques majori-
taires et tous ceux qui sont « au front » de leur encadrement,
C'est attirer 'attention sur le naturalisme ou le constructivisme
« en acte ». L'un comme l'autre désigneront des pratigues, non
forcément accompagnées de discours et encore moins de
théorie, tendant, pour le premier, a « invoquer » la nature (sous
I'espece de la matérialité physique, visible — accouchement,
grossesse — ou moins visible — liens du sang, du gene) comme
source premiere pour fonder son identité ou son rapport aux
autres (« J’ai les génes de ma mere », « Les chiens ne font pas des
chats », etc.), et, pour le second, a la récuser, au profit d’autres
sources, comme les affinités électives, l'affectivité, le désir, la
volonté, le droit, etc.

Notre détour par les pratiques majoritaires et concretes devrait
pouvoir nous permettre de construire quelque chose comme
une réponse scientifigue dans un débat dont il serait en méme
temps illusoire de dénier la forte valence politigue. « Et le corps,
Judy ? » se demande Judith Butler a l'instar de ses interlocuteurs
lui reprochant au fond un exces de constructivisme®. « Et Je
monde social, Judy ? », dirions-nous pour notre part, en faisant le
pari, sans doute un peu naif, qu'une plongée délibérée vers les
« gens ordinaires » permet de sortir des apories et des écueils
idéologiques du débat opposant constructivisme et naturalisme.

Pourquoi avoir étendu, mais aussi limité (si 'on peut dire),

2. Rogers Brubaker, « Au-dela de I' “identité” », Actes de la recherche en sciences
sociales,n® 139, 2001, p. 77. Voir aussi Marina Avanza et Gilles Laferté, « Dépasser
la“"construction sociale des identités”? Identification, image sociale, appartenance »,
Geneses, n° 61, 2005, p. 135-151.

3. Judith Butler, Ces corps qui comptent, De la matérialité et des limites discursives
du « sexe », Paris, Editions Amsterdam, 2009,

LesD.O.



