
Corps, genre et sexe

45	
La revanche de la chair

48	
Accueillir un enfant 
nécessite-t-il de lui 
assigner un genre ?  
D’un premier énoncé 
performatif aux 
dénonciations intersexe

44
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Art Aborigène



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
45

Par dominique memmi, sociologue

Au cours des années 1990, autour de la 
naissance, autour de la mort, de nouvelles pratiques 
ont vu le jour sans que ceux qui les ont introduites 
se soient véritablement donné le mot. Après 
avoir, dix ans plus tôt, exhorté les pères à couper 
le cordon ombilical de leur nouveau-né et à leur 
donner les premiers soins, on a ré-incité les mères à 
allaiter, et certains tendent aujourd’hui à leur faire 
regarder, voire emmener, le placenta. Depuis ces 
années-là aussi, dans tous les pays occidentaux, 
chaque fois qu’un enfant meurt, autour de sa 
naissance à l’hôpital, le père et la mère se voient 
encouragés à regarder et à toucher le corps du 
bébé. Plus généralement, une nouvelle théorie 
du deuil, fort décalée par rapport à la théorie 
freudienne, s’est diffusée comme une traînée de 
poudre : chacun se devrait de « faire son deuil », et 
un tel deuil serait « difficile », voire « impossible » 
sans confrontation avec un corps ou, à défaut, 
avec des « traces ». La littérature, le cinéma, la 
presse et même les catalogueurs de bibliothèque 
ont largement contribué à vulgariser et à marquer 
du sceau de l’évidence cette conception à la fois 
volontariste et matérialiste du deuil.

Or cette évolution a produit des effets bien réels. 
Une exigence de traçabilité s’est imposée au 
point que des freins à la mobilité des cendres, 
voire à la crémation elle-même, ont été mis en 
place dans plusieurs pays européens. Le souci 
croissant de montrer les corps des défunts 
à leurs proches a fortifié des professions 
entières et en a moralisé d’autres (comme celles 
du soin en chambres mortuaires). Certains 
professionnels de la transplantation se sont 
même mis à formuler explicitement la crainte que 
la personne greffée ne rejette psychiquement 
– et non plus physiquement – le greffon, parce 
que la personnalité du donneur y serait trop 
présente. Ajoutons à cela la demande de plus 
en plus pressante de certaines personnes de 
se confronter, en chair et en os, à ceux qui 
ont participé à leur naissance « biologique » 
d’adoptés, de nés sous X ou d’un don de sperme…

T elles sont quelques-unes des pratiques dont il s’agit de 
montrer la logique cachée et les déterminations qui sont 
à l’œuvre dans leur éclosion simultanée autour de la 

naissance, de la mort et de la filiation. Car quel rapport entre 
tout cela, dira-t-on ? Aucun apparemment. C’est pourtant le 
défi du présent livre que de démontrer qu’il en existe un. Qu’y 
a-t-il de commun à ces différentes pratiques ? Partout il s’agit de 
chair : de corps, en entier ou en morceaux. De chair visible, voire 
tangible, dont l’exhibition, la manipulation, la simple présence 
sont censées être porteuses d’effets psychiques.

À l’énoncé de cette coalescence de pratiques et de 
représentations, le lecteur le devine : il ne s’agira pas ici de 
décrier ou de décrédibiliser des pratiques, dont l’efficacité 
psychique ou sociale ne sera pas examinée. C’est non leur 
nécessité thérapeutique ou éthique qui sera interrogée mais, sous 
leur cohérence, leur nécessité historique. Il ne s’agit pas non plus 
d’adopter une posture de surplomb à l’égard du monde social 
ordinaire en relativisant par exemple la souffrance « identitaire » 
des uns ou des autres, mais de mettre au jour des souffrances 
moins visibles ou moins proclamées. Des malaises moins avoués 
que les désarrois identitaires sont aussi à l’origine des nouvelles 
pratiques observées. D’où, sans doute, leur caractère volontariste 
et systématique qui va jusqu’à impatienter certains soignants 
eux-mêmes : faut-il vraiment que les endeuillés en passent par 
des traces ? Chacun est-il vraiment condamné aux cinq étapes 
du deuil ? Cet ouvrage se propose donc aussi de contribuer à 
la perplexité actuelle des professionnels eux-mêmes. Il porte 
ainsi, à maints égards, sur l’inquiétude.

À travers ces gestes parfois sans phrases, un grand récit 
collectif – un récit en pratiques – se dessine, dont on se propose 
de reconstituer la cohérence et les raisons d’être. Ce récit 
traduit une nouvelle manière de dire ce qui fonde les identités 
aujourd’hui. Il dit aussi quel rôle le corps doit jouer dans cette 
affaire. Il s’agit bien ici, de ce point de vue, d’une histoire 
des idées, à cette différence près que celles-ci sont d’abord 
véhiculées par des pratiques sociales concrètes. Des pratiques 
qui ont des effets concrets, sur des gens concrets, avant de se 
durcir en gestes obligés, codifiés, en protocoles, voire en textes 
de lois. Les examiner permet peu à peu de tirer les nombreux 
fils d’une toile dont la cohérence idéologique, à chaque étape 
du développement de cette histoire, n’est pas reconstituée de 
manière abstraite, mais à partir d’objets précis, et de discours 
professionnels tournés vers l’action. Ils constituent la chair de 
l’histoire qu’on va dérouler ici. Ils constituent aussi notre propre 
voie d’accès vers un débat caractérisé aujourd’hui par un très 
haut niveau d’abstraction et d’intellectualité et/ou par des prises 
de position idéologiques masquant la complexité de notre 
histoire récente : le débat, récurrent en sciences sociales, qui 
oppose constructivisme et naturalisme, et qui s’est fortement 
intensifié depuis la seconde partie des années 1990.

La revanche de la chair

Corps, genre et sexe



46
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

Par dominique memmi, sociologue

Pour raisonner sereinement sur ces questions, il nous faut des 
outils : des instruments de travail permettant de nous garder des 
termes flous (« biologisation ») ou attrape-tout et idéologique-
ment connotés (« naturalisation »). À travers la généralisation de 
pratiques dont on n’a donné plus haut qu’un aperçu, ce qu’on 
découvre avant tout, c’est un nouveau dispositif d’assignation 
des places et des identités sociales. Depuis le début des années 
1980, les ouvrages se sont multipliés sur le remaniement 
qu’auraient connu les identités dans les sociétés occidentales. 
Le présent ouvrage prend à sa manière place dans cette série. 
Mais il s’en distingue aussi fermement en ce que, contribution 
à une histoire des idées réfractée dans les pratiques, il porte 
sur le travail social accompli en vue de produire des effets 
sur l’identité davantage que sur les transformations opérées 
(ou du moins perçues) elles-mêmes : autrement dit, il porte 
sur le travail d’« identification ». « Identifier », c’est reconnaître 
quelqu’un, par exemple « le » père, « la » mère, l’endeuillé, « en 
tant que personne correspondant à une certaine description ou 
appartenant à une certaine catégorie2 ». Mais identifier, ce peut 
être alors fabriquer du père, du « plus de père » et/ou du père 
« plus vrai ». Dans quelle mesure cette visée s’est-elle modifiée 
avec le temps, et pourquoi ? Qu’est-ce que cela nous dit sur la 
tonalité idéologique actuelle ?

✹✹✹

Sortir des ornières où risquait de conduire un débat trop 
idéologisé exigeait de proposer un dernier instrument d’analyse. 
Porter le regard sur les gens ordinaires, les pratiques majori-
taires et tous ceux qui sont « au front » de leur encadrement, 
c’est attirer l’attention sur le naturalisme ou le constructivisme 
« en acte ». L’un comme l’autre désigneront des pratiques, non 
forcément accompagnées de discours et encore moins de 
théorie, tendant, pour le premier, à « invoquer » la nature (sous 
l’espèce de la matérialité physique, visible – accouchement, 
grossesse – ou moins visible – liens du sang, du gène) comme 
source première pour fonder son identité ou son rapport aux 
autres (« J’ai les gènes de ma mère », « Les chiens ne font pas des 
chats », etc.), et, pour le second, à la récuser, au profit d’autres 
sources, comme les affinités électives, l’affectivité, le désir, la 
volonté, le droit, etc.

Notre détour par les pratiques majoritaires et concrètes devrait 
pouvoir nous permettre de construire quelque chose comme 
une réponse scientifique dans un débat dont il serait en même 
temps illusoire de dénier la forte valence politique. « Et le corps, 
Judy ? » se demande Judith Butler à l’instar de ses interlocuteurs 
lui reprochant au fond un excès de constructivisme 3. « Et le 
monde social, Judy ? », dirions-nous pour notre part, en faisant le 
pari, sans doute un peu naïf, qu’une plongée délibérée vers les 
« gens ordinaires » permet de sortir des apories et des écueils 
idéologiques du débat opposant constructivisme et naturalisme.

Pourquoi avoir étendu, mais aussi limité (si l’on peut dire), 

2.	 Rogers Brubaker, « Au-delà de l’ “identité” », Actes de la recherche en sciences 
sociales, n° 139, 2001, p. 77. Voir aussi Marina Avanza et Gilles Laferté, « Dépasser 
la “construction sociale des identités” ? Identification, image sociale, appartenance », 
Genèses, n° 61, 2005, p. 135-151.

3.	 Judith Butler, Ces corps qui comptent. De la matérialité et des limites discursives 
du « sexe », Paris, Éditions Amsterdam, 2009.

Pour rendre raison des nouvelles pratiques observées, il 
nous a fallu en effet désamorcer quelques interprétations déjà 
disponibles, souvent réductrices car sécrétées par ce débat sous-
jacent. Celui-ci, inséparablement scientifique et politique, est 
aujourd’hui exacerbé, notamment du fait de deux phénomènes 
contradictoires : la multiplication d’entreprises de naturalisation 
des identités sociales dominées (femmes) ou déviantes (inadap-
tation scolaire) menées par des chercheurs en biologie, d’une 
part, et l’exaspération, d’autre part, du constructivisme militant 
en raison de la montée en puissance, au sein du féminisme, 
de la militance homosexuelle et queer. Si bien que certaines 
de ces pratiques (l’allaitement) ou de ces revendications (la 
revalorisation du lien de filiation biologique) ont fait l’objet 
d’analyses d’inspirations disciplinaires (sociologie, anthropologie, 
droit) et idéologiques variées (libérale, libertaire, réformatrice, 
conservatrice), mais souvent prisonnières d’un débat sous-jacent 
opposant le « social » et le « biologique ». Il met face à face ceux 
portés à penser d’une certaine réalité qu’elle est déterminée 
par une nature ou une essence échappant fondamentalement 
au contexte social et ceux s’évertuant à dire que cette même 
réalité est au contraire socialement construite, « qu’elle n’est pas 
naturelle, comme on l’a toujours cru ou prétendu, mais historique » 
et « qu’elle est donc contingente ; elle aurait pu ne pas exister ou 
exister autrement »1.

En attirant délibérément le regard, d’une part, sur les gens 
ordinaires et en se focalisant, de l’autre, sur ceux qui sont « au 
front » de la transformation ou de la régulation des normes en 
vigueur autour de la naissance, de la mort ou de la filiation, on 
se propose d’aborder ces questions si polémiques aujourd’hui 
à travers des pratiques dotées d’une certaine ampleur (et non des 
pratiques minoritaires mais souvent considérées malgré tout 
comme « exemplaires », comme le transsexualisme). De ce point 
de vue, faire allaiter, revaloriser le placenta ou faire accéder les 
adoptés à l’identité de leurs parents biologiques, est-ce revenir 
« en arrière » ? Aurions-nous affaire à de discrètes offensives 
contre la maternité choisie ? Contre l’adoption ? À la remise 
en cause de la définition sociale de la maternité, mais aussi de 
la femme, voire de l’homme, ou encore de l’hétérosexuel et 
de l’homosexuel qui s’est solidifiée dans les années 1960 ? De 
même, faire regarder les morts, qui ne seraient jamais autant 
présents que par leur corps, est-ce revenir à des pratiques tra-
ditionnelles fleurant bon les chaudes communautés d’antan, 
voire rétrogrades et conservatrices ? Aurait-on affaire à un simple 
retour au passé ? Bref, assisterait-on à une re-naturalisation des 
identités sociales ? Ou bien s’agirait-il d’une « naturalisation » 
d’une espèce inédite ? Serait-ce un signe de temps heureusement 
nouveaux, où la contestation du caractère déterminant de la 
biologie sur les identités n’empêcherait pas qu’une nouvelle 
place, désormais « raisonnable », lui soit enfin rendue ? Dans ce 
cas-là, peut-on encore parler de naturalisation ? Que recouvre 
au juste ce terme ? Le mouvement actuel traduit-il en tout état 
de cause un glissement idéologique et, si oui, de quelle espèce 
et de quel degré ? Et quelles en seraient les raisons ?

1.	 Jean-Jacques Rosat, préface à l’ouvrage de Paul Boghossian, La Peur du savoir. Sur 
le relativisme et le constructivisme de la connaissance, Marseille, Agone, 2009.

Corps, genre et sexe


