
Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
21

Par Kylian Campbell, Chorégraphe, Danseur

Création de danse : corps  
mécanique, corps esthétique 

Chorégraphie : Life

Corps, arts et politique

Photos : MLD



22
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

D’abord, la question est toujours 
“comment on fait pour apprendre tout ça ?”. Je 
réponds en général que c’est lorsque je sais tout 
que les vrais problèmes commencent. En fait 
cette réflexion n’est pas si innocente parce que 
cela implique que le regard que le public a sur 
le comédien est d’abord un travail de mémoire, 
on va dire mentale. Et là arrive la question, 
“Qu’est-ce que veut dire interpréter : est-ce que 
c’est bien dire un texte, bien le phraser, mettre 
le bon sentiment au bon endroit, la respiration, 
la belle respiration au bon endroit” ? Cela paraît 
un peu tout cela, généralement partagé. Et 
pourtant, si on part en quête de tout cela, 
on a fait du théâtre avant de savoir tout ça. 
J’arrive toujours à imaginer qu’un homme de 
Cro-Magnon ou de Néandertal allait chasser le 
mammouth, le dinosaure, courir par ci et par là et 
le soir devant tout le village, il va le représenter. 
Il ne va pas mettre de voix, il n’a même peut-être 
pas beaucoup de vocabulaire. Par contre il a un 
corps. Et il va mettre ce corps en scène. Et là, 
on est déjà sur un acte théâtral. On ne redit pas 
quelque chose, on représente, on montre. On 
commence à voir la représentation se modifier, 
évoluer. Si on regarde d’ailleurs tout ce qui est 
préhistorique, dans l’art rupestre, on a quelque 
chose de très scénique, de toujours montré dans 
le mouvement, ce fameux bœuf à huit pattes de 
la grotte de Lascaux, on le voit en train de courir, 
on a déjà l’idée que jouer c’est d’abord être en 
mouvement.

O n va passer par quelques étapes, et pour com-
mencer par le corps de tragédien antique. Le 
corps de tragédien antique est calé, droit, sur 

son proscenium, estrade sur l’orchestra où est le cœur. Il 
est l’image même de la religion, le lien entre le sol et les 
dieux. Il est droit, il montre la confrontation, l’affronte-
ment entre le terrestre et le métaphysique.

Ce qui est intéressant est que tout le travail sur le per-
sonnage tragique est un travail divique, « je veux égaler les 
dieux ». À partir de là, j’entre en contact, en conflit avec 
eux et mon corps est puni. La punition est Antigone, 
par exemple. Ce n’est pas un simple acte divique, c’est 
un acte physique corporel. Et puis, il faut être vu quand 
vous n’êtes pas bien grand ; il y a obligation.

À l’inverse du tragédien, il y a le cœur, cette entité 
qui est au niveau de l’orchestra. Le cœur est un corps 
en lui-même, un corps constitué d’une multitude de 
corps ; deux corps qui ne forme plus qu’un. On est déjà 
sur quelque chose qui amène un élément intéressant, à 
savoir que ce cœur-corps est parfaitement rattaché au 
sol, il n’accédera jamais à la verticalité totale. Il va parler, 
il va danser, il va psalmodier, mais en même temps il est 
dans un statut social bien particulier. Il n’est pas acteur 
professionnel. Il est constitué des bourgeois d’Athènes 
à qui on a demandé de venir participer à la représen-
tation. On le met là car il n’accédera jamais à ce lien 
sacré entre le terrestre et le métaphysique. Et on voit son 
corps comme une espèce d’entrave. Son corps l’entrave 
au sol, il ne décollera pas vers un destin tragique. Mais 
on a déjà dans l’idée que le corps représente quelque 
chose. On va faire un monde.

Par Jean-Christophe Dutrey, comédien, professeur de théâtre, Metteur en scène

Corps en scène, enjeu de 
lutte et de pouvoir pour le 
comédien, pour la sage-femme

Le cœur est un corps en lui-même,  
un corps constitué d’une multitude 
de corps ; deux corps qui ne forme 
plus qu’un.

Corps, arts et politique



Les D.O.  
N° 476 

Janvier 2018
23

joue sur le premier tiers avant de la scène. Les notions 
de mise en scène sont réduites.

On va bien dire et non bien jouer. On est à la fois sur 
quelque chose qui met en place une expression du corps 
mais en même temps où le corps ne s’exprime pas. La 
comédie, oui, mais elle est considérée comme un genre 
mineur. La seule tolérée par la noblesse est la comédie 
ballet. Cela plaît au Roi. Cet acteur, Molière, qui est un 
des premiers acteurs corporels, formé par Scaramouche, 
les bateleurs du Pont Neuf, mais il n’est pas considéré 
comme un comédien ; il est un farceur. Culinairement 
et théâtralement, ce qu’on met entre deux plats pour 
que cela tienne un petit peu…

La véritable prise en compte du corps du comédien, 
c’est la fin du XIXe siècle où on comprend qu’il doit y 
avoir une formation corporelle dans la formation du 
comédien. Avant, on apprenait la bonne diction. Le 
théâtre de tradition japonaise et chinoise rend compte 
que les comédiens ont une pratique d’expression par le 
corps avant d’exprimer par la voix. Cela va aussi avec 
la volonté du spectacle total tel que Wagner le définit, 
celui qui va mener la poésie, la danse… et ce spectacle 
total, ensemble de corps mis en place, a un point de 
convergence qui est le corps du spectacle.

Le but du spectacle est d’agir sur le corps du spectateur, 
non pas sur son intellect. Quand vous allez au théâtre, 
ne cherchez pas à comprendre, vous comprendrez 
demain… ressentez. L’acte théâtral du comédien est là 
pour agir sur le corps du spectateur, sur son émotivité. 
Cela amène à convoquer le corps du spectateur comme 
un élément même de la représentation. Cela n’arrivera 
pas comme au début du XXe siècle, où on en est encore 
à une répartition géographique de la salle de théâtre très 
délimitée : les comédiens sur le plateau, les spectateurs 
dans la salle. Maintenant, le comédien peut être dans la 
salle, des éléments du jeu peuvent être dans la salle. Il y 
a une explosion de ces limites. C’est véritablement une 
convocation du corps du spectateur dans l’espace théâtral, 
le corps espace. Donc on peut définir que le théâtre est 
la conjugaison des deux dimensions, l’esprit et le corps. 
On est à la frange de deux choses qui apparaissent au 
départ antinomiques, ou opposées.

Le corps est l’instrument premier du comédien, comme 
le danseur, comme le chanteur. On est à la fois le piano 
et l’instrumentiste. Cela s’entrechoque et parfois cela fait 
mal. Parce que le but de ce corps est de faire résonner le 

Une vingtaine de siècles après, on en arrive au bel âge 
du XVIIe siècle, siècle par excellence du théâtre, de ce 
qu’on en dit à l’époque en tout cas.

Là, la littérature théâtrale va se construire sur une prise 
en compte du corps. J’en veux deux choses.

Dans Phèdre, je vis et je rougis… La passion de 
Phèdre ne passe pas par quelque chose d’intellectuel, 
c’est quelque chose de la tripe : elle a chaud, elle a froid, 
elle ne voit plus, elle n’en dort plus. Ce n’est pas une 
intellectualisation de la passion mais véritablement une 
corporation de la passion.

Du point de vue comique, on a exactement la même 
chose chez Alceste : l’humeur ce n’est pas le caractère, 
c’est cette théorie qui naît en Angleterre et qui est une 
explication des dérèglements par des dérèglements de flux 
intérieurs, c’est-à-dire une construction non pas mentale 
mais physique. Il se passe quelque chose physiquement 
qui fait que le personnage exprime.

Ce XVIIe siècle met aussi en avant cette lutte fonda-
mentale entre la raison et le corps. C’est le problème de 
Phèdre, elle ne peut pas s’empêcher de vivre cette passion 
mais sa raison a la lucidité de la lui faire comprendre 
comme une passion coupable. On est dans ce va-et-vient 
permanent entre le corps et la raison. Mais si à cette 
époque-là on avait mis véritablement le corps en avant, 
on était dans quelque chose du domaine du présent.

Le corps baroque, le corps maître sur l’esprit est l’image 
même du désordre. Impossibilité totale avec ce qui est 
en train de se passer politiquement, sociologiquement, 
économiquement à partir de 1760 : restauration de 
l’âge classique, de l’offre de la constance et de la per-
manence. Or le problème du corps est qu’il n’est pas 
dans la permanence, il naît, immature, il vieillit, il meurt. 
On ne peut admettre cela dans une époque où on se 
préoccupe de l’éternité.

Toute la problématique d’un personnage comme Don 
Juan : il est dans l’inconstance. Pourquoi être fidèle alors 
que tout s’en va. Toutes ces images du désordre sont 
toujours des images qui mettent le corps en avant et 
comme objet de subversion à l’ordre établi. L’humeur 
noire d’Alceste est un objet de subversion à cet ordre 
social parfaitement hypocrite établi. Don Juan est celui 
qui rentre de plein fouet dans l’organisation sociale reli-
gieuse et politique de son époque. Mais évidemment à 
corps perdu. Et à son corps défendant, engagé ensuite 
et précipité à la damnation et aux fers. Cette mise en 
avant de la parole du corps est complètement contraire 
au cogito cartésien, je pense donc je suis. Là, c’est j’éprouve 
donc je suis. On est quelque chose qui nous questionne 
entre le corps et la raison, quelles en sont les limites, 
comment cela fonctionne.

Tout cela entre en jeu pour les comédiens dans des 
conditions qui ne sont pas les plus optimums pour 
travailler. Ils jouent dans des anciens cours de tennis 
— le jeu de paume – avec l’avantage de gradins mais 
pas d’acoustique. Avec la bougie comme éclairage. On 

Par Jean-Christophe Dutrey, comédien, professeur de théâtre, Metteur en scène

Quand vous allez au théâtre, ne 
cherchez pas à comprendre, vous 
comprendrez demain… ressentez.

Corps, arts et politique



24
Les D.O.  
N° 476 
Janvier 2018

une différence avec l’acteur. L’acteur est un mauvais 
comédien. L’acteur c’est celui qui agit sur son rôle, tire 
son rôle à lui. Au cinéma on écrit pour tel acteur ou telle 
actrice. On écrit un rôle façonné à ses possibilités, on 
écrit pour lui, pour elle. On en voit peu pouvoir jouer 
n’importe quelle pièce du répertoire. L’acteur ne joue 
que lui-même à travers un personnage. Le comédien 
essaie de se faire oublier au maximum. C’est celui qui 
va permettre, en oubliant son propre corps, au corps du 
personnage d’exister. Colette parle de la qualité principal 
du comédien comme l’effacement sur scène. On est là 
pour effacer notre corps et laisser éclater le corps du 
personnage à la face et à la rencontre du public. Cela 
demande de l’entraînement. C’est un art très ingrat.

Comme le danseur avec ses étirements, la cantatrice 
avec ses gammes, le comédien fait son training corporel, 
travaille sa respiration. Cette technique est dans quel but ? 
Car travail technique pour travail technique, cela n’amène 
pas à grand-chose. Cela doit amener à créer. Non pas un 
personnage, mais de l’émotion chez le spectateur. Pour 
ça on va travailler sur quelque chose de fondamental, 
la respiration, cette belle colonne, bien plantée, on 
verticalise et on se sent alors en communication. C’est 
pour cela qu’il est très difficile à un comédien de jouer 
couché… les pieds en l’air dans les étriers !

J’imagine alors que pour faire un bébé, cela ne doit 
pas être plus évident… debout ou accroupie est beau-
coup plus facile… Ce travail s’est beaucoup inspiré de 
la médecine et des techniques orientales de relaxation 
extrême. Tous les exercices du matin sont de faire le 
vide pour faire le plein. On va passer un grand moment 
où, si cela donne l’impression de pas grand-chose, inté-
rieurement il s’en passe beaucoup. On passe du temps 
à écouter pour essayer de se laver de tout ce qui s’est 
passé auparavant et d’accueillir tout ce qui peut arriver 
comme sensation, de renvoi de son corps disponible. 
Et ce travail est aussi de s’écarter de toute forme de ce 
qu’on appellerait la concentration.

C’est mauvais de dire qu’un comédien se concentre, 
c’est-à-dire, point alpha et oméga de l’histoire, tout se 
rapporte à lui… Or il est en rapport aux autres, à son 
partenaire. Il n’est pas là pour se concentrer mais pour 

mot d’une résonance musicale. Mais est-ce le corps qui 
résonne lui-même ou les mots que l’on fait résonner ?

Le premier enjeu de lutte et de pouvoir se joue là dans 
le comédien. Jouvet disait : « tout est suspect au théâtre, 
sauf le corps ». Il va donc falloir trouver ou retrouver son 
propre corps en tant que comédien et bien sûr trouver 
le corps du personnage. Et vous rendre compte que ce 
que vous croisez d’abord, ce n’est pas une pensée, ce 
n’est pas une intelligence, c’est un corps. Un corps qui 
marche, qui avance, qui s’arrête, qui se tait, qui bouge… 
mais un corps.

La première émission est celle du corps, dans le regard. 
Ensuite la lecture de l’intériorité vient. On peut d’ailleurs 
faire une lecture de cette intériorité de l’être humain à 
partir de son corps. Les physiologistes l’ont fait. Le corps 
n’est-il pas déjà un certain nombre de signes ? D’ailleurs 
on disait : le comédien est physiologique, il faut oublier le 
mental. C’est-à-dire que si vous étiez un petit dodu d’un 
mètre cinquante, on ne vous imaginait pas jouer Hamlet. 
Or, qui dit qu’Hamlet ne l’était pas… Vous êtes un gros 
lymphatique et on vous demande de jouer un teigneux, 
un nerveux. Pourquoi ne le pourrait-on pas ? On vous 
catégorise en vous voyant arriver. Rappelez-vous le film 
où louis Jouvet est professeur de conservatoire, et la jeune 
première arrive ; ils sont tous en train de la lorgner… 
ingénue… jeune première… non, pas de voix… Alors 
qu’elle n’a même pas ouvert la bouche !

Le corps envoie un certain nombre d’informations. 
Ce personnage à jouer est construit sur des états et non 
des mots. Je t’aime ne sera pas dit deux fois de la même 
manière, et même à la même personne. Il suffit que vous 
ayez passé une bonne journée. Le mot est imprégné 
de ce que le corps a vécu dans la journée. Et cela, le 
comédien va devoir l’imaginer. Et même revenir à ce 
corps du personnage, ce qu’il était avant que l’histoire 
ne commence.

Il y a donc ensuite nécessité de travailler la pensée. 
Cette pensée va se situer dans le ventre, dans la sangle 
abdominale. Tout se passe là. Cette pensée, comme dit 
Victor Hugo, c’est le silence où on entend son corps 
créer. C’est sur cette pensée qu’il faut travailler. Alors, 
nouvel enjeu. Le théâtre devient le lieu de la pensée 
et du corps !

Enjeu de lutte car il va falloir faire abstraction de ce 
corps, le sien propre, de qui on est, car le comédien n’est 
pas la dame au camélia, n’est pas Don Juan… On est 
soi. Pourtant le public ne vous attend pas, vous. Il attend 
le corps du personnage. Et là se pose un problème, on 
ne peut pas incarner un personnage. Le personnage va 
s’incarner en nous.

Cela vous parle aussi à vous, sages-femmes. C’est-à-
dire qu’on a quelque chose de connecté en nous qui va 
grossir, qui va nous bouffer, et qui va faire que notre corps 
va subir des modifications. Le propre du comédien est 
d’être désincarné, il n’a aucune forme de personnalité ; 
c’est la personne la plus banale que vous croiserez. C’est 

Le comédien essaie de se faire 
oublier au maximum. C’est celui qui 
va permettre, en oubliant son propre 
corps, au corps du personnage 
d’exister.

Par Jean-Christophe Dutrey, comédien, professeur de théâtre, Metteur en scène Corps, arts et politique


