Les D.O.

C’ CORPS, MYTHES ET RELIGION

Enfin, dans le tout dernier livre de la Bible, livre poé-
tique par excellence, je veux parler de L'Apocalypse de
Jean de Patmos, dans ces commencements mythiques,
alors que le mal sous la figure du Dragon s'installe sur
la terre, la plus exposée est la Femme 8 parce qu’elle est
tout a la fois désirante et porteuse d'une vie désirante,
celle de I'enfant. Elle est Femme et Mere. Le Dragon se
tient devant la Femme qui va enfanter, prét a dévorer
cette vie naissante. Mais I'enfant est emporté aupres de
Dieu, entendez du coté de la vie®, et Dieu soustrait la
femme a I'emprise du Dragon et 'emmeéne au désert.
Elle y vivra, un certain temps, de manne, c’est-a-dire
juste ce qu'il faut pour tenir, jour apres jour, a 'épreuve
d’une confiance sans garantie, a laquelle la Bible donne
le nom de foi. Que tente de nous dire le poete biblique
sous les figures du Dragon, de la Femme et de I'Enfant?
Il nous dit que, des les commencements mythiques,
Mere et Enfant sont vulnérables car vivants et désirants,
ils sont exposés au mal; il nous dit aussi quil y a de
I'Autre radical pour eux. Le poete nous dit que notre
condition humaine, sous la figure de la Femme, nous
expose, des les commencements, au réel d'une Altérité
radicale et au réel du mal. Et c'est le réel du mal qui fait
de notre condition humaine une tragédie, alors que le
réel d'une Altérité radicale lui donne ou lui redonne sa
dignité, son possible.

Mais notre condition humaine n’est pas seulement
biblique, loin s'en faut. L'Altérité radicale n’est pas sa
seule question fondamentale car peut-il y avoir une
vie humaine qui échapperait a la question de l'autre, le
prochain, soit a la question de 'amour?

Alors, pour parler de I'amour, c’est vers un autre
poete que je me tourne. Je ferai appel au poéte Rainer
Maria Rilke:

« L'amour, écrit-il dans sa Lettre a un jeune poéte, est
difficile, 'amour qui lie un étre humain a un autre est
peut-étre ce qui nous fut imposé de plus difficile, la
tache supréme, 'épreuve finale, le travail dont tout autre
travail n'est que préparation. Mais un apprentissage est
toujours une longue période close: ainsi 'amour, pour
qui aime, demeure longtemps et jusque bien avant dans
la vie, une solitude, un étre seul plus intense et plus
profond. Aimer ce n'est rien d’abord de ce qui s'appelle
s'épanouir, s'abandonner et s'unir a un autre étre. Mais
c'est pour l'individu une noble invite a marir. »

Je pense que cette noble invite a marir releve plus
du désir de devenir soi que de 'amour proprement dit.
C'est le courage d'étre soi, a I'épreuve de ' Altérité, qui
prépare a I'amour. Mais 'amour en est le levier et aussi,
pour certains, la foi, quand elle est comprise comme
'épreuve d'une confiance sans garantie. Et bien souvent
c'est une femme et c’est un homme poete qui témoigne

8. Apocalypse 12.

9. Jean de Patmos devait connaitre ce verset biblique du Livre du
Deutéronome : « Voila je mets devant toi la vie et la mort. Choisis la
vie »,

DOMINIQUE GAUCH,

LL

Aimer ce n'est rien d'abord de ce qui
s'appelle s'épanouir, s'abandonner et
s'unir a un autre étre. Mais c'est pour
individu une noble invite a marir.

77

de ce courage existentiel des profondeurs, courage
d’une vie qui se cherche entre énigme et mystere, entre
altérité radicale et amour. Alors Rilke a raison, dans ces
conditions, aimer devient la tache de toute une vie, un
long apprentissage.

Quoique vivant dans une société patriarcale, le poéete
biblique ne se fait pas le chantre de la puissance ni du
virilisme mais de la vulnérabilité humaine qui, loin d'étre
faiblesse, ouvre a la possibilité d'un courage qui soutient
le sérieux de cette aspiration de 'ame humaine a un
infini, a un indicible et qui refuse de donner le dernier
mot aux a priori rationnels. Et, sans glorifier la Femme
comme un idéal, Jean de Patmos comprend la Femme
comme métaphore d'une humanité enceinte de ce plus
profondément humain qui nous constitue, conjuguant
altérité et amour, lorsque corps et ame sont étroitement
associés. Ce n'est pas 'espece humaine qui peut répondre
d’une telle grossesse, mais chacun en son nom, homme
et femme, a la condition de prendre au sérieux la part
poétique de son étre, celle qui I'apparente a un enfant,
a un primitif, a un étre pré-logique. Descendre vers ce
profondément humain n’est pas seulement un vertige
mais c'est surtout une traversée qui défait le mépris de
Dieu et le mépris de la femme pour nous ouvrir au
courage d'un devenir soi qui blesse la raison.

Mais, ne vous découragez pas dans votre inquiétude,
nous dit le peintre poete, la route marche et ne finit pas. .. ©

Dominique Gauch est psychanalyste et théologienne, auteure
de différents articles parus dans des revues de psychanalyse
et de théologie ainsi que d'un article paru dans Les Cahiers
Benjamin Fondane, 2015/18. Elle est aussi I'auteure d'un
livre paru en 2017 aux éditions éres: « Entre réve et foi, ot
se tient le sujet du désir? - Freud, Fondane, Job et le Dieu
biblique » (cf. rubrique Kiosque, page 59).




HELENE DE GUNZBOURG,

Z} CORPS, MYTHES ET RELIGION

Les organes médiateurs

de la naissance

Les médiateurs « évanouissants »

Deux organes médiateurs apparaissent au moment de
la naissance qui ont un role essentiel sans lequel aucune
vie humaine ne peut advenir, aucun étre humain ne
peut naitre et grandir, aucune femme ne peut donner
naissance et vie a son enfant donc devenir mere.

Ces deux organes ont des caractéristiques communes
et des fonctions biologiques ou symboliques c'est-a-dire
culturelles semblables, organes de nature ils s'en détachent
pour jouer leur role de transmetteur de culture a I'étre
humain naissant. Et aussi a sa mere.

[ls intéressent a la fois la mere, I'enfant, le médecin,
'anthropologue et le psychanalyste, ils questionnent I'art
et le cinéma (nous venons de le voir).

La sage-femme entretient avec eux un rapport parti-
culier, médiatrice elle-méme elle s'en approche de tres
pres, elle les connait et contribue a leur existence, a leur
mise en forme.

Ces deux médiateurs sont le placenta et le sein maternel.

Les points communs de ces deux organes

+ Tous deux organes de médiation, intermédiaires entre
la mere et l'enfant.

* Appartiennent a la fois a la mere et a I'enfant, ou plutot
posent tous deux la question de leur appartenance :
a quel corps appartiennent-ils? a la mere, a I'enfant,
a la médecine a la science, a personne?

* Tous deux sont des organes corporels, anatomiques,
visibles, descriptibles, palpables.

* Ont tous deux un rapport aux fluides corporels: le
sang, le lait, fluides vitaux mais parfois mortels, porteurs
de vie et aussi de mort (maladies contaminations, €pi-
démies). Organes biologiques, producteurs de fluides
et d’hormones.

+ Organes de passage, de filtration, de production.

+ Donc, tous deux potentiellement vénérés ou redoutés,
car ils ont en commun ce rapport étroit et difficilement
séparable a la vie et a la mort, au désir et au dégout,
a l'angoisse.

+ Tous deux sont séparables du corps qui les porte, le
corps de la femme et appelés a disparaitre. Pas de la
méme fagon cependant, et sous quelle forme?

« IIs sont également voués a perdurer et a revenir, mais
sous quelle forme?

* Dans cette mesure ils peuvent aussi devenir des objets
« utiles », perdre leur fonction biologique ou méme
symbolique de médiateurs et étre recyclés dans le
grand processus économique ou politique ou méme
culturel d'utilisation des corps.

C’est pourquoi, nous venons de le voir, ils peuvent
devenir des objets aussi bien utilitaires que redoutables.
Recyclés, ainsi ils deviennent incontrolables, capables de
s'infiltrer dans tous les orifices, tous les imaginaires et
se venger (ce qui apparait dans les ceuvres artistiques
et de science-fiction).

+ Tous deux ont ainsi un rapport a la castration : pour la
psychanalyse elle est la caractéristique de la perte d'un
objet fondateur du désir humain, ou d'une parcelle du
corps symboliquement investi. Perte du monde utérin
pour le placenta, perte du premier objet nourricier lié
a la mere, fondateur de l'attachement primaire, de
l'éros et de I'amour, pour le sein.

Objets a jamais perdus, et dont le manque marquera
la construction psychique de chacun d’entre nous.

Le placenta

« ORGANE MEDIATEUR DE LA NAISSANCE

C’est une évidence.

« Organe éphémere qui se deéveloppe des la nidation du
blastocyste dans l'utérus et qui est naturellement expulsé
dans les 15 a 30 minutes qui suivent la naissance »., dit
le dictionnaire Wikipédia.

Etrange organe qui rapproche la femme des autres
especes animales mammiferes mais qui la sépare des
hommes qui n'ont pas d’'utérus mais qui ont eu cepen-
dant, de leur conception a leur naissance, un rapport
singulier a leur placenta.

Etrange car de quel corps est-il 'organe? Il se partage
en deux parties vivantes qui communiquent mais qui
ne doivent pas fusionner, ['une participe de l'organisme
de la mere, l'autre du feetus. Il filtre les échanges vitaux,
le sang, l'oxygene et le gaz carbonique, les nutriments,
les hormones les déchets du corps foetal.

C’est une énigme pour la science médicale : le systeme
immunologique de la femme reste silencieux et tolérant
devant ce corps étranger, congu des la conception d'un
autre en elle, traversé de cellules étrangeres au sien.

C'est ainsi que la médiation vitale peut devenir mortelle
aussi bien pour la mere que pour l'enfant.

LesD.O.



Les D.O.

Z} CORPS, MYTHES ET RELIGION

« A QUIAPPARTIENT LE PLAGENTA?

Impossible a dire : constitué par les cellules embryon-
naires foetales il s'en détache cependant pour s'insérer
dans la paroi utérine de la femme et il est traversé par
ses propres fluides, son sang, ses cellules.

Elle ne le connait pas et pourtant il se développe dans
son corps a partir d’elle aussi.

C’est un organe vital pour son enfant mais il peut
aussi la faire mourir d’'hémorragie, si la séparation
devient rupture.

Et si la séparation ne se fait pas, par exemple en cas
de rétention pathologique, le danger est tout aussi grand.

Organe du corps maternel, il est congu avec I'enfant,
il le nourrit et 'oxygene, il vit avec lui pendant toute sa
vie utérine, c’est son premier compagnon, son double
dans certains mythes, son jumeau.

Le double peut étre un compagnon ou un ennemi:
dans la littérature, le cinéma et dans les mythes.
Linquiétante étrangete (Freud, 1919) est la sensation
angoissante du déja-vu, déja-connu qui fut séparé ou a
disparu et qui revient dans le présent sous forme mena-
¢ante comme une présence maléfique (par exemple: la
vision d'un automate, son propre reflet dans le miroir
que l'on ne reconnait pas, une impression de présence
sans qu'il y ait quelqu’un de réel.

Le double et le jumeau sont toujours inquiétants, dans
toutes les cultures et sont ainsi évoqués dans la littérature
comme dans le cinéma (Hitchcock, Dostoievski).

Dans certaines cultures, le placenta, jumeau ou double,
est le lien avec la communaute des ancétres et le monde
des morts. En cela il est vénéré mais pour protéger
son propriétaire et lui permettre de conserver ce lien
bénéfique, il faut bien s'occuper de lui et de sa fonction
symbolique lorsqu’a disparu sa fonction biologique et,
selon les cas, 'enterrer dans des espaces géographiques
bien définis ou le consommer en un repas totémique.
Il peut étre vénéré comme un organe de fécondité comme
il peut étre redouté comme un fantome persécuteur.

Ces rituels n‘ont pas disparu et méme si, dans nos
sociétés, ces pratiques sont refoulées, elles apparaissent
cependant dans les demandes des familles qui veulent
récupérer le placenta et méme le consommer (cuit
bien sur).

o LE PLACENTA APPARTIENT-IL AU CORPS MEDICAL ?
0U A LECONOMIE ?

Est-il un objet « biopolitique »? Doit-il étre soumis au
controle des corps ou des fragments de corps ou d'organes?

La encore, il apparait sous son double aspect : vertueux
et dangereux.

L'hopital le récupére et, soit le conserve a des fins
thérapeutiques ou pour la recherche ou il est tres pré-
cieux pour greffer des cellules-souches régénératrices et
traiter certaines aplasies médullaires ou graves déficits
immunitaires, soit le transmet a I'industrie cosmétique.

HELENE DE GUNZBOURG,

Le placenta apres avoir quitté I'utérus et étre séparé de
I'enfant n’a pas de statut juridique clair. Il n"appartient ni
a la mere ni a la famille, pas de statut patrimonial, il ne
peut étre donné sinon de maniere anonyme et gratuite
comme un autre organe ou un autre fluide (lait, sang).

En France, la conservation privée du placenta et du
cordon a des fins thérapeutiques ultérieures n'est pas
autorisée, pas plus que les banques privées de sang du
cordon.

Par contre, il est juridiquement considéré comme un
déchet opératoire potentiellement dangereux et il doit
disparaitre.

Mais 1a se pose la question éthique: recyclé dans
l'industrie pharmaceutique, don sans consentement
réel qui pourrait valoriser ce placenta, déchet méprisé,
objet tabou? Ne risque-t-il pas, en échappant a toute
information, a tout consentement ou presque, de revenir
hanter les vivants qui ont produit ce déni symbolique?

Tant de mythes et de rites de récits circulent autour
du placenta, toujours en rapport avec cette double
representation, corruptible, représentant la mort,
traite comme un cadavre ou un revenant, double
dangereux ou bien protecteur de I'enfant.

J'en garderai un — qui est plutot une fable — qui nous
plonge dans un monde de science-fiction, celle inventé
par Jacques Lacan. Elle s'appelle I'hommelette :

Lacan imagine le placenta et ses annexes sous la forme
d’une lamelle qu'il appelle 'hommelette. C'est en effet
un organe inquiétant qui ne disparait jamais, quelque
chose d’extra-plat qui se déplace comme l'amibe et
qui, comme lui, est immortel et survit a toute division.
« Et ¢a court, supposez que ¢a vienne vous envelopper le
visage pendant que vous dormez tranquillement. Cette
lamelle, cet organe qui a pour caractéristique de ne pas
exister, n'en est pas moins un organe. Le sein, le placenta
représentent bien cette part de lui-méme que l'individu
perd a sa naissance et qui peut servir a symboliser le plus
profond objet perdu. Cette lamelle est donc I'évocation
de l'objet du desir, I'objet qui comblait autrefois et dont
la perte, le manque est a l'origine du désir » (Séminaire
XI: Les 4 concepts fondamentaux de la psychanalyse).

La séparation et la perte du placenta sont a l'origine,
comme celle du sein, d’un interdit majeur fondateur
de la culture : l'interdit de l'inceste, de la fusion avec
le corps maternel. Il ny a pas de retour possible, c’est
pourquoi toute culture humaine et la psychanalyse
évoquent la délivrance et la section du cordon comme
acte fondateur de la vie dans le monde. Une fois séparé,
le nouveau-né ne connaitra plus jamais la quiétude
du monde utérin, il vivra dans le monde de l'air, de
la lumiere, de la faim et de la soif, du rythme de la
respiration autonome, la sienne, du jour et de la nuit,
des caresses de 'amour et de I'absence et de la perte.
C’est pourquoi la sage-femme qui procede a ces gestes

séparateurs a un role si essentiel dans la culture.




HELENE DE GUNZBOURG,

Le sein

« A QUIAPPARTIENT LE SEIN, A QUEL CORPS?

Objet médiateur de la naissance, il prend le relais du
placenta

Entre la mere et I'enfant. A qui appartient-il?

A la femme, c'est une partie de son corps dont elle
prend conscience deés la puberté, partie érotique esthé-
tique, extrémement investie culturellement, qu'elle
ressent, dont elle doit prendre soin, qu’elle peut montrer
ou cacher selon les circonstances, les heures et la culture.

Le sein féminin est représenté érotis€, désiré, vénéré
ou déteste.

Mais 13, lorsqu’elle devient mere, il ne lui appartient
plus vraiment, il devient sein maternel.

Appartient-il au nouveau né? Cest ce qu'il imagine
ou plutot qu'il hallucine car a ce stade il ne peut encore
imaginer.

Au début il n‘appartient donc a personne, ou aux deux
protagonistes. Lhomme se sent exclu s'il ne s'identifie
pas au bébé€, ce sein érotique qu'il croyait posséder lui
échappe.

Le bébe qui vient de naitre ne se percoit pas séparé
de sa mere et il ne pergoit pas non plus son corps. Le
sein vient combler la faim et il est son propre objet, il
fait partie de lui ¢’est pourquoi, lorsque le sein s'éloigne,
le nourrisson est souvent en rage, désespéré, en proie a
la premiere angoisse. Il 'appelle avec le premier cri, ou
plutot le deuxieme cri, lorsqu'il se rend compte que ses
cris font venir cet objet qui n’est pas encore sa mere.

Le sein est donc fusionné et séparé€ aussi bien pour
la mere que pour I'enfant car lorsqu’elle le donne a
son bébg, elle a une certaine conscience qu'il ne lui
appartient plus.

Le sein se sépare du corps de la mere lorsque l'enfant
s'en empare et pourtant, c’est de son corps a elle qu’est
produit le lait. Mais le lait ne vient que lorsque I'enfant
tete.

Ceci peut étre — et nous le constatons souvent — une
grande source d'angoisse pour la jeune mere et bien des
difficultés d'allaitement en sont I'expression.

Se méle a cette angoisse, aussi bien la crainte du taris-
sement d'un processus qu'elle ne controle pas, qui lui
échappe, ou la peur de 'exces et, bien sur, la peur de la
morsure et du vampire (bébé diabolique, bébé vampire).

Le sein a deux faces comme le placenta, une face liée
au corps de la femme qui en est le prolongement, et
une face apparente, visible, palpable, avec le mamelon
qui entre dans la bouche du bébé.

Objet symbolique et culturel, ses représentations
traversent les temps.

C’est donc un objet tres investi et détachable du corps
féminin sinon anatomiquement (comme le placenta) du
moins symboliquement.

72’ CORPS, MYTHES ET RELIGION

* LESEINET LE LAIT MATERNEL COMME OBJETS UTILES
ECONOMIQUES OU POLITIQUES

Le sein comme objet politique a commencé au
XVIIIe siecle avec Jean jacques Rousseau.

Lorsque Jean-Jacques Rousseau, a la fin du XVIIIsiecle,
recommandait aux jeunes meres d'allaiter elles-mémes
leur nourrisson pour laisser ainsi la nature se réveiller
dans tous les cceurs, en particulier 'amour maternel et
l'attachement familial, son argument est politique, et
rejoint celui du Contrat Social : 'homme est naturelle-
ment bon, la société le corrompt.

La mere a un role social a jouer aussi important que
le pere si ce n'est davantage, celui de transmettre a ses
enfants I'ordre moral naturel, celui de la famille, celui
de I'amour et, par conséquent, le bonheur individuel,
familial et social.

Les injonctions faites aux femmes sur la question de
l'allaitement se radicalisent ' tout au long du XIX¢et du
XXe siecle. Elles se transforment en fonction des besoins
économiques, des guerres et des crises démographiques,
évoluant avec les découvertes scientifiques et médicales,
les progres de I'hygiene avec la révolution pastorienne
et, bien sur, a la lumiere des idéologies, qu’elles fussent
religieuses, nationalistes, totalitaires ou libérales.

Apres la derniere guerre, en France, les pouvoirs
publics, par l'intermédiaire des services médicaux et
sociaux, des centres de prévention maternelle et infantile
(PMD) et par la formation donnée au personnel de santé
chargé de veiller sur les meres et leurs enfants, ont eu
une politique de prévention fondée sur 'abandon de
l'allaitement maternel au profit de l'allaitement dit artifi-
ciel, c'est-a-dire au biberon. Plus hygiénique, facilement
stérilisable, le biberon correspondait au désir du pouvoir
médical de controler non seulement la santé mais les
habitudes de vie, les rythmes, les rations, les corps de
sa population.

Au début du XXlesiecle, la peur change de camp,
I'ennemi est partout, I'information se diffuse en réseau sur
la toile et le souci général, s'appliquant a l'alimentation,
devient celui de I'empoisonnement. ['alimentation
industrielle produite par les multinationales de 1'agro-
alimentaire et de l'industrie pharmaceutique est percue
comme dangereuse. Les pollutions chimiques et la
contamination des produits alimentaires, le mensonge
des politiques, de leurs agences et de leurs experts, trop
souvent affiliés aux intéréts industriels, ont rendu la
population tres méfiante. Les crises, celle de « la vache
folle » et celle du sang contaminé par le virus du sida
(VIH) a la fin du XXe¢siecle, ont entretenu les phobies
d’empoisonnement alimentaire. En outre, le développe-
ment irrépressible de I'obésité et des maladies qu'elle
engendre est devenu un probleme de santé mondial,
sans oublier 'augmentation des allergies, la plupart ali-

1. Cf. Cesbron Paul, Knibielher Yvonne, La naissance en Occident, Paris,
Albin Michel, « La cause des bébés », 2004,

LesD.O.



