
12	 l	 D.O. 496 ©Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA

GYnécologie  obstétrique

Mère, enfant, placenta : un espace trin
Entre mythes et réalités,  
une perspective psychanalytique est-elle possible ? 1re partie

par Michèle GERSANT, sage-femme

Préambule

Le mystère de la vie, de la naissance, des origines 
a de tout temps fasciné les hommes et suscité 
questionnements, curiosité et fantasmes. La figure 
de la sage-femme auprès des femmes en couches 
est attestée depuis l’Antiquité. Pour qui s’intéresse 
à la naissance d’un point de vue historique ou 
anthropologique, il est admis que la sage-femme 
est le support de représentations puissantes et 
paradoxales. Tout se passe comme si celles que 
l’on se fait de la sage-femme correspondaient à la 
superposition de deux images. D’une part celle de la 
sage-femme est en effet celle qui transmet son savoir 
à la femme qui accouche. La seconde représentation 
est celle de la femme qui est ignorante, la matrone, 
ou celle qui met son savoir au service de l’avortement 
et de l’infanticide, figurant ainsi la mauvaise mère 
ou la sorcière. Les travaux de Monique Bydlovsky ont 
pu témoigner de cette bipolarité. en grec « maïa » 
signifie tout à la fois sage-femme et grand-mère, et 
des retentissements qu’ils opèrent dans la relation 
très particulière qu’entretiennent parturientes et 
sages-femmes que mon expérience dans le champ 
de la périnatalité a pris forme et nourri ma clinique. 
Les travaux récents d’Albert CICCONE mettent en 
évidence l’importance de ce champ clinique dans la 
pensée psychanalytique.

M on parcours m’a portée de la profession de 
sage-femme exercée à partir de 1981 jusqu’à la 
démarche puis la recherche psychanalytique. Je 

me suis particulièrement attachée à la naissance sous toutes 
ses formes, naissance de la femme devenant mère, naissance 
du père et bien sûr naissance de l’enfant qui se dégage 
de son existence de fœtus et les limites auxquelles cette 
distinction renvoie. Rappelons que, pour ce qui concerne 
le cadre légal, le fœticide est autorisé mais que l’infanticide 
constitue un crime. Parallèlement à cet aspect, la naissance de 
la pensée, la protopensée et les expériences sensorielles qui 
la sous-tendent, et à partir de là, la naissance du sentiment 
d’identité et les traces que les expériences sensorielles très 
précoces du corps de la mère ont pu laisser chez chacun 
ont suscité mon intérêt et ma curiosité.

Introduction
La psychanalyse moderne a conduit de nombreux cher-

cheurs à se poser la question de la naissance psychique, à 
en proposer des représentations, à penser les conditions 
d’émergence du sujet humain. La naissance psychique s’établit 
à partir de perceptions et de sensations du nouveau-né et 
avant lui du fœtus qu’il a été. À ce titre, on peut affirmer que 
l’environnement fœtal, sa réalité biologique sont importants à 
considérer et à étudier. Il nous faut pouvoir penser d’un côté 
la naissance de la vie psychique, de l’autre les expériences 
sensorielles et corporelles très précoces, sans les opposer. 
C’est cette interface que nous allons questionner, à un 
endroit particulier, négligé d’une façon générale et cepen-
dant ontologiquement fascinant : le territoire placentaire. 
Le travail sera articulé autour de deux grands axes : d’une 
part, les mécanismes à l’œuvre au décours de la naissance 
physiologique puis, d’autre part, les processus présents lors de 
l’élaboration de la vie psychique, dans la même perspective 
de pouvoir penser et dégager les conditions d’émergence du 
sujet humain. Nous poursuivrons par une réflexion centrée 
sur le placenta, la manière de pouvoir le penser et enfin le 
considérer d’un point de vue psychanalytique.

Les rites et les habitudes traditionnelles qui entourent 
la naissance font régulièrement l’objet d’interprétations 
à la lumière de la psychanalyse. Et en effet, on connaît 
l’importance dans le champ de la psychanalyse du corps, 
des interactions précoces dont il est le support, du travail 
de psychisation auquel il est soumis.

1. Naissance de la pensée
À propos du sentiment, de la perception  

de sa propre identité
Une des préoccupations premières des psychanalystes 

s’est orientée autour de l’étude du développement primitif 
de l’être humain. C’est bien à partir des mécanismes de 
psychisation qu’il a été permis de distinguer les notions 
d’équilibre homéostatique, de relation symbiotique ou 
encore de dyade mère-enfant de la simple interdépendance 
physique à l’œuvre dans le monde animal ou végétal. Pour 
Winnicott, « dès le début, il est possible à l’observateur de voir 
qu’un nourrisson est un embryon d’être humain, une unité ». 

Pour qui s’intéresse à la naissance d’un point 
de vue historique ou anthropologique, il est 
admis que la sage-femme est le support de 
représentations puissantes et paradoxales.



13	l	 D.O. 496©Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA

GYnécologie  obstétrique

g
y

nécolog






ie

  
obs


té

tr
iq

ue


2.2. Anatomie et fonctions placentaires

Le placenta a un rôle de nutrition qui préfigure la fonction 
de nourrissage qui reviendra à la mère après la naissance. Il 
assure également un rôle de protection sur un plan immu-
nologique. Il agit en quelque sorte comme un filtre, chargé 
de trier les éléments qui parviennent jusqu’à lui pour assurer 
à l’enfant en devenir un environnement favorable. Cette 
fonction évoque d’ores et déjà une certaine analogie avec la 
fonction alpha et l’appareil à penser que la mère va devoir 
prêter à son enfant aux fins de détoxifier certains stimuli et 
transformer des éléments bruts en éléments assimilables. 
Le placenta est cet organe nourricier où vont s’organiser 
les échanges permettant à l’enfant de se développer, et de 
mûrir pour pouvoir, à terme, s’adapter à la vie aérienne. Toit 
et nourriture : fonctions symboliques fondamentales que le 
père aura ultérieurement à assumer.

En dehors de ces fonctions, le placenta constitue également 
un espace, circonscrit par les membranes amniotiques qui en 
sont le prolongement, dans lequel l’embryon puis le fœtus 
vont connaître leurs premières expériences corporelles. On 
les nomme également « les annexes ». De par sa nature 
même, le sac ovulaire définit un dedans et un dehors. Ce 
premier espace renvoie inévitablement à la notion d’enve-
loppe psychique contenante. Notons qu’en cas d’effraction 
de cette enveloppe par rupture ou par simple fissuration 
des membranes, la porosité alors réalisée entre intérieur et 
extérieur fragilise la grossesse et en impose l’interruption à 
plus ou moins brève échéance à cause des risques infectieux 
qui en résultent. Après la naissance de l’enfant, le placenta 
va se décoller de la muqueuse utérine à partir d’un plan 
de clivage qui va se produire dans un délai rapide après 
l’accouchement. Il faut noter que c’est bien ce temps de 
délivrance qui est le temps périlleux de l’accouchement, 
responsable dans une grande majorité des cas des décès 
maternels par hémorragie. En effet, le placenta est consi-
déré après clampage du cordon ombilical comme un corps 
étranger par l’organisme maternel qui va réagir en cherchant 
à le rejeter. Faute d’extraction complète, le corps maternel 
réagira par des mécanismes infectieux ou hémorragiques 
responsables de complications graves nécessitant des gestes 
médicaux urgents.

2.3. 	Le placenta comme lieu de fantasmes  
ou le placenta qui remonte…

La localisation placentaire normale est de type utéro 
fundique, permettant les mécanismes locaux de dilatation 
cervicale qui précèdent la mise au monde. Il arrive que les 
échographies mettent en évidence des insertions basses du 
placenta, alors situé à proximité du col utérin ou le recouvrant. 
Ces malpositions placentaires, si elles se montraient défini-
tives, compromettraient l’accouchement par voie basse pour 
des raisons mécaniques évidentes. On parle alors — aussi bien 
les parturientes que le personnel médical — de la nécessité 
que le placenta remonte… comme si celui-ci était animé 
et doué de mouvement, voire d’une certaine autonomie 
d’action. Les contrôles échographiques suivants guettent 
alors la migration placentaire ! Si le placenta ne remonte 
pas, l’extraction par césarienne sera rendue obligatoire, la 
naissance par voie basse étant absolument impossible. Ce 

Il considère que la plupart des nourrissons ont atteint l’état 
d’individu à l’âge d’un an.

« La santé mentale du fœtus et de l’enfant repose sur le fait 
qu’il peut s’identifier à deux personnes. C’est à ce niveau que 
le père est garant de son identité psychique. Les structures 
mentales de l’enfant se construisent, comme son corps, à partir 
de matériaux qui lui sont extérieurs. Lorsqu‘on dit d’un enfant 
qu’il s’identifie à son père, cela signifie qu’il puise chez lui les 
éléments psychiques nécessaires à sa construction. S’il ne se 
construisait qu’avec une seule personne, il ne pourrait être 
mentalement autre chose que la poupée russe de sa maman. 
C’est donc la relation qu’il établit avec son père qui lui permet de 
se construire comme un individu différent de ses deux parents. 
Privé de cette identification, il lui devient impossible de penser 
qu’un jour, il devra quitter sa mère et sa construction mentale 
en est gravement perturbée. »

Lorsque Didier Dumas s’aventure à évoquer la santé 
mentale du fœtus, il poursuit sa réflexion en abandonnant 
en quelque sorte le fœtus pour se limiter à la nécessité que 
l’enfant a de quitter sa mère à partir de la relation qu’il aura 
établie avec son père. Mais quid du fœtus pour quitter sa 
mère ? Si ce n’est à partir de la réalité biologique du pla-
centa, autre que lui, extérieur à lui et qui, en quelque sorte, 
contient du père… Notons qu’Adam, littéralement le terreux 
en hébreu, né de la terre glaise, puis Ève, prennent corps 
par le souffle de Dieu, le septième jour, sans nécessité d’un 
lien placentaire à quoi celui-ci supplée. Créés, masculin et 
féminin, à l’image de Dieu, on peut considérer que Dieu 
est lui-même mâle et femelle.

2. Naissance physiologique,  
épreuve biologique

Le placenta, quelques éléments d’anatomie  
et de physiologie

2.1.	Em bryogénèse et devenir

Dès le début, les mécanismes en œuvre au moment de la 
fécondation, vont mettre en évidence ce que la médecine 
désignera sous le terme d’unité fœto-placentaire. À partir de 
cette unité anatomique, une différenciation va s’établir très 
précocement, distinguant d’une part l’embryon qui préfigure 
ce qui deviendra le fœtus, et d’autre part le trophoblaste 
qui précède ce que sera le placenta.

On peut considérer que les mécanismes de l’accouche-
ment vont avoir comme effet de séparer définitivement ces 
deux entités, d’une part par la naissance du nouveau-né, 
source d’investissement, destiné à vivre, et d’autre part par 
l’expulsion du placenta, source de rejet et de résistance ou 
de dégoût, destiné à disparaître. La sage-femme qui préside 
aux accouchements aura la charge d’assister la parturiente 
au moment de la naissance de l’enfant puis de pratiquer la 
délivrance, moment le plus périlleux de la mise au monde. 
Cette double polarité nourrit les représentations clivées de 
la sage-femme, bonne ou mauvaise, capable tout à la fois de 
présider à la naissance de l’enfant, de favoriser la rencontre 
avec la mère et l’établissement des relations précoces (bonne 
mère) et très rapidement de recueillir le placenta, le toucher 
et d’une certaine manière d’être au plus près des pulsions 
animales voire cannibaliques de l’être humain.



14	 l	 D.O. 496 ©Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA

GYnécologie  obstétrique

aujourd’hui relégué en zone d’ombre. Rares sont les femmes 
qui se préoccupent de son devenir, plus rares encore celles 
qui souhaitent le récupérer. En le faisant disparaître rapide-
ment, en le soustrayant à la vue, cherchons-nous à dénier ces 
pratiques faisant douter de notre humanité ? Les différentes 
appellations du placenta évoquent bien cette notion d’inges-
tion. Il a été dénommé « tourteau », « tarte » ou « galette ». 
Aujourd’hui encore on examine attentivement le « gâteau 
placentaire » c’est-à-dire sa face utérine.

On lui attribue depuis toujours des vertus fertilisantes. 
L’opothérapie placentaire est pratiquée dès l’Antiquité et 
jusqu’au XVIIIe siècle, époque à laquelle on déclare le pla-
centa chose répugnante dont il est urgent de se débarrasser. 
On abandonne son utilisation thérapeutique en même temps 
que se pose aux hommes d’église une inquiétante question : 
« Quelle fut l’attitude d’Adam et Ève face au placenta de 
Caïn ? » Elle divisera théologiens et accoucheurs jusqu’à 
l’aube du XIXe siècle qui redécouvre les vertus immunitaires 
et galactogènes du placenta.

On ne peut que supposer (les textes sont peu diserts sur ce 
sujet) la poursuite de la placentophagie jusqu’au XIXe siècle 
dans le but de favoriser la lactation.

Si l’ingestion placentaire comme rituel de fertilité est clai-
rement condamnée, on en retrouve la quintessence, la trace 
symbolique au travers de la cérémonie des relevailles que 
l’Église s’efforcera d’imposer. L’accouchée en recherche de 
purification doit apporter deux petits pains ou deux gâteaux 
qu’elle fait alors bénir. Elle en laisse un au sanctuaire et partage 
le second avec les membres de sa famille ou plus souvent avec 
les femmes de sa communauté en âge de procréer, particu-
lièrement celles qui sont encore sans enfant. Cette pratique 
s’est peu à peu éteinte, sa valeur originelle ayant été effacée.

Notons actuellement une pratique qui, bien que marginale, 
témoigne d’un regain d’intérêt pour les vertus placentaires : 
l’ingestion par la jeune accouchée de granules homéopa-
thiques constituées à partir de son placenta. Cette utilisation 
moderne du placenta est censée favoriser l’involution utérine 
et renforcer les défenses immunitaires de la jeune accou-
chée. N’est-ce pas là une forme « culturellement correcte » 
de l’ingestion placentaire ? Sommes-nous si éloignés du 
comportement animal ?

3. Pouvoir penser le placenta

3.1.	P oint de vue anthropologique

La naissance est considérée par les anthropologues comme 
un moment privilégié qui donne lieu à de très nombreux 
rites de passage. Le placenta et le cordon ombilical, outre 
de constituer des reliquats matériels de la relation qui s’est 
établie in utero entre la femme et le fœtus au cours de la 
grossesse, représentent également des matières issues du 

mouvement de déplacement placentaire n’est pas sans évo-
quer ces fantasmes très répandus au cours du XVIIIe siècle, 
où l’utérus était considéré comme un animal vivant que les 
femmes portaient à l’intérieur d’elles, être vivant de surcroît 
possédé du désir de faire des enfants.

2.4.	Le placenta 
question de vie ou de mort

En cas de décollement précoce pendant la grossesse, c’est 
l’embryon ou le fœtus dont la vitalité est compromise. A 
contrario, en cas de décollement trop tardif, c’est la mère 
qui risque la mort. Il existe des pathologies placentaires, 
dont l’étiologie est complexe, et qui compromettent la 
poursuite de la grossesse. Des retards importants de la crois-
sance fœtale, imputés à un fonctionnement placentaire de 
mauvaise qualité, vont imposer l’arrêt de la grossesse pour 
garantir la survie de l’enfant.

Notons que l’instant de la délivrance du placenta reste 
le moment le plus à risque en termes de morbidité ou de 
mortalité maternelle. Il arrive dans certaines situations que 
la délivrance ne s’effectue pas ou de manière incomplète, 
nécessitant alors des gestes obstétricaux immédiats (révision 
utérine et délivrance artificielle) extrêmement violents pour 
le corps des femmes. Penser autrement le placenta, l’intégrer 
dans une dimension psychosomatique, s’avérerait sans aucun 
doute pertinent pour aborder autrement ces situations somme 
toute assez fréquentes évoquant de massives résistances 
corporelles. Réduire alors la fréquence des gestes médicaux 
rendus nécessaires mais fortement intrusifs et violents en 
termes d’intégrité corporelle et produisant des effets parfois 
délétères dans la psyché des femmes qui y ont été soumises 
ou des hommes qui y ont assisté constitue un des enjeux 
de l’obstétrique moderne.

Attitudes vis-à-vis du placenta, enjeux en termes  
de rapport humanité versus animalité

Le placenta suscite généralement un mouvement de 
répulsion, de dégoût. On sait que chez les animaux, ovi-
pares ou vivipares, les femelles mangent naturellement 
leur arrière-faix. Les ruraux, confortés au XIXe siècle par 
les recommandations des vétérinaires, s’opposent à cette 
pratique en soustrayant le placenta dès son expulsion, étant 
convaincus du risque subséquent de voir la femelle dévo-
rer ses petits. De la même façon, redoute-t-on dans notre 
espèce cette attitude de la femme mangeant son placenta, 
considéré comme le double symbolique de l’enfant qu’elle 
vient de mettre au monde. Dès lors en effet le risque existe 
du glissement (fantasmatique ?) vers la mère dévorant ses 
petits ? On sait depuis le XVIIIe siècle qu’il s’agit bien là 
d’une réalité culturelle.

Buffon dans ses « Variétés sur l’espèce humaine » nous 
rapporte cette pratique de cannibalisme dans l’Amérique 
septentrionale. Au siècle dernier, en Australie, on constate 
les mêmes coutumes en cas de disette ou à l’occasion 
d’une naissance gémellaire. En Uruguay et en Tasmanie, 
on considère que l’âme de l’enfant réintègre ainsi le corps 
de ses parents. C’est également pour la mère la meilleure 
façon de retrouver la vigueur perdue pendant la grossesse.

Après avoir été longtemps l’objet de rituels anciens 
(on l’enterre le plus souvent d’une faute), le placenta est 

Il a été dénommé « tourteau », « tarte » ou 
« galette ». Aujourd’hui encore on examine 
attentivement le « gâteau placentaire » c’est-
à-dire sa face utérine.



15	l	 D.O. 496©Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA

GYnécologie  obstétrique

g
y

nécolog






ie

  
obs


té

tr
iq

ue


3.2.	La délivrance 
point de vue ethnologique

Traditionnellement dans la France rurale quand l’accou-
chement se déroulait à la maison, le placenta était enterré. 
Considéré comme le double symbolique de l’enfant, son 
ensevelissement était associé à un vœu concernant les 
qualités du nouveau-né, exprimé par le choix de la plante 
ou de l’arbre apposé sur le lieu d’ensevelissement.

Cet ensevelissement du placenta revenait au père qui, bien 
que n’assistant pas à l’accouchement, avait cependant un 
certain nombre de tâches à accomplir. Si autour du lit, dans 
l’entourage proche de l’accouchée, se trouvait un premier 
cercle de femmes, le père restait à proximité, assumait le 
transport du bois nécessaire au feu, était appelé pour voir 
l’enfant, puis ensevelir le placenta, c’est-à-dire participer 
activement à la naissance dans des actes importants tant du 
point de vue concret que symbolique. Les usages vis-à-vis 
du placenta s’inscrivaient, on le voit, dans une répartition 
sexuée des tâches.

Le placenta était aussitôt renvoyé au destin final du 
corps humain dans la tradition occidentale : la terre. Assez 
généralement les précautions prises pour le traitement du 
placenta sont liées à l’idée que ce qui adviendrait au placenta, 
adviendra par analogie à l’être humain qui vient de naître. 
Cette liaison irrémédiable est présente dans la tradition 
française qui recommande de ne pas brûler le placenta, ne 
pas le jeter à l’eau, de ne pas le livrer aux bêtes.

Par ailleurs, cet acte de planter un arbre sur les matières 
fertiles qui constituent le placenta, permet de faire prendre 
racine à l’arbre, perçu comme une autre composante de 
l’identité. Des traces de cette représentation sont perceptibles 
dans les contes qui permettent de connaître le destin de la 
personne partie en voyage par l’examen de l’arbre planté 
sur le placenta.

Une coutume plus ancienne de l’ingestion du placenta 
est rapportée. Destinée à rendre à la femme une partie des 
nutriments dépensés pendant la grossesse, elle est évoquée 
par les historiens à propos des pratiques paysannes au Moyen 
Âge. À visée galactogène, cette pratique attestée jusqu’au 
XVIe siècle a été rapportée dans les Abbruzes (Italie) au 
début du XXe siècle. Cependant, l’ingestion du double 
symbolique de l’enfant fut condamnée dès le XVIe siècle. 
Les gravures représentant le bain mettent parfois en arrière-
plan l’accouchée se tenant sur son lit et à qui on apporte 
le repas rituel dont la composition contient souvent un 
« gâteau fertile » de forme et de couleur proches de celles 
du placenta. Le nom même du placenta se prête à cette 
substitution puisque notre civilisation a retenu le terme latin 
signifiant « gâteau » ou « galette » pour désigner l’organe des 
échanges fœto-maternels, une analogie ayant été constatée 
entre la forme du placenta et celle de la galette.

L’ensevelissement du placenta qui a précédé la médi-
calisation de la naissance reposait sur une analogie entre 

corps humain et leur devenir n’est jamais laissé au hasard 
dans les sociétés d’hier ou d’ailleurs.

Que ce soit dans l’ethnologie française ou dans l’ensemble 
des études anthropologiques, le placenta, conçu comme le 
lien entre la mère et l’enfant pendant la période prénatale, 
est l’objet de pratiques rituelles dont il convient de mesurer 
l’importance.

1.	Quelques regards d’hier

•	E n Afrique
Dans les sociétés africaines, le placenta bénéficie d’un statut 

symbolique puissant. Si les rites qui entourent la naissance 
font l’objet de grandes variations, un fait remarquable est 
l’intense attention portée sur le placenta.

En Afrique de l’Ouest, deux représentations prévalent : 
celle du jumeau de l’enfant ou celle du second enfant, celui 
« qui est plus soi-même que soi-même » pour reprendre les 
termes des Gourmantché du Burkina Faso.

Chez les Joola, l’enfant n’est toujours pas considéré 
comme né pendant toute la période où le placenta n’est 
pas expulsé. Les soins ne seront prodigués à la mère et à 
l’enfant que lorsque la délivrance sera effectuée. Le placenta 
est recueilli dans une poterie réalisée à cet effet, emplie 
d’eau et qui sera enterrée rituellement. Les sages-femmes 
sont nommées « celles qui vont enterrer la chose la nuit ». 
L’individu dont le placenta n’aurait pas bénéficié de ce rituel 
serait compromis dans son inscription territoriale ou dans 
sa relation aux ancêtres tutélaires.

Chez les Dogons, le placenta est considéré comme un 
référent primordial de la cosmogonie. Tout placenta est 
considéré comme la réplique du placenta primordial, celui 
du dieu créateur Amma, qui l’a gravé de tous les signes de 
la création de l’Univers. Les héros contestataires se révoltant 
contre l’ordre divin commettent leur premier acte de rébellion 
en déchirant un fragment placentaire. Le Renard blanc, sorti 
de la matrice divine, sera condamné à vivre isolé et errer à 
la recherche de son double originaire. Il sera puni et privé 
de parole pour avoir introduit le chaos dans l’Univers, mais 
doté pour les mêmes raisons du pouvoir de divination qui, 
par ailleurs, lui accorde un vaste pouvoir.

•	E n Asie
Chez les Muong du Viet Nam, le placenta doit rapidement 

être emporté hors de la maison et exposé à la vue des Ma, 
ces âmes redoutées désincarnées des morts qui n’ont pas 
accédé à l’ancestralité et se désintéressent alors du nouveau-né.

2.	Dans la société française traditionnelle
La conscience d’une absence spontanée de l’évocation du 

placenta nous encourage à en explorer les perceptions, les 
représentations médicales qui lui sont associées. Aujourd’hui 
au premier abord, le placenta est un grand absent et cette 
absence ne peut manquer de surprendre à un double titre. 
D’une part, le placenta est important d’un point de vue eth-
nographique – que ce soit dans l’histoire de l’accouchement 
ou d’autres contrées-, d’autre part il est l’objet d’une grande 
vigilance de la part de l’équipe médicale. Pour comprendre 
le désintérêt et l’oubli qui entourent aujourd’hui cet objet 
ethnographique, nous nous intéresserons à la manière dont 
il était investi dans la France traditionnelle.

[…] le placenta doit rapidement être emporté 
hors de la maison et exposé à la vue des Ma, 
ces âmes redoutées désincarnées des morts…



16	 l	 D.O. 496 ©Dossiers de l’Obstétrique - Éditions ESKA

GYnécologie  obstétrique

Cette importance de la dimension ontologique est 
confirmée par les savoirs médicaux actuels. Si la dimension 
relationnelle entre mère et enfant est bien reconnue durant 
la grossesse le placenta est renvoyé à une réification exempte 
de dimension relationnelle une fois le fœtus expulsé.

1.	Dans la société moderne

•	Q uelques repères historiques
L’hospitalisation de la naissance est un phénomène récent 

qui s’est mis en place progressivement depuis la fin du 
XIXe siècle jusqu’au début des années 80. L’accouchement 
en maternité a dû attendre 1875 et la fin des épidémies 
de fièvre puerpérale pour s’affirmer. Ce n’est que progres-
sivement au cours du XXe siècle que les jeunes femmes se 
rendent à l’hôpital pour y accoucher.

La construction des savoirs médicaux et des pratiques 
associées s’est affinée progressivement. Ainsi les premiers 
traités obstétricaux ont permis de contribuer à la diffusion du 
savoir d’une profession, celle de la sage-femme, qui a peu à 
peu remplacé les interventions traditionnelles de la matrone. 
Rémunérée en argent et non plus en biens, recevant une 
formation savante et non plus seulement celle de l’expérience, 
relayée par le médecin en cas de difficultés, la sage-femme 
contribue peu à peu à la médicalisation de la naissance qui 
a profondément modifié les relations humaines autour de 
la mère et du nouveau-né. Simultanément elle a recréé 
à sa manière un rite de passage, socialisant la séparation 
physique des corps de la mère et nouveau-né, reconstituant 
une période où la mère avec l’enfant se trouvent à l’écart 
des activités quotidiennes, qu’elles soient domestiques ou 
professionnelles avant de leur trouver une nouvelle place 
dans la société.

2.	Devenir du placenta à l’hôpital
Le placenta a une destinée tout à fait particulière. Si on le 

considère comme une pièce anatomique d’origine humaine, 
on pourrait imaginer qu’il suive les mêmes trajets vers 
l’incinérateur dans un crématorium habilité à cette tâche 
par les collectivités territoriales. Si on le voit comme un 
déchet d’activité de soins, il est opéré à son prétraitement 
par des appareils de désinfection agréés par les ministères 
chargés du travail, de la santé, de l’environnement et de 
l’industrie après avis du Conseil d’Hygiène Publique. C’est 
cette deuxième voie qu’il suit actuellement.

L’avènement du SIDA a jeté un discrédit important sur le 
placenta. Il est dorénavant détruit en prenant des précautions 
particulières. En effet, il est considéré comme un produit à 
risque, potentiellement contaminé. Cependant, de nouveaux 
indices témoignent d’un regain d’intérêt en sa faveur. La 
présence de cellules-souches fœtales dans le placenta ainsi 
que dans le cordon ombilical en fait une source possible de 
matière utile dans les cas de maladie nécessitant une greffe. 
Ainsi des indications de greffe de tissus issus de la délivrance 
voient le jour dans certaines affections oculaires.

En conclusion, on peut voir que le placenta est aujourd’hui 
l’objet d’attentions de la part de l’équipe soignante qui 
l’envisage d’un point de vue ontologique. ●

l’avenir du nouveau-né et le devenir de cette substance de 
l’accouchement, visualisée par la plante ou l’arbre se nour-
rissant de ces propriétés fertiles dont le fœtus avait bénéficié 
jusqu’alors. Cet acte témoignait des liens établis et persistants 
entre l’humain et son environnement physique. À l’occasion 
de la naissance, les pratiques observées jusqu’au XXe siècle 
soulignaient donc les liens perçus entre l’homme et la nature.

3.3.	 La délivrance 
point de vue des soignants

Le XIIIe siècle voit le savoir obstétrical et les pratiques 
associées se construire et se répandre progressivement. Les 
premiers traités d’obstétrique portent une attention parti-
culière à la délivrance. Ils mettent en évidence la menace 
qu’elle représente, le risque vital qu’elle peut faire encourir à 
la jeune accouchée au moment de son expulsion. La vision 
dominante n’est plus la relation entre l’enfant et le placenta 
mais une vision ontologique de celui-ci. Devenu inutile 
dès la naissance de l’enfant, cet organe est attendu avec la 
hantise d’une sortie partielle qui fait redouter l’hémorragie, 
voire la mort maternelle.

Suite au prochain numéro (N° 497 de décembre 2019).

6 DÉCEMBRE 2019
14h30-18h30

Suivi d’un cocktail apéritif

Inscription gratuite

Auditorium de l’Hôpital Américain de Paris  
entrée par le 63 boulevard Victor Hugo 92200 Neuilly-sur-Seine 

inscription : dalia.pierrot@ahparis.org

Césarienne  
sur demande maternelle

- Limites & Enjeux -

Avec  le soutien  
du  Collège National des Gynécologues  

et Obstétriciens Français 


