MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

Texte présenté au 3¢ Congreés “Je Suis la Sage-femme”
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

ART, FEMMES ET VIOLENCE

Je suis aujourd'hui présente en tant que médiatrice culturelle, mais je souhaite surtout partager avec
vous une vision personnelle d'un sujet qui me tient a cceur. Cette rencontre est I'occasion d'explorer
ensemble les mondes de I'art a la découverte de quelgues ceuvres, et de mettre en lumiere le
chemin qu'il reste a parcourir pour une reconnaissance des violences subies par les femmes.

ujourd'hui, la culture est un milieu majoritaire-

ment gouverné par les hommes. Mais les femmes

ont toujours €té un sujet de prédilection pour les
artistes. Pourtant, si vous pensez a des ceuvres célebres,
que voyez-vous? La Joconde, le Penseur, Le Radeau de la
Meéduse? Si je vous dis “art”, visualisez-vous l'inégalité
entre les femmes et les hommes? La maltraitance des
femmes? La domination masculine? Personnellement,
ce n'est pas la premiere chose a laquelle je pense. Et a
l'inverse, quand je pense “violences faites aux femmes”,
je ne pense pas non plus a une oceuvre dart... En effet, si
ces sujets peuvent étre présents en filigrane des ceuvres,
quand nous analysons le contexte de la création, I'époque,
le lieu, la commande, le parcours de I'ceuvre, en sont-ils
réellement le sujet?

Le machisme, la normativité des genres sont bien pré-
sents dans une multitude de représentations artistiques
depuis tous temps. Mais ils n’en sont pas le sujet, ils ne
sont pas critiqués, ils ne sont méme pas nécessairement
pensés. lls sont incorporés et reproduits par les artistes,
qui créent dans un contexte sociétal, de méme que par
le public, qui accepte ces ceuvres, avec une réception
biaisée par le conditionnement social. C'est ainsi aussi
que nous reconnaissons le “beau”, que nous intellec-
tualisons la démarche artistique contemporaine, que
nous interprétons les narrations. Et c’est aussi la raison
pour laquelle les avant-gardes choquent, surprennent,
voire horrifient.

Pourtant, aujourd’hui, le seul acces qu'a le grand
public aux représentations des violences faites aux
femmes réside-t-il uniquement dans les campagnes de
sensibilisation? Non, mais les ceuvres abordant ce sujet
semblent encore trop rares, et diffusées a petite échelle.
Elles restent inconnues, inaccessibles.

Or, un objet n’est-il pas reconnu, soutenu, défendu,
des qu'il commence a étre publicisé ? La représentation,
la publicité et la diffusion des ceuvres participent a
l'ampleur des luttes sociales. C'est ainsi que les musi-
ciens des années 60-70 ont donné corps a la libération
des moeurs, par exemple les paroles et modes de jeux
de Jimmy Hendrix résonnant avec mai 68 et la lutte
contre la guerre du Vietnam. C'est ainsi que la Liberte
guidant le peuple a fait de Marianne un symbole de la
République. C'est ainsi que, en toutes circonstances, de

maniére assumée ou non, l'art a été et est un objet de
propagande. Car représenter fait exister. La repré-
sentation des phénomenes d'inégalité sociale, des enjeux
a la fois intimes et publics qu'ils révelent, et des lors des
luttes qu'ils engagent, cette action de les représenter
leur donne du poids, d’autant plus si elle est portée par
un artiste ayant assis sa légitimité. Prenons I'exemple de
JR, street artiste tres célebre qui donne a voir au monde,
grace a I'exposition dans 'espace public, les visages des
invisibles, qu'ils soient des jeunes de banlieue ou des
populations civiles victimes de bombardements.

Je vous propose donc simplement une réflexion sur la
représentation des violences faites aux femmes dans l'art,
violences faites a leur corps, mais aussi a leur identité, a
leur intégrité, ainsi que la violence des attentes de genre,
avec un arrét sur image sur quelques ceuvres. Mais, avant
méme de parler de représentation des violences, il me
parait important de prendre le temps de réfléchir aux
violences subies par les femmes dans le monde de I'art.
Car les mondes de l'art ont semblé entretenir pendant
longtemps avec les femmes une relation de désamour,
de mépris, de violence.

Leonard de Vinci, Picasso, Jeff Koons, Baudelaire,
Johnny Hallyday, Rodin, Moliere, Shakespeare,
Brassens, Rembrandt, Monet, Lully, Mourad Merzouh;,
La Fontaine, Mozart, David Bowie, Bach, Renoir,
Victor Hugo, Mickael Jackson, Bob Wilson, Proust,
Duchamp... Tous des artistes célebres et reconnus, ce
sont les premiers noms qui nous viennent a I'esprit quand
on pense “artiste que tout le monde connait”. Artistes,
ils le sont, talentueus, ils le sont, célebres, ils le sont. Et
ceux-la méme a qui nous pensons en premier, ce sont
aussi tous des hommes. Faites le test, aupres de votre
famille, aupres de vos amis : nous pensons a eux car ils
sont largement plus médiatisés et largement plus connus
du grand public que des artistes femmes.

Niki de Saint-Phalle, Marguerite Duras, Camille
Claudel, George Sand, Ariane Mnouchkine, Louise
Bourgeois, Sylvia Monfort, Pina Bausch, Berthe Morisot,
Simone de Beauvoir, Edith Piaf, ].K.Rowling, Sophie
Calle. Par rapport aux artistes hommes que jai cités
plus haut (d'ailleurs plus nombreux), que savez-vous de
ces artistes-la? De leurs ceuvres? En avez-vous méme
déja entendu parler?

Décembre 2016



14 %

de femmes dans la
collection du Musée
National d"Art Moderne

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

¢ George Sand. Prendre un nom d’'homme pour étre
artiste.

* Niki de Saint-Phalle. Obligée de renoncer a ses
enfants pour se consacrer a son art, affirmant: « je
n’accepterais pas les limites que ma mere tentait d'imposer
a ma vie parce que j'étais une femme ».

e Camille Claudel. Dans 'ombre de Rodin, réduite a
la muse et I'éleve, dans I'ombre de ['asile, folle parce
qu’artiste.

e Berthe Morisot. Connue pour étre la femme au
bouquet de violettes peinte par Manet davantage que
pour son ceuvre. Berthe Morisot qui raconte qu’elle
« voyait constamment sa position de femme du monde
voiler sa qualité d’artiste ». Peintre impressionniste qui a
su se faire connaitre, elle n'a cependant pas €té recon-
nue dans la société en tant qu'artiste : en effet, sur son
certificat de déces figure la mention “sans profession”.

La premiere violence subie par les femmes dans le
monde de l'art nest pas représentée, n'est pas imagée,
n'est pas mise en scene, justement elle n'est pas. C'est
la violence de l'absence. Les femmes artistes n’ont
tres longtemps pas eu leur place en société (le Salon
a été interdit aux femmes jusqu’'en 1896). Et quand
une capacité de création leur a été reconnue, qu'un
espace leur a été accordé — ou surtout qu’elles ont su
le saisir — elles restent dans 'ombre, sont bien moins
publicisées, bien moins légitimées, elles sont toujours
ramenées au statut d’éleves ou de compagnes d'artistes
hommes. Aujourd’hui, heureusement c’est différent.
Les femmes ont leur place, elles peuvent étre artistes.
Mais la majorité des grands artistes contemporains
médiatisés sont toujours des hommes. Le pourcentage
d’ceuvres de femmes dans les collections publiques est
tres réduit: 14 % seulement de la collection entiere du
Musée National d’Art Moderne. Les artistes femmes
qui figurent dans les ouvrages sur l'histoire de l'art, y
compris |'histoire de l'art contemporain, sont également
peu nombreuses. Dans le domaine des arts vivants, les
femmes représentent a peine 39 % des chorégraphes,
26 % des metteurs en scene, 4 % des chefs d’orchestres
et 1 % des compositrices. Dans I'art comme ailleurs, les
femmes semblent devoir faire doublement leurs preuves.

Les femmes ont pourtant toujours été représentées.
Tour a tour mere, vierge, sainte, mythique, divine, muse,
puis travailleuse, la femme, la femme comme modele,
comme idéal, comme représentation de ce que la femme
de I'époque doit étre, la femme est présente dans les
arts. Les femmes en revanche, dans toute leur com-
plexité, leur diversité, leur unicité, ne sont que tres peu

39 %

de femmes
chorégraphes

26 %

de femmes
metteurs en scéne

de femmes

chefs

d'orchestres

de femmes
composi-
trices

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

<« Jeanne au bdcher, 1886,
Jules-Eugéne Lenepveu

V LeVerrou, 1777, Fragonard

mises en jeu. Elles sont réduites aux canons. Le théatre,
des I’Antiquité, raconte dans ses tragédies les destins
déchirants de certaines femmes. Racine, au XVIIe siecle,
reprend par exemple I'histoire d'Iphigénie, enfant sacrifiee
pour la guerre, et la douleur de sa mere. Mais quand
les violences subies par des femmes sont représentées,
elles sont réduites aux femmes martyres : Jeanne d’Arc,
par exemple, dans l'ceuvre Jeanne au biicher peinte en
1886 par Jules Eugene Lenepveu (ci-dessus).

Ou bien, ce sont des femmes coupables et pardonnées
(Le Christ et la femme adultere, représenté par Poussin par
exemple, ou le sujet est la parabole et non la violence
subie par la femme).

Ce ne sont pas des violences quotidiennes, nous n'y
voyons pas la violence banalisée. En bref, dans I'his-
toire de l'art, nous ne trouvons pas d’exemple connu,
médiatisé, d'ceuvre représentant des violences subies par
les femmes. Mais en cherchant bien, et en allant vers
le contemporain, nous pouvons trouver une sélection
d'artistes abordant ce sujet...

Je vous propose un petit jeu. Je vais vous raconter le sujet d’un
tableau, essayez de vous le représenter, d’imaginer la scéne.

m Ca se passe dans une chambre. Le lit est défait, les
draps blancs et rouges sont fripés. La piece est plongée
dans une semi-pénombre. Debout pres de la porte, un
homme en sous-vétements tient fermement une femme
par la taille, et tout en la tirant vers lui, se dresse pour
verrouiller la porte de la chambre. La femme, a le cou
tendu en arriere pour s'é€loigner de 'homme, elle se
débat, elle le repousse, et tente en vain de I'empécher
d'atteindre le verrou. Sa robe est en train de se défaire.
Ce tableau est surnommé Le Viol.

Est-ce ce que vous avez imaginé? Ce tableau a été
peint par Fragonard en 1777, et s'intitule Le Verrou
(ci-dessus). C'est la période du libertinage, et Fragonard
est “le” peintre de I'érotisme et des scenes galantes.
Cette toile représente un jeu de séduction, mettant
en scene la résistance de la femme et I'affirmation par
'homme des conditions de la possession. C'est lui qui




MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

est acteur, qui est décideur, qui est dominateur. La
femme, dont le consentement est débattu parmi les
critiques, est en tout cas passive. Sa résistance, qui,
qu’elle soit jouée ou sincere, est avérée, est vaine;
et son corps est déja objectivé par le lit en désordre
(selon I'historien de l'art Daniel Arasse s’y dessinent
seins, genoux, rouge entre les jambes, pénis, ce qui
est accentué par le fait que ce soit le méme tissu que
sa robe). Cette dimension passive et fataliste pour la
femme dans 'acte sexuel est confortée par les objets
qui 'entourent : la pomme rappelle le péche originel,
et la faute d’Eve, ramenant la femme du tableau a un
destin dont elle ne peut s'échapper, tout comme le
bouquet de fleurs au sol qui évoque la défloraison.
La femme est objet de désir, de plaisir, aussi par son
impuissance. Tout cela est déja présent dans le titre, Le
Verrou, qui souligne l'absence de fuite, I'impossibilité
d’'une échappée. Verrou, objet lui-méme érotique.
Fragonard a peut-étre voulu ici représenter de maniere
délicate une scene de viol. Mais au sein de la délicatesse,
de l'aspect frivole de la toile, une véritable violence
émane de l'ceuvre. La femme est la victime sacrifiée,
piégée entre une issue impossible, concrétisée par le
verrou, et la couche (et l'acte sexuel inévitable), préte
a l'absorber. C'est surtout la violence de la réification
du corps de la femme qui est a I'ceuvre. Mais il faut
bien sar garder a l'esprit que ces interprétations sont
faites avec nos yeux, aujourd’hui, par le prisme de
notre société, et que si la résistance, voire le viol, étaient
dans l'esprit du peintre, ils n’avaient certainement pas
le méme poids ni la méme signification.

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

jeu des couleurs utilisées, et la forme du corps peut
finalement s’apparenter a celle d'un pénis montrant
peut-étre une vision de la femme par le biais du regard
de 'homme, 'homme étant celui qui fait exister la
femme: en lui donnant le role de la ménagere, et en
activant son corps en tant qu’objet sexuel. Le phallus
représentant le pere est un fil rouge de l'ceuvre de
Louise Bourgeois, tout comme l'araignée pour la
mere. De plus, la forme en bas a droite de la toile
peut évoquer l'utérus, et la fonction reproductrice du
corps féminin. Cela peut rappeler la représentation de
sa mere comme une araignée qui tisse (sa mere était
tapissiere), la forme étant composée d'une multitude
de fils. 1946, les femmes sont cantonnées a la maison,
en effet, or cette maison-la représente pourtant aussi
pour Louise Bourgeois le « contenant ideal de tous les
souvenirs et en particulier ceux de I'enfance », en écho a
sa propre vie familiale difficile, et a son pere “indigne”.
Pour elle, les maisons sont les lieux de la femme, non de
I'homme, et de la maternité. Son travail sur les maisons
aboutit aux cellules, des cages qui reconstituent des
pieces d'une maison, des moments de vie.

Plus récemment, Annette Messager aborde, quant
a elle, les stéréotypes de genre. Annette Messager est
une plasticienne, sculptrice et photographe, qui travaille
sur les clichés entourant I'image de la femme.

Dans son ceuvre Tortures volontaires, créée en 1972,
qui rassemble 80 photographies, elle met en scene
toutes les zones du corps féminin maltraitées par les
femmes pour correspondre aux criteres de beauté
édictés par la société: épilation, maigreur imposée,
corps malmenés.

G’est pourquoi je vous propose & présent d’évoquer des artistes
plus contemporains,a commencer par une femme, Louise Bourgeois.

m Louise Bourgeois, artiste plasticienne majeure
de la seconde moitie du XX¢ siecle et du début du
XXI¢, fonde sa création sur la mémoire, I'émotion, la
réactivation des souvenirs d’enfance. Elle travaille dans
une logique subjective, et dans un langage autobiogra-
phique. Et elle crée donc aussi en tant que femme.
Dans son ceuvre Femme-maison, créée en 1946-1947,
l'artiste illustre le poids qu'une femme porte sur son
épaule, entre attributions sociales, personnelles et
familiales. La maison évoque ainsi les responsabilités
d'une femme au foyer. Louise Bourgeois crée un
contraste entre le corps rose de la femme et la maison,
grise, froide. De plus, la femme est représentée par un
corps nu, dont les seuls détails sont les organes sexuels
(la poitrine, le sexe), et dont la téte est finalement la
fonction. La téte de la femme est ainsi remplacée par
une maison, ce qui isole son corps du monde extérieur
et instaure la prééminence de la sphere domestique.
La femme est enfermée dans la maison, aucun trait
de son visage n’apparait, nous I'imaginons bien cloi-
sonnée entre les murs, sans fenétre ou porte ouverte
sur le monde. Le sexe ressort particulierement par le

D'un autre coté, son ceuvre Les 200 proverbes repro-
duit, en les brodant sur un tissu, les idées précongues

A Tortures volontaires, 1972, Annette Messager.

< Femme maison, 1946-4947,
Louise Bourgeois.

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016



LesD.0.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

a l'égard des femmes: « la femme la plus heureuse n'a
pas d'histoires », « la femme est la créature la plus subtile
du régne animal », « si la femme était bonne, Dieu aussi
en aurait une », « la mauvaise herbe pousse dans le foyer
ou la femme a la parole », « I'homme pense la femme
depense », « la femme est un étre qui s’habille, babille et
se deshabille »... Annette Messager ne laisse rien au
hasard, choisissant ici un support emblématique d'une
activité dite féminine: la couture.

A la méme époque, au début des années 70, une autre
artiste fournit une ceuvre prolixe en matiere de violence
subie par les femmes. Ana Mendieta est née en 1948
a Cuba, et connait I'exil tres jeune, en arrivant aux Etats-
Unis a 13 ans. Ses performances font partie des actions
les plus radicales de I'histoire de I'art féministe. Lartiste
nourrit sa création de ses expériences personnelles,
pour explorer des problématiques universelles, comme
la relation au corps, a la nature, les femmes, l'exil, la
violence, les identités (raciales, sexuelles et culturelles),
les discriminations et injustices sociales. Longtemps, son
ceuvre est restée dans 'ombre du sculpteur minimaliste
Carl André, son amant. Sa mémoire ressurgit avec sa
mort tragique, a 36 ans, par une chute du 34¢ étage.
Celle-ci a posé la question du meurtre ou du suicide,
le couple vivant des disputes violentes, et Carl André
a finalement été relaxe.

Elle crée en 1972 une série questionnant les problé-
matiques de genre, Facial Hair Transplant. Dans ces
ceuvres inspirées par I'ceuvre de Duchamp L.H O.0.Q,
qui représente la Joconde transsexuelle, Ana Mendieta
colle sur son visage la barbe de son camarade Morty
Sklar. Elle fait cela pour capter sa force, mettant en
lumiere les caractéristiques attachées a la virilité et
la féminité, et 'absurdité de l'acquisition de la force,
caractéristique masculine, par le biais d'une transplan-
tation d'attributs masculin: les poils faciaux.

En 1973, en réaction au viol et au meurtre d'une étu-
diante sur son campus, elle organise une performance,
Rape Scene. Ana Mendieta recrée la scene du crime,
met en scene son propre viol, invitant le public a entrer
dans son appartement pour la trouver attachée a une
table, les jambes, les fesses et le sexe nus, la téte dans
une flaque de sang, le bas-ventre maculé de sang. Elle
reste immobile pendant une heure, laissant le spectateur
face a la violence de la scene, voyeur invité a regarder
en face la réalité du viol. Ana Mendieta accorde en
effet une grande importance au caractere réel de ses
ceuvres. Elle dit elle-méme que « le tournant de son
art sest produit en 1972, lorsqu'elle reconnut que ses
peintures n'étaient pas assez reelles pour ce que le tableau
devait communiquer ». C'est pourquoi, elle se tourne
vers la performance, qui permet une confrontation
plus directe. La mise en sceéne de son propre corps lui
permet de donner davantage de puissance au message
qu’elle veut faire passer. Elle met volontairement en
valeur des aspects choquants de la représentation des

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

Ana Mendieta

Facial Hair
Transplant., 1972,

V Glass on Body, 1972,

abus sexuels, et utilise une masse considérable de sang
animal. Le sang, trés présent dans son ceuvre, traduit
le déchirement vécu par l'artiste par son exil, mais
aussi I'oppression quotidienne vécue par les femmes.
En écho peut-étre au sang tabou des regles, bien
connu des femmes, et au sang versé par la violence
physique qu’elles subissent, le sang devient moyen
d’expression, de représentation, de reconnaissance
de la lutte engagée contre les violences.

Dans ses ceuvres Glass on Body et Facial Variation
Cosmetic, créées en 1972, Ana Mendieta colle son
visage contre une vitre, comme pour passer au travers.
Son visage et son corps en sont déformés, défigureés,
malmeneés. Le verre symbolise le mur invisible contre
lequel les femmes se heurtent sans cesse dans la société
et dans leurs foyers. Au-dela de la violence physique,
Ana Mendieta traite donc aussi de la violence sym-
bolique subie par les femmes, humiliées, rabaissées,
toujours traitées comme inférieure aux hommes.
Malgré la violence avec laquelle elle affronte le carreau
de verre, elle ne réussit pas a détruire I'obstacle. La
défiguration des visages peut toujours aussi renvoyer
a ceux des femmes battues.




MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

m Dans une méme volonté de réalisme et de susciter

une réaction directe des spectateurs, nous pouvons
évoquer une ceuvre d'aujourd’hui, installée sans auto-
risation dans |'espace public par l'artiste polonais Jerzy
Bogdan Szumczyk, étudiant des Beaux-

arts de Gdansk, au nord de la Pologne. Cette

ceuvre, intitulée Komm Frau, soit « Viens

femme » en allemand, est une sculpture

qu’il a choisi de poser symboliquement sur

l'avenue de la Victoire a Gdansk, qui est
initialement un hommage a la libération

par les Sovietiques de la Pologne. Cette

ceuvre représente un soldat soviétique en train de
violer une femme enceinte. La femme est sur le dos,
les jambes écartées, et le soldat la tient d'une main
par les cheveux, tout en lui plaquant un revolver dans
la bouche. Le soldat a le regard a moitié dissimulé
sous son casque. Grandeur nature, Komm Frau est
volontairement sculptée de fagon tres réaliste : I'artiste
a voulu, avec cette ceuvre, passer un message de paix,
en dénongant les tragédies des femmes et les horreurs
de la guerre. Il a dit s'étre inspiré de textes d'historiens
relatant les atrocités commises par I’Armée rouge a
la fin de la Seconde guerre mondiale. La pratique du
viol était alors encouragée par Staline comme moyen
pour terroriser les populations.

Les historiens allemands et polonais estiment a pres de
2 millions le nombre de femmes violées par I'Armée
rouge pendant la Seconde guerre mondiale, dont
plusieurs milliers en Pologne. Lceuvre est taxée par
les politiques et notamment I'ambassadeur russe en
Pologne de « pseudo-art », « vulgaire », ouvertement blas-
phématoire », « insultant la meémoire des soldats morts pour
la liberté de la Pologne ». La police a retiré |'ceuvre au
bout de quelques heures. Lartiste, qui avait €té arrété,
a finalement été relaché mais risque des poursuites
judiciaires pour incitation a la haine nationale. Komm
Frau représente donc rétrospectivement une réalité
de la guerre : la violence subie par les femmes, prises
comme des objets de domination par les belligérants,
humiliées et laissées pour mortes. Une réalité encore
a l'ceuvre dans le monde aujourd’hui.

Pourtant, ce n’est pas tant le realisme et la représen-
tation de la violence qui choquent, la question des
femmes n'est pas abordée: c'est le fait que l'ceuvre
représente un soldat soviétique qui est mis en avant,
et considéré comme insultant. Finalement, alors méme
que la violence faite a la femme est le sujet central de
'ceuvre, pour parler des horreurs de la guerre et de
ses victimes innocentes, celle-ci est reléguée au second
plan, pour mettre en avant la gloire nationale. Ca illustre
bien le talent des gouvernements a fermer les yeux
sur le passé et a ne pas admettre leur responsabilité
et les horreurs de leurs propres comportements, sous
prétexte de gloire dans un sacrifice pour la nation.

A Komm Frau,
Jerzy Bogdan
Szumezyk.

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

Encore en espace public, je vous raméne cette fois-ci a Paris.

m Comme chez Louise Bourgeois, la réification de la

femme ramenée a son corps objectivé se retrouve
dans I'ceuvre de Robert Combas, La Fernme lumiére
de I'homme. Cette fresque murale se situe rue des
Haudriettes dans le 3¢ arrondissement parisien. Elle
représente tout en haut un univers rappelant Don
Quichotte se battant contre les moulins a vent.

La partie du milieu met en scene un homme assis au
centre d'une piece envahie de livres, sur les étageres,
sur le sol, partout autour de lui. Il est éclairé a la bougie,
semble issu d'une autre époque.

La derniere partie, en bas de la fresque, nous ramene
a une époque contemporaine et reprend la méme
composition que la partie supérieure, avec un homme
assis au centre. Sauf que cette fois-ci, la piece est tres
rangée, il lit un livre, et a la place méme de la bougie
se situe... une femme-lampe. Lhomme est le centre
de l'attention, les seuls objets dont il est entouré sont
un tableau, une plante, et cette lampe. La femme est
réifiée, ramenée au méme niveau que des objets vides
de sens. Tout comme la Fermme-maison de Louise
Bourgeois, cette femme-lampe n'a pas de téte: 'abat-
jour en fait office. Et son corps est nu, ses attributs
sexuels bien visibles. Elle n’est méme représentée que
par ceux-ci, ses bras étant inexistants. La femme, ici,
n'est pas du tout actrice, elle est passive, allumée ou
éteinte selon le bon vouloir de 'homme. Le titre de
la fresque « La femme lumiere de I'homme » semble
pourtant rappeler que la femme est ici le cceur de la
peinture, le sujet véritable. Il peut alors sonner comme
une critique, disant peut-étre que sans femmes, les
hommes seraient bien souvent dans le noir...

<« LaFemme lumiére de I'homme,
Robert Combas. Fresque murale,
rue des Haudriettes, Paris 3¢

'V Les monologues du vagin,
Eve Ansler.

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016



LesD.0.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

<« Les crocodiles, Thomas Mathieu,

http://projetcrocodiles.tumblr.com/

m Dans le domaine des arts vivants, nous pouvons évo-

quer Eve Ensler, dramaturge et metteur en scene,
qui a écrit en 1998 la piece Les monologues du vagin.
Cette ceuvre tourne aussi autour des attributs sexuels,
mais cette fois, au lieu de les objectiver, elle leur donne
la parole. Sa piéce a connu un grand succes, avec des
traductions en 48 langues et des spectacles dans 140
pays. Son propos est de lever les tabous autour du
corps et de la sexualité féminine qui existent encore,
et de lutter contre les violences subies par les femmes.
Eve Ensler a elle-méme été violée par son pére pen-
dant sa jeunesse. Ce travail commence selon elle en
nommant les choses, et en nommant veéritablement
le sexe de la femme, en encourageant les femmes a
parler de leur vagin.

Eve Ensler a recueilli des propos de femmes, et les a
mis en écriture et en jeu dans sa piece a travers de
courtes saynetes. Elle donne la parole aux femmes,
leur donnant la place sur scene, par le principe des
monologues. Je vous cite simplement un morceau
de son introduction: « Je dis “vagin” parce que j'ai lu
les statistiques. Partout les vagins subissent de mauvais

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

traitements. Des centaines de milliers de femmes sont
violées chaque année dans le monde. Cent millions de
femmes ont subi des mutilations génitales. La liste est
longue. Je dis “vagin” parce que je veux que cessent ces
horreurs. Et je sais qu’elles ne cesseront pas tant que nous
n’admettrons pas qu’elles existent. »

Aussi, coté littérature, les dessinateurs de bandes
dessinées se sont emparés du sujet pour pousser a une
prise de conscience. C'est ce que Thomas Mathieu
s'est attaché a faire dans son Projet Crocodile, visible sur
le site http://projetcrocodiles.tumblr.com/ et adapté
en BD.

Les internautes lui confient des histoires, qu'il raconte
ensuite dans de courtes bandes dessinées, accompa-
gnées d’explications, de sites, de conseils... Thomas
Mathieu veut, par ce projet, lutter contre les violences
physiques et psychologiques, et notamment contre le
harcelement de rue. Tous les hommes sont représentés
en “crocodiles” car l'artiste cherche a faire prendre
conscience du sexisme et de la supériorité acceptée
des hommes dans notre société. C'est sa maniere de
souligner la différence de traitement des sexes qui, il
l'espere “la rend inconfortable”. Ses dessins s'adressent
aussi bien aux femmes qu’aux hommes, il s'agit d’'en
parler pour montrer que la violence sexiste existe.
Son projet est reconnu par diverses associations, et
certaines de ses planches devaient étre exposées
'année derniere dans les rues de Toulouse a l'occasion
de la Journée internationale de lutte contre les violences
faites aux femmes. Malheureusement, |'exposition a
été annulée car ses dessins ont été jugés choquants
et immoraux (il s'agirait notamment d'un dessin sur
un viol conjugal et un autre sur I'homophobie).




MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

m Pour terminer, peut-étre connaissez-vous le film Le
dernier Tango a Paris, réalisé par Bernardo Bertolucci,
et rassemblant les acteurs Marlon Brando et Maria
Schneider dans une romance charnelle et violente.
Peut-étre avez-vous notamment en téte la fameuse
scéne de viol dans la cuisine, dans laquelle la jeune
fille est sodomisée par son compagnon, avec du beurre
en guise de lubrifiant. Scéne qui représente de fagon
évidente une maltraitance sexuelle subie par les femmes
au quotidien, d’autant plus dans le cadre du couple.
Mais ce dont je veux vous parler, c'est d'une autre
violence, une violence médiatisée depuis peu. En effet,
Bertolucci a reconnu dans une interview avoir planifié
en secret la scénarisation de la scene avec Marlon
Brando, sans en parler a l'actrice. La scene de viol
n’était pas prévue dans le script, elle a été ajoutée sur
une proposition de Marlon Brando, et Maria Schneider
n’était pas au courant de son tournage.

Bertolucci raconte ainsi: « la scene du beurre est une
idee que j'ai eue avec Marlon le matin méme ». Il précise
qu'il n’avait pas prévenu Maria Schneider, souhaitant
qu'elle garde sa “spontanéité” face a la situation: « Je
voulais qu'elle réagisse comme une fille, et pas comme
une actrice. Pour avoir un résultat je pense qu'il faut étre
completement libre. Je ne voulais pas que Maria joue son
humiliation, sa rage : je voulais qu’elle ressente la rage
et 'humiliation. Ensuite, elle m’a hai toute sa vie ».

Or, si, quand le realisateur admet cette planification, la
polémique est médiatisée, quand il y a dix ans, l'actrice
avait elle-méme raconté le tournage de cette scene,
elle n'a pas été crue, elle n'a pas été autant publicisée.
Elle avait ainsi expliqué: « Marlon m’a dit: ‘Maria, ne
t'inquiete pas, c'est juste un film.” Mais pendant le tour-
nage, méme si ce que Marlon faisait n'était pas réel, mes
larmes eétaient vraies. Je me suis sentie humiliée et, pour
étre honnete, j'ai eu un peu l'impression d'étre violée, par
Marlon et par Bertolucci. Apres cette scene, Marlon ne
m’a pas consolée ou ne s’est pas excuse. Heureusement,
il n’y a eu qu'une seule prise. »

Lactrice a été traumatisée toute sa vie par la violence
de ce tournage, refusant de jouer nue a nouveau, et
sombrant dans la drogue suite au film qui lui valu la
célébrité, et les Oscars de meilleur acteur et meilleur
réalisateur pour Marlon Brando et Bernardo Bertolucci.
Maria Schneider est décédée en 2011 sans entendre
les excuses du réalisateur.

Dans la représentation de la violence, ou se situe alors
la limite artistique ? Voyons-nous dans cette scene une
actrice jouant le role d'une femme en train de se faire
violer, ou assistons-nous réellement au viol de cette
actrice? Si l'acte n'était pas réel (pas de pénétration,
aucun acte sexuel entre les deux acteurs), Maria
Schneider a véritablement vecu la scéne comme un viol.
Et Bertolucci justifie son action au nom du réalisme,
mais Maria Schneider avait conscience, lorsqu’elle en a
parlé en 2007, qu'elle aurait du réagir, refuser, appeler

Par CLARISSE LEGOEDEG, MEDIATRICE CULTURELLE,
PRESIDENTE DE L'ASSOCIATION LES 7 DE TABLE

A Ledernier tango a Paris, de Bernardo Bertolucci.

son agent. Comment une jeune actrice de 19 ans
pouvait-elle cependant se sentir légitime a faire, face
aux monstres du cinéma qu’étaient déja alors Marlon
Brando et Bernardo Bertolucci?

La violence réside ici dans la maniere de traiter
l'actrice lors du tournage, mais aussi dans l'indifférence
a laquelle elle a fait face quand elle en a parlé: sa
parole a été rabaissée, niee. C'est finalement quand
le réalisateur, 'homme coupable, évoque les faits, que
l'on y préte enfin attention.

X

Bien sGr cet exposé n'est pas exhaustif, nous pourrions
encore évoquer Woman in Tub de Jeff Koons, le travail de
Sophie Calle, Nam June Paik, et son Tv bra (soutien-gorge
télévisé), Kara Walker, ou encore Niki de-Saint-Phalle avec
ses nanas, ses marié€s, ou ses dessins pour l'avortement.
Mais jai choisi de parler d’ceuvres que moi-méme jai
découvertes par le biais de mes recherches.

Je vous ai donc présenté une interprétation subjective
de quelques ceuvres, et j'espere que cela vous a intéres-
sés et a permis une ouverture sur un aspect culturel, et
sur l'importance de la représentation dans le processus
de reconnaissance des violences subies au quotidien et
d’émancipation des femmes.

La place des femmes dans l'art et le milieu artistique,
ainsi que la représentation des violences subies par les
femmes dans la société doivent encore faire un long
chemin pour arriver a une égalité des genres et des
sujets des ceuvres.

Mais aujourd’hui, une prise de conscience semble
s'opérer et les ceuvres des artistes contemporains explo-
rant ces notions devraient surtout bénéficier d'une plus
grande médiatisation et publicisation pour permettre au
grand public de s'emparer de ces questions. Il s'agit aussi
de donner aux femmes la place qu'elles méritent tout
autant que les hommes dans la création, sans distinguer
un art féminin, dont I'histoire reste pour l'instant toujours
mise de cOté, examinée comme une histoire a part, et
non comme une part intégrante de l'histoire de 'art. ®

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016






VViolence et Politique

30

33

|

44444
DDDDDDDDDDDD



