
18
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

A ujourd’hui, la culture est un milieu majoritaire-
ment gouverné par les hommes. Mais les femmes 
ont toujours été un sujet de prédilection pour les 

artistes. Pourtant, si vous pensez à des œuvres célèbres, 
que voyez-vous ? La Joconde, le Penseur, Le Radeau de la 
Méduse ? Si je vous dis “art”, visualisez-vous l’inégalité 
entre les femmes et les hommes ? La maltraitance des 
femmes ? La domination masculine ? Personnellement, 
ce n’est pas la première chose à laquelle je pense. Et à 
l’inverse, quand je pense “violences faites aux femmes”, 
je ne pense pas non plus à une œuvre d’art… En effet, si 
ces sujets peuvent être présents en filigrane des œuvres, 
quand nous analysons le contexte de la création, l’époque, 
le lieu, la commande, le parcours de l’œuvre, en sont-ils 
réellement le sujet ?

Le machisme, la normativité des genres sont bien pré-
sents dans une multitude de représentations artistiques 
depuis tous temps. Mais ils n’en sont pas le sujet, ils ne 
sont pas critiqués, ils ne sont même pas nécessairement 
pensés. Ils sont incorporés et reproduits par les artistes, 
qui créent dans un contexte sociétal, de même que par 
le public, qui accepte ces œuvres, avec une réception 
biaisée par le conditionnement social. C’est ainsi aussi 
que nous reconnaissons le “beau”, que nous intellec-
tualisons la démarche artistique contemporaine, que 
nous interprétons les narrations. Et c’est aussi la raison 
pour laquelle les avant-gardes choquent, surprennent, 
voire horrifient.

Pourtant, aujourd’hui, le seul accès qu’a le grand 
public aux représentations des violences faites aux 
femmes réside-t-il uniquement dans les campagnes de 
sensibilisation ? Non, mais les œuvres abordant ce sujet 
semblent encore trop rares, et diffusées à petite échelle. 
Elles restent inconnues, inaccessibles.

Or, un objet n’est-il pas reconnu, soutenu, défendu, 
dès qu’il commence à être publicisé ? La représentation, 
la publicité et la diffusion des œuvres participent à 
l’ampleur des luttes sociales. C’est ainsi que les musi-
ciens des années 60-70 ont donné corps à la libération 
des mœurs, par exemple les paroles et modes de jeux 
de Jimmy Hendrix résonnant avec mai 68 et la lutte 
contre la guerre du Vietnam. C’est ainsi que la Liberté 
guidant le peuple a fait de Marianne un symbole de la 
République. C’est ainsi que, en toutes circonstances, de 

manière assumée ou non, l’art a été et est un objet de 
propagande. Car représenter fait exister. La repré-
sentation des phénomènes d’inégalité sociale, des enjeux 
à la fois intimes et publics qu’ils révèlent, et dès lors des 
luttes qu’ils engagent, cette action de les représenter 
leur donne du poids, d’autant plus si elle est portée par 
un artiste ayant assis sa légitimité. Prenons l’exemple de 
JR, street artiste très célèbre qui donne à voir au monde, 
grâce à l’exposition dans l’espace public, les visages des 
invisibles, qu’ils soient des jeunes de banlieue ou des 
populations civiles victimes de bombardements.

Je vous propose donc simplement une réflexion sur la 
représentation des violences faites aux femmes dans l’art, 
violences faites à leur corps, mais aussi à leur identité, à 
leur intégrité, ainsi que la violence des attentes de genre, 
avec un arrêt sur image sur quelques œuvres. Mais, avant 
même de parler de représentation des violences, il me 
paraît important de prendre le temps de réfléchir aux 
violences subies par les femmes dans le monde de l’art. 
Car les mondes de l’art ont semblé entretenir pendant 
longtemps avec les femmes une relation de désamour, 
de mépris, de violence.

Léonard de Vinci, Picasso, Jeff Koons, Baudelaire, 
Johnny Hallyday, Rodin, Molière, Shakespeare, 
Brassens, Rembrandt, Monet, Lully, Mourad Merzouki, 
La Fontaine, Mozart, David Bowie, Bach, Renoir, 
Victor Hugo, Mickael Jackson, Bob Wilson, Proust, 
Duchamp… Tous des artistes célèbres et reconnus, ce 
sont les premiers noms qui nous viennent à l’esprit quand 
on pense “artiste que tout le monde connaît”. Artistes, 
ils le sont, talentueux, ils le sont, célèbres, ils le sont. Et 
ceux-là même à qui nous pensons en premier, ce sont 
aussi tous des hommes. Faites le test, auprès de votre 
famille, auprès de vos amis : nous pensons à eux car ils 
sont largement plus médiatisés et largement plus connus 
du grand public que des artistes femmes.

Niki de Saint-Phalle, Marguerite Duras, Camille 
Claudel, George Sand, Ariane Mnouchkine, Louise 
Bourgeois, Sylvia Monfort, Pina Bausch, Berthe Morisot, 
Simone de Beauvoir, Édith Piaf, J.K.Rowling, Sophie 
Calle. Par rapport aux artistes hommes que j’ai cités 
plus haut (d’ailleurs plus nombreux), que savez-vous de 
ces artistes-là ? De leurs œuvres ? En avez-vous même 
déjà entendu parler ?

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

Art, femmes et violence
Je suis aujourd’hui présente en tant que médiatrice culturelle, mais je souhaite surtout partager avec 
vous une vision personnelle d’un sujet qui me tient à cœur. Cette rencontre est l’occasion d’explorer 
ensemble les mondes de l’art à la découverte de quelques œuvres, et de mettre en lumière le 
chemin qu’il reste à parcourir pour une reconnaissance des violences subies par les femmes.

Texte présenté au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   18 23/12/2016   11:31



19
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

mises en jeu. Elles sont réduites aux canons. Le théâtre, 
dès l’Antiquité, raconte dans ses tragédies les destins 
déchirants de certaines femmes. Racine, au XVIIe siècle, 
reprend par exemple l’histoire d’Iphigénie, enfant sacrifiée 
pour la guerre, et la douleur de sa mère. Mais quand 
les violences subies par des femmes sont représentées, 
elles sont réduites aux femmes martyres : Jeanne d’Arc, 
par exemple, dans l’œuvre Jeanne au bûcher peinte en 
1886 par Jules Eugène Lenepveu (ci-dessus).

Ou bien, ce sont des femmes coupables et pardonnées 
(Le Christ et la femme adultère, représenté par Poussin par 
exemple, où le sujet est la parabole et non la violence 
subie par la femme).

Ce ne sont pas des violences quotidiennes, nous n’y 
voyons pas la violence banalisée. En bref, dans l’his-
toire de l’art, nous ne trouvons pas d’exemple connu, 
médiatisé, d’œuvre représentant des violences subies par 
les femmes. Mais en cherchant bien, et en allant vers 
le contemporain, nous pouvons trouver une sélection 
d’artistes abordant ce sujet…

Je vous propose un petit jeu. Je vais vous raconter le sujet d’un 
tableau, essayez de vous le représenter, d’imaginer la scène.
n	Ça se passe dans une chambre. Le lit est défait, les 

draps blancs et rouges sont fripés. La pièce est plongée 
dans une semi-pénombre. Debout près de la porte, un 
homme en sous-vêtements tient fermement une femme 
par la taille, et tout en la tirant vers lui, se dresse pour 
verrouiller la porte de la chambre. La femme, a le cou 
tendu en arrière pour s’éloigner de l’homme, elle se 
débat, elle le repousse, et tente en vain de l’empêcher 
d’atteindre le verrou. Sa robe est en train de se défaire. 
Ce tableau est surnommé Le Viol.

	 Est-ce ce que vous avez imaginé ? Ce tableau a été 
peint par Fragonard en 1777, et s’intitule Le Verrou 
(ci-dessus). C’est la période du libertinage, et Fragonard 
est “le” peintre de l’érotisme et des scènes galantes. 
Cette toile représente un jeu de séduction, mettant 
en scène la résistance de la femme et l’affirmation par 
l’homme des conditions de la possession. C’est lui qui 

•	 George Sand. Prendre un nom d’homme pour être 
artiste.

• Niki de Saint-Phalle. Obligée de renoncer à ses 
enfants pour se consacrer à son art, affirmant : « je 
n’accepterais pas les limites que ma mère tentait d’imposer 
à ma vie parce que j’étais une femme ».

• Camille Claudel. Dans l’ombre de Rodin, réduite à 
la muse et l’élève, dans l’ombre de l’asile, folle parce 
qu’artiste.

• Berthe Morisot. Connue pour être la femme au 
bouquet de violettes peinte par Manet davantage que 
pour son œuvre. Berthe Morisot qui raconte qu’elle 
« voyait constamment sa position de femme du monde 
voiler sa qualité d’artiste ». Peintre impressionniste qui a 
su se faire connaître, elle n’a cependant pas été recon-
nue dans la société en tant qu’artiste : en effet, sur son 
certificat de décès figure la mention “sans profession”.

La première violence subie par les femmes dans le 
monde de l’art n’est pas représentée, n’est pas imagée, 
n’est pas mise en scène, justement elle n’est pas. C’est 
la violence de l’absence. Les femmes artistes n’ont 
très longtemps pas eu leur place en société (le Salon 
a été interdit aux femmes jusqu’en 1896). Et quand 
une capacité de création leur a été reconnue, qu’un 
espace leur a été accordé – ou surtout qu’elles ont su 
le saisir – elles restent dans l’ombre, sont bien moins 
publicisées, bien moins légitimées, elles sont toujours 
ramenées au statut d’élèves ou de compagnes d’artistes 
hommes. Aujourd’hui, heureusement c’est différent. 
Les femmes ont leur place, elles peuvent être artistes. 
Mais la majorité des grands artistes contemporains 
médiatisés sont toujours des hommes. Le pourcentage 
d’œuvres de femmes dans les collections publiques est 
très réduit : 14 % seulement de la collection entière du 
Musée National d’Art Moderne. Les artistes femmes 
qui figurent dans les ouvrages sur l’histoire de l’art, y 
compris l’histoire de l’art contemporain, sont également 
peu nombreuses. Dans le domaine des arts vivants, les 
femmes représentent à peine 39 % des chorégraphes, 
26 % des metteurs en scène, 4 % des chefs d’orchestres 
et 1 % des compositrices. Dans l’art comme ailleurs, les 
femmes semblent devoir faire doublement leurs preuves.

Les femmes ont pourtant toujours été représentées. 
Tour à tour mère, vierge, sainte, mythique, divine, muse, 
puis travailleuse, la femme, la femme comme modèle, 
comme idéal, comme représentation de ce que la femme 
de l’époque doit être, la femme est présente dans les 
arts. Les femmes en revanche, dans toute leur com-
plexité, leur diversité, leur unicité, ne sont que très peu 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

14 % 39 % 26 % 4 % 1 %
de femmes dans la 
collection du Musée 

National d’Art Moderne

de femmes  
chorégraphes

de femmes  
metteurs en scène

de femmes  
chefs  

d’orchestres

de femmes  
 composi-

trices

 	Jeanne au bûcher, 1886, 
Jules-Eugène Lenepveu

	 Le Verrou, 1777, Fragonard

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   19 23/12/2016   11:31



20
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

jeu des couleurs utilisées, et la forme du corps peut 
finalement s’apparenter à celle d’un pénis montrant 
peut-être une vision de la femme par le biais du regard 
de l’homme, l’homme étant celui qui fait exister la 
femme : en lui donnant le rôle de la ménagère, et en 
activant son corps en tant qu’objet sexuel. Le phallus 
représentant le père est un fil rouge de l’œuvre de 
Louise Bourgeois, tout comme l’araignée pour la 
mère. De plus, la forme en bas à droite de la toile 
peut évoquer l’utérus, et la fonction reproductrice du 
corps féminin. Cela peut rappeler la représentation de 
sa mère comme une araignée qui tisse (sa mère était 
tapissière), la forme étant composée d’une multitude 
de fils. 1946, les femmes sont cantonnées à la maison, 
en effet, or cette maison-là représente pourtant aussi 
pour Louise Bourgeois le « contenant idéal de tous les 
souvenirs et en particulier ceux de l’enfance », en écho à 
sa propre vie familiale difficile, et à son père “indigne”. 
Pour elle, les maisons sont les lieux de la femme, non de 
l’homme, et de la maternité. Son travail sur les maisons 
aboutit aux cellules, des cages qui reconstituent des 
pièces d’une maison, des moments de vie.

n	Plus récemment, Annette Messager aborde, quant 
à elle, les stéréotypes de genre. Annette Messager est 
une plasticienne, sculptrice et photographe, qui travaille 
sur les clichés entourant l’image de la femme.

	 Dans son œuvre Tortures volontaires, créée en 1972, 
qui rassemble 80 photographies, elle met en scène 
toutes les zones du corps féminin maltraitées par les 
femmes pour correspondre aux critères de beauté 
édictés par la société : épilation, maigreur imposée, 
corps malmenés.

	 D’un autre côté, son œuvre Les 200 proverbes repro-
duit, en les brodant sur un tissu, les idées préconçues 

est acteur, qui est décideur, qui est dominateur. La 
femme, dont le consentement est débattu parmi les 
critiques, est en tout cas passive. Sa résistance, qui, 
qu’elle soit jouée ou sincère, est avérée, est vaine ; 
et son corps est déjà objectivé par le lit en désordre 
(selon l’historien de l’art Daniel Arasse s’y dessinent 
seins, genoux, rouge entre les jambes, pénis, ce qui 
est accentué par le fait que ce soit le même tissu que 
sa robe). Cette dimension passive et fataliste pour la 
femme dans l’acte sexuel est confortée par les objets 
qui l’entourent : la pomme rappelle le péché originel, 
et la faute d’Ève, ramenant la femme du tableau à un 
destin dont elle ne peut s’échapper, tout comme le 
bouquet de fleurs au sol qui évoque la défloraison. 
La femme est objet de désir, de plaisir, aussi par son 
impuissance. Tout cela est déjà présent dans le titre, Le 
Verrou, qui souligne l’absence de fuite, l’impossibilité 
d’une échappée. Verrou, objet lui-même érotique. 
Fragonard a peut-être voulu ici représenter de manière 
délicate une scène de viol. Mais au sein de la délicatesse, 
de l’aspect frivole de la toile, une véritable violence 
émane de l’œuvre. La femme est la victime sacrifiée, 
piégée entre une issue impossible, concrétisée par le 
verrou, et la couche (et l’acte sexuel inévitable), prête 
à l’absorber. C’est surtout la violence de la réification 
du corps de la femme qui est à l’œuvre. Mais il faut 
bien sûr garder à l’esprit que ces interprétations sont 
faites avec nos yeux, aujourd’hui, par le prisme de 
notre société, et que si la résistance, voire le viol, étaient 
dans l’esprit du peintre, ils n’avaient certainement pas 
le même poids ni la même signification.

C’est pourquoi je vous propose à présent d’évoquer des artistes 
plus contemporains, à commencer par une femme, Louise Bourgeois.

n	Louise Bourgeois, artiste plasticienne majeure 
de la seconde moitié du XXe siècle et du début du 
XXIe, fonde sa création sur la mémoire, l’émotion, la 
réactivation des souvenirs d’enfance. Elle travaille dans 
une logique subjective, et dans un langage autobiogra-
phique. Et elle crée donc aussi en tant que femme.

	 Dans son œuvre Femme-maison, créée en 1946-1947, 
l’artiste illustre le poids qu’une femme porte sur son 
épaule, entre attributions sociales, personnelles et 
familiales. La maison évoque ainsi les responsabilités 
d’une femme au foyer. Louise Bourgeois crée un 
contraste entre le corps rose de la femme et la maison, 
grise, froide. De plus, la femme est représentée par un 
corps nu, dont les seuls détails sont les organes sexuels 
(la poitrine, le sexe), et dont la tête est finalement la 
fonction. La tête de la femme est ainsi remplacée par 
une maison, ce qui isole son corps du monde extérieur 
et instaure la prééminence de la sphère domestique. 
La femme est enfermée dans la maison, aucun trait 
de son visage n’apparaît, nous l’imaginons bien cloi-
sonnée entre les murs, sans fenêtre ou porte ouverte 
sur le monde. Le sexe ressort particulièrement par le 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

 	Femme maison, 1946-4947, 
Louise Bourgeois.

	 Tortures volontaires, 1972, Annette Messager.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   20 23/12/2016   11:31



21
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

abus sexuels, et utilise une masse considérable de sang 
animal. Le sang, très présent dans son œuvre, traduit 
le déchirement vécu par l’artiste par son exil, mais 
aussi l’oppression quotidienne vécue par les femmes. 
En écho peut-être au sang tabou des règles, bien 
connu des femmes, et au sang versé par la violence 
physique qu’elles subissent, le sang devient moyen 
d’expression, de représentation, de reconnaissance 
de la lutte engagée contre les violences.

	 Dans ses œuvres Glass on Body et Facial Variation 
Cosmetic, créées en 1972, Ana Mendieta colle son 
visage contre une vitre, comme pour passer au travers. 
Son visage et son corps en sont déformés, défigurés, 
malmenés. Le verre symbolise le mur invisible contre 
lequel les femmes se heurtent sans cesse dans la société 
et dans leurs foyers. Au-delà de la violence physique, 
Ana Mendieta traite donc aussi de la violence sym-
bolique subie par les femmes, humiliées, rabaissées, 
toujours traitées comme inférieure aux hommes.

	 Malgré la violence avec laquelle elle affronte le carreau 
de verre, elle ne réussit pas à détruire l’obstacle. La 
défiguration des visages peut toujours aussi renvoyer 
à ceux des femmes battues.

à l’égard des femmes : « la femme la plus heureuse n’a 
pas d’histoires », « la femme est la créature la plus subtile 
du règne animal », « si la femme était bonne, Dieu aussi 
en aurait une », « la mauvaise herbe pousse dans le foyer 
où la femme a la parole », « l’homme pense la femme 
dépense », « la femme est un être qui s’habille, babille et 
se déshabille »… Annette Messager ne laisse rien au 
hasard, choisissant ici un support emblématique d’une 
activité dite féminine : la couture.

n	À la même époque, au début des années 70, une autre 
artiste fournit une œuvre prolixe en matière de violence 
subie par les femmes. Ana Mendieta est née en 1948 
à Cuba, et connaît l’exil très jeune, en arrivant aux États-
Unis à 13 ans. Ses performances font partie des actions 
les plus radicales de l’histoire de l’art féministe. L’artiste 
nourrit sa création de ses expériences personnelles, 
pour explorer des problématiques universelles, comme 
la relation au corps, à la nature, les femmes, l’exil, la 
violence, les identités (raciales, sexuelles et culturelles), 
les discriminations et injustices sociales. Longtemps, son 
œuvre est restée dans l’ombre du sculpteur minimaliste 
Carl André, son amant. Sa mémoire ressurgit avec sa 
mort tragique, à 36 ans, par une chute du 34e étage. 
Celle-ci a posé la question du meurtre ou du suicide, 
le couple vivant des disputes violentes, et Carl André 
a finalement été relaxé.

	 Elle crée en 1972 une série questionnant les problé-
matiques de genre, Facial Hair Transplant. Dans ces 
œuvres inspirées par l’œuvre de Duchamp L.H.O.O.Q., 
qui représente la Joconde transsexuelle, Ana Mendieta 
colle sur son visage la barbe de son camarade Morty 
Sklar. Elle fait cela pour capter sa force, mettant en 
lumière les caractéristiques attachées à la virilité et 
la féminité, et l’absurdité de l’acquisition de la force, 
caractéristique masculine, par le biais d’une transplan-
tation d’attributs masculin : les poils faciaux.

	 En 1973, en réaction au viol et au meurtre d’une étu-
diante sur son campus, elle organise une performance, 
Rape Scene. Ana Mendieta recrée la scène du crime, 
met en scène son propre viol, invitant le public à entrer 
dans son appartement pour la trouver attachée à une 
table, les jambes, les fesses et le sexe nus, la tête dans 
une flaque de sang, le bas-ventre maculé de sang. Elle 
reste immobile pendant une heure, laissant le spectateur 
face à la violence de la scène, voyeur invité à regarder 
en face la réalité du viol. Ana Mendieta accorde en 
effet une grande importance au caractère réel de ses 
œuvres. Elle dit elle-même que « le tournant de son 
art s’est produit en 1972, lorsqu’elle reconnut que ses 
peintures n’étaient pas assez réelles pour ce que le tableau 
devait communiquer ». C’est pourquoi, elle se tourne 
vers la performance, qui permet une confrontation 
plus directe. La mise en scène de son propre corps lui 
permet de donner davantage de puissance au message 
qu’elle veut faire passer. Elle met volontairement en 
valeur des aspects choquants de la représentation des 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

Ana Mendieta

Facial Hair 
Transplant., 1972, 

 	Glass on Body,	1972.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   21 23/12/2016   11:31



22
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Encore en espace public, je vous ramène cette fois-ci à Paris.

n	Comme chez Louise Bourgeois, la réification de la 
femme ramenée à son corps objectivé se retrouve 
dans l’œuvre de Robert Combas, La Femme lumière 
de l’homme. Cette fresque murale se situe rue des 
Haudriettes dans le 3e arrondissement parisien. Elle 
représente tout en haut un univers rappelant Don 
Quichotte se battant contre les moulins à vent.

	 La partie du milieu met en scène un homme assis au 
centre d’une pièce envahie de livres, sur les étagères, 
sur le sol, partout autour de lui. Il est éclairé à la bougie, 
semble issu d’une autre époque.

	 La dernière partie, en bas de la fresque, nous ramène 
à une époque contemporaine et reprend la même 
composition que la partie supérieure, avec un homme 
assis au centre. Sauf que cette fois-ci, la pièce est très 
rangée, il lit un livre, et à la place même de la bougie 
se situe… une femme-lampe. L’homme est le centre 
de l’attention, les seuls objets dont il est entouré sont 
un tableau, une plante, et cette lampe. La femme est 
réifiée, ramenée au même niveau que des objets vides 
de sens. Tout comme la Femme-maison de Louise 
Bourgeois, cette femme-lampe n’a pas de tête : l’abat-
jour en fait office. Et son corps est nu, ses attributs 
sexuels bien visibles. Elle n’est même représentée que 
par ceux-ci, ses bras étant inexistants. La femme, ici, 
n’est pas du tout actrice, elle est passive, allumée ou 
éteinte selon le bon vouloir de l’homme. Le titre de 
la fresque « La femme lumière de l’homme » semble 
pourtant rappeler que la femme est ici le cœur de la 
peinture, le sujet véritable. Il peut alors sonner comme 
une critique, disant peut-être que sans femmes, les 
hommes seraient bien souvent dans le noir…

n	Dans une même volonté de réalisme et de susciter 
une réaction directe des spectateurs, nous pouvons 
évoquer une œuvre d’aujourd’hui, installée sans auto-
risation dans l’espace public par l’artiste polonais Jerzy 
Bogdan Szumczyk, étudiant des Beaux-
arts de Gdansk, au nord de la Pologne. Cette 
œuvre, intitulée Komm Frau, soit « Viens 
femme » en allemand, est une sculpture 
qu’il a choisi de poser symboliquement sur 
l’avenue de la Victoire à Gdansk, qui est 
initialement un hommage à la libération 
par les Soviétiques de la Pologne. Cette 
œuvre représente un soldat soviétique en train de 
violer une femme enceinte. La femme est sur le dos, 
les jambes écartées, et le soldat la tient d’une main 
par les cheveux, tout en lui plaquant un revolver dans 
la bouche. Le soldat a le regard à moitié dissimulé 
sous son casque. Grandeur nature, Komm Frau est 
volontairement sculptée de façon très réaliste : l’artiste 
a voulu, avec cette œuvre, passer un message de paix, 
en dénonçant les tragédies des femmes et les horreurs 
de la guerre. Il a dit s’être inspiré de textes d’historiens 
relatant les atrocités commises par l’Armée rouge à 
la fin de la Seconde guerre mondiale. La pratique du 
viol était alors encouragée par Staline comme moyen 
pour terroriser les populations.

	 Les historiens allemands et polonais estiment à près de 
2 millions le nombre de femmes violées par l’Armée 
rouge pendant la Seconde guerre mondiale, dont 
plusieurs milliers en Pologne. L’œuvre est taxée par 
les politiques et notamment l’ambassadeur russe en 
Pologne de « pseudo-art », « vulgaire », ouvertement blas-
phématoire », « insultant la mémoire des soldats morts pour 
la liberté de la Pologne ». La police a retiré l’œuvre au 
bout de quelques heures. L’artiste, qui avait été arrêté, 
a finalement été relâché mais risque des poursuites 
judiciaires pour incitation à la haine nationale. Komm 
Frau représente donc rétrospectivement une réalité 
de la guerre : la violence subie par les femmes, prises 
comme des objets de domination par les belligérants, 
humiliées et laissées pour mortes. Une réalité encore 
à l’œuvre dans le monde aujourd’hui.

	 Pourtant, ce n’est pas tant le réalisme et la représen-
tation de la violence qui choquent, la question des 
femmes n’est pas abordée : c’est le fait que l’œuvre 
représente un soldat soviétique qui est mis en avant, 
et considéré comme insultant. Finalement, alors même 
que la violence faite à la femme est le sujet central de 
l’œuvre, pour parler des horreurs de la guerre et de 
ses victimes innocentes, celle-ci est reléguée au second 
plan, pour mettre en avant la gloire nationale. Ça illustre 
bien le talent des gouvernements à fermer les yeux 
sur le passé et à ne pas admettre leur responsabilité 
et les horreurs de leurs propres comportements, sous 
prétexte de gloire dans un sacrifice pour la nation.

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

	 La Femme lumière de l’homme, 
Robert Combas. Fresque murale,  
rue des Haudriettes, Paris 3e.

	 Les monologues du vagin,  
Ève Ansler.

 	Komm Frau, 
Jerzy Bogdan 
Szumczyk.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   22 23/12/2016   11:31



23
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

traitements. Des centaines de milliers de femmes sont 
violées chaque année dans le monde. Cent millions de 
femmes ont subi des mutilations génitales. La liste est 
longue. Je dis “vagin” parce que je veux que cessent ces 
horreurs. Et je sais qu’elles ne cesseront pas tant que nous 
n’admettrons pas qu’elles existent. »

n	Aussi, côté littérature, les dessinateurs de bandes 
dessinées se sont emparés du sujet pour pousser à une 
prise de conscience. C’est ce que Thomas Mathieu 
s’est attaché à faire dans son Projet Crocodile, visible sur 
le site http://projetcrocodiles.tumblr.com/ et adapté 
en BD.

	 Les internautes lui confient des histoires, qu’il raconte 
ensuite dans de courtes bandes dessinées, accompa-
gnées d’explications, de sites, de conseils… Thomas 
Mathieu veut, par ce projet, lutter contre les violences 
physiques et psychologiques, et notamment contre le 
harcèlement de rue. Tous les hommes sont représentés 
en “crocodiles” car l’artiste cherche à faire prendre 
conscience du sexisme et de la supériorité acceptée 
des hommes dans notre société. C’est sa manière de 
souligner la différence de traitement des sexes qui, il 
l’espère “la rend inconfortable”. Ses dessins s’adressent 
aussi bien aux femmes qu’aux hommes, il s’agit d’en 
parler pour montrer que la violence sexiste existe.

	 Son projet est reconnu par diverses associations, et 
certaines de ses planches devaient être exposées 
l’année dernière dans les rues de Toulouse à l’occasion 
de la Journée internationale de lutte contre les violences 
faites aux femmes. Malheureusement, l’exposition a 
été annulée car ses dessins ont été jugés choquants 
et immoraux (il s’agirait notamment d’un dessin sur 
un viol conjugal et un autre sur l’homophobie).

n	Dans le domaine des arts vivants, nous pouvons évo-
quer Ève Ensler, dramaturge et metteur en scène, 
qui a écrit en 1998 la pièce Les monologues du vagin. 
Cette œuvre tourne aussi autour des attributs sexuels, 
mais cette fois, au lieu de les objectiver, elle leur donne 
la parole. Sa pièce a connu un grand succès, avec des 
traductions en 48 langues et des spectacles dans 140 
pays. Son propos est de lever les tabous autour du 
corps et de la sexualité féminine qui existent encore, 
et de lutter contre les violences subies par les femmes. 
Ève Ensler a elle-même été violée par son père pen-
dant sa jeunesse. Ce travail commence selon elle en 
nommant les choses, et en nommant véritablement 
le sexe de la femme, en encourageant les femmes à 
parler de leur vagin.

	 Ève Ensler a recueilli des propos de femmes, et les a 
mis en écriture et en jeu dans sa pièce à travers de 
courtes saynètes. Elle donne la parole aux femmes, 
leur donnant la place sur scène, par le principe des 
monologues. Je vous cite simplement un morceau 
de son introduction : « Je dis “vagin” parce que j’ai lu 
les statistiques. Partout les vagins subissent de mauvais 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

	 Les crocodiles, Thomas Mathieu,

http://projetcrocodiles.tumblr.com/

>

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   23 23/12/2016   11:31



24
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

son agent. Comment une jeune actrice de 19 ans 
pouvait-elle cependant se sentir légitime à faire, face 
aux monstres du cinéma qu’étaient déjà alors Marlon 
Brando et Bernardo Bertolucci ?

	 La violence réside ici dans la manière de traiter 
l’actrice lors du tournage, mais aussi dans l’indifférence 
à laquelle elle a fait face quand elle en a parlé : sa 
parole a été rabaissée, niée. C’est finalement quand 
le réalisateur, l’homme coupable, évoque les faits, que 
l’on y prête enfin attention.

Bien sûr cet exposé n’est pas exhaustif, nous pourrions 
encore évoquer Woman in Tub de Jeff Koons, le travail de 
Sophie Calle, Nam June Paik, et son Tv bra (soutien-gorge 
télévisé), Kara Walker, ou encore Niki de-Saint-Phalle avec 
ses nanas, ses mariés, ou ses dessins pour l’avortement. 
Mais j’ai choisi de parler d’œuvres que moi-même j’ai 
découvertes par le biais de mes recherches.

Je vous ai donc présenté une interprétation subjective 
de quelques œuvres, et j’espère que cela vous a intéres-
sés et a permis une ouverture sur un aspect culturel, et 
sur l’importance de la représentation dans le processus 
de reconnaissance des violences subies au quotidien et 
d’émancipation des femmes.

La place des femmes dans l’art et le milieu artistique, 
ainsi que la représentation des violences subies par les 
femmes dans la société doivent encore faire un long 
chemin pour arriver à une égalité des genres et des 
sujets des œuvres.

Mais aujourd’hui, une prise de conscience semble 
s’opérer et les œuvres des artistes contemporains explo-
rant ces notions devraient surtout bénéficier d’une plus 
grande médiatisation et publicisation pour permettre au 
grand public de s’emparer de ces questions. Il s’agit aussi 
de donner aux femmes la place qu’elles méritent tout 
autant que les hommes dans la création, sans distinguer 
un art féminin, dont l’histoire reste pour l’instant toujours 
mise de côté, examinée comme une histoire à part, et 
non comme une part intégrante de l’histoire de l’art. ●

n	Pour terminer, peut-être connaissez-vous le film Le 
dernier Tango à Paris, réalisé par Bernardo Bertolucci, 
et rassemblant les acteurs Marlon Brando et Maria 
Schneider dans une romance charnelle et violente. 
Peut-être avez-vous notamment en tête la fameuse 
scène de viol dans la cuisine, dans laquelle la jeune 
fille est sodomisée par son compagnon, avec du beurre 
en guise de lubrifiant. Scène qui représente de façon 
évidente une maltraitance sexuelle subie par les femmes 
au quotidien, d’autant plus dans le cadre du couple.

	 Mais ce dont je veux vous parler, c’est d’une autre 
violence, une violence médiatisée depuis peu. En effet, 
Bertolucci a reconnu dans une interview avoir planifié 
en secret la scénarisation de la scène avec Marlon 
Brando, sans en parler à l’actrice. La scène de viol 
n’était pas prévue dans le script, elle a été ajoutée sur 
une proposition de Marlon Brando, et Maria Schneider 
n’était pas au courant de son tournage.

	 Bertolucci raconte ainsi : « la scène du beurre est une 
idée que j’ai eue avec Marlon le matin même ». Il précise 
qu’il n’avait pas prévenu Maria Schneider, souhaitant 
qu’elle garde sa “spontanéité” face à la situation : « Je 
voulais qu’elle réagisse comme une fille, et pas comme 
une actrice. Pour avoir un résultat je pense qu’il faut être 
complètement libre. Je ne voulais pas que Maria joue son 
humiliation, sa rage : je voulais qu’elle ressente la rage 
et l’humiliation. Ensuite, elle m’a haï toute sa vie ».

	 Or, si, quand le réalisateur admet cette planification, la 
polémique est médiatisée, quand il y a dix ans, l’actrice 
avait elle-même raconté le tournage de cette scène, 
elle n’a pas été crue, elle n’a pas été autant publicisée. 
Elle avait ainsi expliqué : « Marlon m’a dit : ‘Maria, ne 
t’inquiète pas, c’est juste un film.’ Mais pendant le tour-
nage, même si ce que Marlon faisait n’était pas réel, mes 
larmes étaient vraies. Je me suis sentie humiliée et, pour 
être honnête, j’ai eu un peu l’impression d’être violée, par 
Marlon et par Bertolucci. Après cette scène, Marlon ne 
m’a pas consolée ou ne s’est pas excusé. Heureusement, 
il n’y a eu qu’une seule prise. »

	 L’actrice a été traumatisée toute sa vie par la violence 
de ce tournage, refusant de jouer nue à nouveau, et 
sombrant dans la drogue suite au film qui lui valu la 
célébrité, et les Oscars de meilleur acteur et meilleur 
réalisateur pour Marlon Brando et Bernardo Bertolucci. 
Maria Schneider est décédée en 2011 sans entendre 
les excuses du réalisateur.

	 Dans la représentation de la violence, où se situe alors 
la limite artistique ? Voyons-nous dans cette scène une 
actrice jouant le rôle d’une femme en train de se faire 
violer, ou assistons-nous réellement au viol de cette 
actrice ? Si l’acte n’était pas réel (pas de pénétration, 
aucun acte sexuel entre les deux acteurs), Maria 
Schneider a véritablement vécu la scène comme un viol. 
Et Bertolucci justifie son action au nom du réalisme, 
mais Maria Schneider avait conscience, lorsqu’elle en a 
parlé en 2007, qu’elle aurait dû réagir, refuser, appeler 

Par Clarisse Legoëdec, médiatrice culturelle,  
présidente de l’association Les 7 de Table

Mythes   Histoire    Société

 	Le dernier tango à Paris, de Bernardo Bertolucci.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   24 23/12/2016   11:31



#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   25 23/12/2016   11:31



26
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

Violence et Politique

27	
Nigra Sam Pulchra Es  
(de Heddy Maalen)

28	
"Passeuses” de violence ?

30	
La violence politique

33	
L’éducation des sages-
femmes, entre oppression 
et liberté

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   26 23/12/2016   11:31


