
15
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

C e sera une approche féministe car 
je vais partir du point de vue des 
femmes, et c’est aussi parler de ce 
qu’elles vivent tous les jours. Si on 

élargit la focale, on peut voir aujourd’hui 
que le travail des femmes rassemble l’édu-
cation, la santé, le social et le commerce. Les 
femmes exercent un métier où il y a besoin 
d’un travail humain, émotionnel, invisible. 
Quand on met la main sur l’épaule de 
quelqu’un ou qu’on lui sourit, ce n’est pas 
considéré comme des compétences quali-
fiantes, pas comme “du faire” mais “de l’être”. 
Ce sont des compétences relationnelles 
qu’elles mettent en jeu tous les jours dans 
le travail salarié mais aussi dans l’essor du 
foyer car les femmes sont majoritaires dans 
le travail à la maison. On peut donc voir, à la 
fois au foyer et au travail, qu’elles occupent 
un travail reproductif de l’entretien de la vie. 
Et c’est un travail partiellement rémunéré 
car fait de compétences décrédibilisées, 
invisibles, voire gratuites au foyer.

Pour les hommes, il y a trois secteurs qui 
en rassemblent huit sur dix : l’industrie, le 
transport, la construction, plutôt un travail 
que l’on appellera productif et qui est payé.

Cela m’amène à introduire une notion 
qui est la division sexuelle du travail : il y a 
à la fois une division du travail fait par les 
hommes et les femmes et une hiérarchisation.

On peut aussi analyser ainsi le rapport 
du médecin et de la sage-femme dans la 
naissance ; au médecin les gestes qui sauvent, 
aux sages-femmes le travail émotionnel 
et la normalité, l’aspect naturel, avec une 
différence de prestige, de salaire.

La chasse aux sorcières est un moment phare 
dans la division sexuelle du travail.

Ce sont des milliers de femmes, dans toute 
l’Europe (c’est un phénomène massif) qui 
vont être tuées, du XVe au XVIIIe siècles. On 
a souvent tendance à penser que la chasse 
aux sorcières se passait au Moyen Âge, 
mais non : tout l’arsenal bureaucratique, les 

tribunaux laïques et l’inquisition catholique 
ont lieu après le Moyen Âge, l’âge classique. 
Il y a peu de recherches sur cet événement 
majeur de l’histoire des femmes et c’est 
pourquoi des historiennes féministes, des 
féministes se sont emparées de ce sujet de 
recherche pour documenter ces épisodes. 
il n’y a pas de témoignages de victimes 
mais des démonologues qui torturaient les 
femmes pour leur faire avouer leurs rapports 
sexuels avec le diable.

Être une sorcière était un crime d’excep-
tion. Il existait une législation qui permettait 
d’enquêter avec des moyens spéciaux 
comme la torture.

Ces femmes tuées étaient des femmes 
pauvres. Soit des paysannes salariées ou 
des femmes de l’assistance publique. Si 
elles étaient mariées, c’était plutôt avec des 
travailleurs journaliers.

Les pics de procès de sorcières corres-
pondent à des pics de révoltes paysannes.

Dans le XVIIe siècle, 6 des 31 révoltes de 
la faim furent conduites par des femmes.

D’où la corrélation entre révolte et trai-
tement de la révolte par la répression et la 
chasse aux sorcières.

Il y a un élément phare : la chasse aux sor-
cières a lieu à une époque d’accroissement 
du capitalisme. Il y a alors une expropriation 
des paysans, une privatisation des terrains 
communaux collectifs, à la fois lieux de vie et 
de survie des personnes. Des villages entiers 
sont détruits pour accumuler de la matière 
première, des terres, pour une nouvelle 
classe sociale (gentries en Angleterre par 
exemple) pour pouvoir les exploiter. Il y 
a un discrédit sur les terrains communaux 
qui sont accusés de favoriser la paresse et 
le désordre.

La période de la chasse aux sorcières est 
aussi celle de l’extermination des peuples 
du nouveau monde, le début de la traite des 
esclaves et, au sein de la société, des recombi-
naisons entre le rapport hommes-femmes, de 
la sexualité, des contrôles des naissances, et 
un changement des paradigmes scientifiques. 
Cela fait donc beaucoup pour cette période.

Je vais revenir sur les communaux qui 
permettaient la subsistance des personnes, 
notamment ceux qui n’avaient pas de terre 
et qui, ici, pouvaient ramasser du bois, des 
baies, faire paître leurs animaux. C’était 
aussi un lieu de vie, d’échanges, de décisions 
collectives et un lieu important pour les 
femmes qui pouvaient échanger des recettes 
et des conseils.

La conséquence de la destruction de ces 
lieux est que des personnes n’avaient plus de 
moyens de survie, plus de travail et la famine. 
C’est là où il y a le plus de destruction des 
communaux, de construction de barrières, 
qu’il y a le plus de procès de sorcières.

Les sorcières étaient coupables de vendre 
leur âme au diable par la sexualité, la péné-
tration, la magie, pour assassiner les enfants, 
les potions de leurs chairs, de les manger. 
C’est l’anti-valeur humaine, elles deviennent 
cannibales. Mais aussi de soulever des tem-
pêtes, de voler des pénis qu’elles cachaient 
dans des boîtes et nids d’oiseaux. Quand 
on les démasquait, pour les rendre il fallait 
qu’elles grimpent aux arbres. Le monsieur 
pouvait choisir son pénis et là les sorcières 
leur disaient « et non celui-là, c’est celui de 
l’évêque ».

Le vol de pénis est très répandu dans 
les traités de démonologie. Elles sont sus-
ceptibles de castrer les hommes, symboli-
quement, en les rendant amoureux ou en 
suscitant un désir exagéré chez l’homme qui 
perdait alors sa capacité à se gouverner lui-
même, sa capacité de travail et de contrôle 
de soi. Montaigne disait qu’un homme 
pouvait en toute situation sauvegarder les 
apparences, sauf dans l’acte sexuel. En fait, 
les femmes sexuellement actives étaient 
un danger public. Règne un climat de peur 
et une mort sociale pour quiconque est 
suspecté de sorcellerie. Jugée, torturée, 
brûlée, pendue.

Pour dénoncer une sorcière, il existe des 
boîtes et à la messe, le pasteur demande à 
des gens de témoigner contre elle, sachant 
que personne n’a le droit de porter secours, 
de défendre une sorcière. Il y a aussi des 

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

Les sorcières
Je vais vous parler de ce sujet qui me passionne. Sur quelle période s’étale la chasse aux sorcières, 
qui étaient les sorcières, sont-elles des femmes comme les autres ? Et surtout du contexte social, 
scientifique, politique et économique. Je ferai des liens avec le discrédit des matrones et des sages-
femmes et avec l’émergence du médecin comme figure légitime.

Transcription de la présentation orale au 3e Congrès “Je Suis la Sage-femme”  
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation.

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   15 23/12/2016   11:31



16
Les D.O.  
N° 464 
Décembre 2016

des femmes et des enfants, l’exclusion du 
salariat provoque la dépendance physique 
des hommes. Au Moyen Àge, il y avait des 
femmes artisans. Plus de 200 corporations 
comportaient des femmes ; elles étaient 
majoritaires comme brasseuses de bière, 
matrones ou sages-femmes. Et il existe une 
campagne des artisans, bien documentée, 
en Italie, en France et en Allemagne, qui 
demande d’exclure les femmes des ateliers 
parce qu’elles pouvaient faire de la concur-
rence si elles étaient payées moins cher par 
les marchands capitalistes. Celles qui résistent 
sont accusées de mégères. Pour les femmes 
prolétaires, c’est-à-dire qui ne disposent 
que de sa force de travail — sachant que 
dans le capitalisme, il y a une division entre 
les moyens de production et les gens qui 
travaillent, que le but est de faire une plus-
value, une large part est donc prise sur le 
salaire du travailleur qui n’assure plus que 
la subsistance —, il ne reste que des emplois 
non considérés et dans le foyer : nourrice, 
tricoteuse. Mais les travaux à domicile 
sont considérés comme du non-travail ; 
par exemple une broderie d’un habit fait à 
domicile n’est pas payé. L’homme dispose 
légalement du salaire de sa femme mais ce 
n’est pas le cas pour les femmes. Cela force 
au pariage ou à la prostitution.

Une deuxième phase de la chasse aux sorcières 
est l’atteinte à la sexualité et à la sexualité non 
procréative.

Atteinte de la sexualité du contrôle des 
femmes par elles-mêmes car les États, 
prenant en compte que la population 
importante a un grand sens de la richesse, 
le contrôle des naissances devient un enjeu 
public. Il y a une destruction et une crimina-
lisation des savoirs sur leur propre corps, de 
l’avortement, contraception, infanticide. Cela 
contribue à la maternité comme travail forcé.

Et donc une stigmatisation des sexualités 
non procréatives. Les femmes qui ne font pas 
d’enfants, par exemple les vieilles femmes 
— Voici un extrait de 1511 : « mais le plus 
charmant est d’avoir des vieilles femmes si 
vieilles, si cadavéreuses qu’on les croirait de 
retour des enfers. Répétant constamment la 
vie est belle, elles sont chaudes comme des 
chiennes ou, comme le disent les Grecs, elles 
sentent le bouc. Elles séduisent à prix d’or 
quelques jeunes faons, se fardent sans relâche, 
ont toujours le miroir à la main, s’épilent aux 
endroits secrets, étalent des mamelles flasques 

des sorcières, comme c’était toujours à elles 
qu’on demandait de parquer les animaux 
malades, de soigner le voisin, la voisine, 
faire des incantations, retrouver les objets 
perdus, en les tuant, toute une culture était 
tuée. Il y a une lutte contre la magie et les 
personnes peuvent être mises au travail. 
On voit un changement de paradigme aussi 
dans la manière dont on voit la nature : elle 
n’est plus une mère nourricière mais une 
ressource disponible dont on peut extraire 
le jus et qu’on peut dominer.

Les femmes sont des piliers de la commu-
nauté et s’attaquer à elles, c’est empêcher les 
pauvres de contester l’ordre ecclésiastique, 
et l’ordre laïque. Cela permet de diviser la 
communauté entre hommes et femmes 
(les hommes ont peur de la sexualité des 
femmes), de créer un sentiment d’impuis-
sance, et d’être un exécutoire pour les 
frustrations.

Le XVIe siècle est l’apogée de la chasse 
aux sorcières et un festival de misogynie. Il 
y a une multiplication des figures féminines 
infamantes comme la putain, la sorcière, 
la mégère ; un muselage des femmes, (cf 
photo où on voit une femme muselée qu’on 
pouvait promener, au siècle de raison, le 
XVIIe). Il y a une stigmatisation de la femme 
désobéissante, sauvage, futile, et elle devient 
une cible favorite des dramaturges, des 
écrivains, des moralisateurs (ex : Shakespeare 
avec La mégère apprivoisée en 1593). Dans 
les conditions de vie des femmes, il y a 
une restriction dans l’espace public ; on 
leur ordonne de ne plus stationner devant 
chez elle, de ne plus être à la fenêtre. Une 
restriction économique : elles ne peuvent 
plus conduire en leur nom des activités 
économiques. Elles ne peuvent plus être 
représentées par elles-mêmes en justice, 
peine de mort pour une femme adultère, 
altération du salariat, criminalisation de la 
prostitution et création de l’image de la 
femme docile, travailleuse et silencieuse.

Les bordels sont tous fermés entre 1530 
et 1560 parce qu’il y avait une explosion de 
la prostitution. Mais les femmes n’avaient pas 
grand-chose pour survivre : pas de possibilités 
de salariat, elles ne pouvaient pas se faire 
soldate de fortune, donc c’était un moyen 
de subsistante.

Une conséquence sur le travail est qu’il 
y a une baisse des salaires, à la fois pour 
les hommes et pour les femmes, sachant 
qu’une femme gagne alors deux tiers de 
moins qu’un homme. Les hommes tra-
vaillent jour et nuit, subviennent au besoin 

hommes qui se font chercheurs de sorcières 
et qui visitent les villages pour dénoncer les 
femmes. Si on les paie, on peut échapper.

Les femmes portent un signe distinctif sous 
les robes et il faut qu’elles avouent les crimes. 
On demande des descriptions de rapports 
sexuels détaillés, de leur rencontre avec le 
diable. Ce sont souvent des vieilles femmes 
pour la plupart, à qui on a demandé de 
raconter leurs ébats sexuels sous la torture. 
Ce sont des viols psychologiques en plus 
de la mort sociale et effective.

Une femme jugée comme sorcière dans 
une petite ville de Toscane en 1594. Après 
être devenue veuve, elle s’établit comme 
guérisseuse, gagnant une réputation pour ses 
remèdes thérapeutiques et ses exorcismes. Elle 
vivait avec sa nièce et deux femmes veuves 
elles aussi. Une voisine veuve lui procurait des 
épices pour fabriquer ses médicaments ; elle 
recevait chez elle et voyageait aussi quand on 
avait besoin d’elle. Pour marquer un animal, 
rendre visite à quelqu’un de malade, aider 
quelqu’un à se venger ou bien la libérer des 
effets d’un charme.

Ses outils étaient des huiles naturelles ou des 
plantes. De même que les ustensiles aident à 
protéger par communion ou contact. Il n’était pas 
son intérêt d’inspirer la peur de la communauté 
puisqu’elle gagnait sa vie en pratiquant son art. 
Elle était très populaire. Tout le monde venait à 
elle pour se faire soigner, pour se faire prédire 
l’avenir, pour retrouver un objet perdu ou pour 
acheter la potion d’amour. Mais elle n’échappa 
pas aux persécutions après le concile de 30, 
1545. La contre-réforme pris position contre 
les guérisseurs et les guérisseuses craignant 
leur pouvoir et leur enracinement dans la 
communauté.

Ce qui est visé ici est la magie. Et la magie 
est la croyance que le monde est animé, 
invisible, qu’il y a une force en chaque 
chose : les éléments, les arbres les mots… 
que les événements comme les tempêtes 
puissent être la manifestation de puissances 
occultes. Les pauvres se servaient beaucoup 
de la magie car, pour parer au désastre, ils 
souhaitaient apaiser, amadouer ses forces 
afin de garder à distance la douleur, le mal 
et de recueillir le bien qui consistait à la 
fertilité, le bien-être, la santé et la vision. 
Par la magie, ils trouvaient des moyens de 
créer une relation privilégiée entre une 
personne et son environnement. Il y avait 
une connaissance très fine de la terre et de 
l‘environnement. Cela donnait confiance aux 
pauvres dans leurs capacités à manipuler leur 
environnement naturel mais aussi social et, 
possiblement, subvertir de fait l’ordre établi. 
Et les femmes, même si elles n’étaient pas 

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   16 23/12/2016   11:31



17
Les D.O.  

N° 464 
Décembre 2016

et flétries, sollicitent d’une plante chevrotante 
un désir qui se languit, veulent voir danser des 
jolies filles, écrire des billets doux » —. Elle est 
complètement stigmatisée ; que vient-elle 
faire avec les jeunes.

Il existe aussi une répression des homo-
sexuels ; ils servaient de “petit bois” pour 
débucher les sorcières, et on mettait du 
fenouil sur les bûchers pour atténuer la 
puanteur des cadavres en décomposition. 
En anglais (fagot) et en italien (finocchio), ces 
termes désignaient les homosexuels.

Le Maleus malificarum, best-seller de la 
chasse aux sorcières, écrit par des démo-
nologues, édité en 1490, 1580, 1650, est 
vraiment le livre à avoir pour reconnaître 
les sorcières.

Les sorcières sont donc, avant tout, des 
gens qui font obstacle à la procréation, 
pratiquer les avortements, transformer les 
hommes en bêtes. Il y a une dépréciation 
de tout le côté naturel.

Tous ces discours stigmatisants ont une 
influence sur les matrones, femmes choisies par 
la communauté pour aider les autres à mettre au 
monde leur bébé, et puis sur les sages-femmes.

La différence étant le degré d’institution-
nalisation, les sages-femmes étaient en lien 
avec l’Église ou le médecin et avaient eu 
une formation.

Les matrones sont jugées parce qu’elles 
sont suspectées de pratiquer des infanticides, 
des baptêmes sacrilèges, de kidnapper des 
enfants non baptisés pour pactiser avec 
le diable et de consommer leur chair au 
sabbat, grand festin, orgie. Et vu la famine 
de l’époque, cela faisait délirer d’imaginer 
des gens manger.

À partir de la seconde moitié du 
XVIIe siècle, on ne leur attribue plus de 
pouvoirs mais on stigmatise au contraire leur 
incompétence. Et cela va beaucoup toucher 
les sages-femmes, même celles qui ont une 
superbe carrière, qui ont été formées à Paris, 
sages-femmes du Roi. Il y a toute une cabale 
contre Louise Bourgeois : tout est prétexte 
à la traiter de femme arrogante, incurique 
et négligente.

En ce qui concerne l’avènement de la 
médecine, les médecins et les chirurgiens 
n’avaient pas de connaissances pratiques de 
l’accouchement. On voit les grands physi-
ciens comme Mauriceau apparaître mais, 
au contraire d’Ambroise Paré, ils ne font 
pas des analyses que sur des corps morts 

mais confrontent le mort et le vivant, les 
autopsies et les femmes accouchant. Ils font 
développer une clinique de la femme qui 
accouche. Et c’est cela que permet la chasse 
aux sorcières : un accès, un lieu de savoirs, 
c’est-à-dire le lit de la patiente. Il faut aussi 
comprendre la lutte entre la sage-femme 
et le médecin pour un accès à la vie et 
comment on va décrire la vie. L’ambition 
n’est pas que de s’occuper d’accouchements 
pathologiques mais de décrire le vivant, 
avec leurs mots, qui ne sont plus les mots 
des femmes. Ensuite, ce sont les sages-
femmes qui viennent apprendre avec lui. 
Les femmes n’ont plus l’organisation d’un 
savoir qui les concerne, la perception des 
corps des femmes par elles-mêmes n’a plus 
d’espace social. On parodie les caquets de 
l’accouchée, on fait sortir la communauté 
des femmes. Le mot “commérage” prend 
un aspect négatif pendant cette période de 
la chasse aux sorcières.

Cette nouvelle science va permettre la 
rationalisation des questions des popu-
lations, importantes à cette époque. Les 
sages-femmes vont se professionnaliser 
mais devoir montrer patte blanche car elles 
sont discréditées en tant que femmes. Elles 
prêtent serment devant un médecin. Et si 
elles sont économiquement, dépendantes, 
elles sont plus dociles. Elles vont même faire 
partie d’une police féminine pour dénoncer 
les veuves, les filles seules enceintes.

Elles bénéficient de cours d’accouchement 
qui peuvent être souvent utiles. Madame Du 
Coudray, après la chasse aux sorcières, fait 
des cours d’accouchement parce que les gens 
n’ont pas trop de connaissances et il y a un 
désastre sur les pratiques d’accouchement. 
Après son passage, tour de 25 ans, les cours 
qu’elle avait instaurés vont être repris quasi 
exclusivement par les chirurgiens. Ils sont 
confirmés comme dépositaires du savoir 
sur les femmes.

La conclusion de la chasse aux sorcières est 
que c’est une initiative politique, une phase 
d’accroissement du capitalisme, un passage 
à une autre conception de la vie, la nature ; 
et les femmes sont disciplinées, méprisées, 
cartographiées. Est tuée une culture rurale 
autrefois légitime dont les femmes étaient les 
dépositaires. On exproprie les paysans des 
terres collectives ; on exproprie les femmes 
de leur propre corps ; une assignation au 
travail reproductif, maternité en étant un, 
l’élevage des enfants aussi. Il y a une maximi-

sation de la division sexuelle au travail : aux 
hommes le travail productif valorisé, payé, 
aux femmes le travail reproductif gratuit ou 
presque. On tue les liens entre les gens, les 
liens communautaires et la relation qu’ils 
établissent avec leur environnement.

La chasse aux sorcières permet aussi de 
mater la révolte des pauvres pour un autre 
monde, partage des richesses. Cela brise le 
monopole des femmes sur la production 
des savoirs qui les concernent, elles. On 
peut comprendre le changement de figure 
légitime de la naissance entre sage-femme 
et médecin dans ce contexte.

C’était important pour moi de vous parler 
des sorcières, car j’ai enquêté sur l’accou-
chement à domicile pendant mes études de 
sociologie et cela m’a permis de me situer 
en tant que sage-femme, et de comprendre 
dans quel milieu j’évoluais.

Cela a été difficile de lire ce livre, Caliban 
et la sorcière, référence d’une historienne 
féministe qui parle de la chasse aux sorcières, 
parce que c’est mettre un oui sur toutes les 
oppressions qu’ont pu subir les femmes, 
qu’elles peuvent encore subir parce que 
cela imprègne la psyché collective de tuer 
ces milliers de femmes et la rhétorique qui 
y est assimilée. C’est difficile de lire et de 
dire un oui sur toute cette souffrance mais 
c’est aussi pouvoir se réapproprier les figures 
délégitimées, le corps, les émotions.

Je suis sage-femme, je fais à la fois un 
travail douloureux et gentil car cela ne 
s’exclut pas, je développe un type de 
connaissances particulier. Et c’est ce que j’ai 
remarqué dans l’accouchement à domicile : 
une connaissance particulière des femmes, 
du processus de l’accouchement qui m’a 
intéressée. Tout un tas de compétences 
incorporées, qui utilisent les sens, l’émotion. 
Et cela m’a permis de me rendre compte 
aussi du sexisme qui était disponible pour 
caricaturer les femmes et les sages-femmes, 
et surtout celles qui veulent développer une 
autre manière de voir la naissance. Pas for-
cément folles, hystériques. On peut voir des 
relents de ce sexisme avec les sages-femmes 
et l’IVG quand les médecins disent qu’on 
met en danger les femmes en confiant l’IVG 
aux sages-femmes.

Dans cette chasse aux sorcières, on voit 
qu’il y a une destruction des liens entre les 
gens, et c’est pour cela que je vous remercie 
d’être là, pour faire des liens entre nous, 
libérer la parole des sages-femmes, des 
femmes peut être, j’espère, et de faire votre 
révolution à votre manière. ●

Par céline puill, SAGE-FEMME, sociologueMythes   Histoire    Société

#464_DECEMBRE_2016_48 PAGES_PRINT.indd   17 23/12/2016   11:31


