LesD.O.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

Par MONIEL VERHOEVEN, ANTHROPOLOGUE

Texte présenté au 3¢ Congrés “Je Suis la Sage-femme”
6-7 décembre 2016. Avec leur aimable autorisation,

Cet enfant ressemble a qui?

De la rivalité mimétique a la liberté

Commencons par l'histoire de deux enfants

un peu ageés:

\Valéry Giscard d'Estaing, un des anciens
Présidents, n'a pas du tout apprécié que le musée
du Quai-Branly prenne le nom de Jacques Chirac.

Il « a tenu a rappeler a F. Fillon qu'il était, lui, a
l'origine de la conversion de la gare d'Orsay, qu'il
avait décidé de transformer en un musée des Arts
du XIXe siecle sous son septennat. Et qu'il trouvait
Injuste que son nom ne soit pas au frontispice de
I'établissement dés lors que . Chirac avait le sien
quai Branly. » (Le Canard Enchainé, 23 novembre 2016, p. 2)

ci, nous sommes au cceur de la philosophie de

René Girard. Selon lui, 'homme désire ce que son

semblable désire: la méme nourriture, le territoire,
avoir la méme coupe de cheveux, les mémes vétements,
la méme femme, ou méme son nom au musée, comme
l'autre. René Girard l'appelle le désir mimétique.

QU'EST-CE QUE C’EST?

C'est un désir, un désir humain. Ce désir n’est pas
une qualité naturelle, un besoin, comme un appétit ou
avoir soif. Ce désir est mimétique : 'homme veut imiter
le désir de l'autre. Ce n’est pas l'imitation d'un enfant par
exemple, qui va imiter le comportement, la mimique,
les mots de ses parents. Chaque enfant qui nait doit
tout apprendre : comment manger, étre assis, dormir ou
parler. Ce mimétisme est essentiel pour pouvoir devenir
autonome. Au niveau du mimesis, nous avons beaucoup
de choses en commun avec les animaux : des instincts,
des appétits. Ceux-ci sont bien ciblés, bien précis.

Cependant, ce n'est pas de cela que Girard va parler:
il veut dévoiler quelque chose de beaucoup plus radical.
Il y a quelque chose qui nous distingue des animaux :
le désir mimeétique.

Il va nous parler de notre illusion la plus profonde:
notre désir est moins original que nous voulons croire.
Notre désir dépend de celui de 'autre, celui qui est notre
modele. Nous voulons la méme chose que notre modele.

Il déconstruit I'idéologie moderne, c’est-a-dire croire
que nous sommes des sujets avec des désirs autonomes.
L'approche de Girard évoque une “blessure narcissique” :

le désir n’est pas aussi libre que l'individualisme moderne
veut le faire croire. Girard part de l'idée que “l'authen-
ticité” est trompeuse si on ne part pas du mécanisme
du désir mimétique. La modernité est presque dans
l'impuissance a penser la rivalité mimétique. Loriginalité
de René Girard est qu'il a analysé ce mécanisme, cette
dynamique, en montrant que ce désir mimeétique est a
l'origine de la culture, de la vie en société, de nos relations.
Girard va proposer une réponse tres spécifique en
développant une approche multidisciplinaire et hybride. Il
va utiliser des analyses de mythes, de tragédies grecques,
la littérature européenne, d’études ethnologiques et
de textes religieux pour €éclaircir son modele. Tous ces
textes révelent quelque chose d'essentiel sur la nature
humaine. En analysant ces textes si diversifiés, il va lancer
une hypothése qui bouleversera beaucoup d'études sur
notre vie ensemble. Ces textes dévoilent que chaque
sujet désire I'objet qu'un autre désire déja. Un objet qui
n'est désiré par personne n'a pas de valeur. Le désir
humain est donc, des ses origines, un désir mimétique
triangulaire : il y a un sujet, un autre, et un objet. L'autre
désigne, avec son désir, ce qui est désirable. Le désir
humain est toujours médiatisé par un tiers. C'est ainsi
qu’a la base de chaque culture se trouve la violence.

Le désir mimétique triangulaire

P B S

aime par imitation

aime
de Marco .

Source: www.rene-girard.fr.

Le désir humain est toujours mediatisé
par un tiers. C'est ainsi qu'a la base de
chaque culture se trouve la violence.

77

- I



MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

tion externe: l'autre est loin

A travers la littérature et les études anthropologiques,
René Girard constate que I'objet désiré est quasi impos-
sible a acqueérir, car l'autre est loin : un esclave qui désire
ce que son maitre désire; un adolescent qui imite son
chanteur favori.

Quand la distance est tellement grande que le sujet
qui désire et son modele ne peuvent pas se toucher, le
risque d'une violence directe reste faible : entre 'homme
et son Dieu. Don Quichotte et Amadis de Gaule, un
chevalier parfait, ou entre Emma Bovary et les membres
d'une autre classe sociale, il y a encore une réelle distance
spirituelle, physique ou social.

tion interne: I'autre est proche

Pourtant, notre histoire culturelle, avec la globalisation
comme forme moderne, est telle qu'il y a une transition
vers une médiation interne; le sujet et I'autre deviennent
plus proches : des voisins dans une rue qui ont le méme
type de maison, des collegues au travail... Le risque que
l'autre deviendra un rival réel grandit. La société moderne
croit dans le désir autonome, spontané, indépendant et
completement subjectif, authentique. Elle la considere
comme une “donnée essentielle ou ontologique”. Dans
nos sociétés modernes, on essaie de devenir des égaux :
nous croyons dans la médiation interne.

Le sujet de la médiation externe comprend et avoue
qu'il suit un modele dans son désir. Les grands écrivains
comme Cervantes, Shakespeare, Flaubert, Proust ou
Dostoievski décortiquent ces échanges dans toutes ces
subtilités. C'est “la vérité romanesque”.

Quand il y a une relation de médiation interne, le sujet
ne dévoile plus, nie méme l'origine de son désir. Il “ne
sait pas” qu'il désire ce que l'autre, son modele, désire.
Pourtant, notre désir est toujours médié. René Girard
l'appelle “le mensonge romantique”.

Le désir mimétique est un désir triangulaire. C'est
meéme un désir métaphysique : nous voulons étre l'autre.

MEDIATEUR

+

IMITATION

[
[
[
[
[
I DESIRB
[

¥ DESIRB
SUET = = == = === =-) | OBJET

Source: www.rene-girard.fr.

Par MONIEL VERHOEVEN, ANTHROPOLOGUE

Ce mouvement du désir mimétique triangulaire
connait progressivement plusieurs étapes:

LE MIMESIS D’APPROPRIATION

* Je désire ce que tu désires, parce que tu le désires.
Lautre est, dans un premier temps, le médiateur. Le
sujet désire un objet a travers l'autre. L'autre est en
méme temps l'inspirateur, le médiateur, mais aussi
déja l'aiguillon.

* La rivalité mimeétique s'installe, car I'objet désire est
“rare”, “en carence”, est en manque.

* Le modele deviendra un rival pour le “je”, et ce pro-
cessus deviendra réciproque car le modele-rival va
voir le sujet aussi comme un rival. Le sujet devient le
modele de son modele et I'imitateur devient l'imitateur
de son imitateur. Je désire ce que tu désires et quand
j'essaie d'acquérir ce que tu désires, tu le désires encore
plus. On évolue toujours vers plus de réciprocité et
donc vers plus de conflit. Les rivaux deviendront un
obstacle mutuellement.

LE CONFLIT

 Le sujet et le modele-rival rentrent de plus en plus
dans un conflit qui deviendra une spirale. Dans ce
processus, 1'objet est progressivement “oubli€”. Privé
de ses freins, le modele se rapproche du sujet désirant.

» Ce processus aboutit a des conflits interrelationnels,
a cause de ce manque et dans cette dynamique et,
au lieu de respecter les différences, nous deviendrons
des rivaux.

* Le ressentiment et la colere augmentent. La rivalité
grandit, la jalousie s'installe. Les humiliations, les
diminutions s’expriment de plus en plus.

* Les différences entre un “je” et un “tu” seront effacées:
le “je” essaie d'absorber le “tu”, ce qui fait que ce “je”
ne soit plus un “je”.

« La différence entre les sujets disparait completement : ils
deviennent des doubles. L'absence de toute différence
s'installe.

» Ceci s'appelle la véritable ambivalence: le sujet et
son modele se mélangent et les rivaux deviendront
des doubles réels, des démons. Les doubles signifient
indifférenciation, dé-symbolisation.

 Lindifférenciation aboutit a des désordres.

 La rivalité est intolérable, mais I'absence de rivalité
est plus intolérable encore: elle place le sujet devant
le néant. C'est bien pourquoi ce sujet fait tout pour
persévérer ou pour recommencer, souvent avec la
complicité obscure des partenaires qui poursuivent
des buts analogues.

* La disparation des différences risque d’aboutir a une
pathologie, celle du double bind, a un double impératif
contradictoire. Le modele-rival exprime d'abord: I'objet
de mon désir est précieux, donc tu dois m’aimer.

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016



LesD.0.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

Pourtant cet objet n’est pas accessible, donc tu peux
me hair. Pour René Girard, c’est ici qu'une pathologie
interdividuelle commence. Celle-ci peut s'exprimer a
travers une structure psychotique, hystérique, névro-
tique ou autre comme le sadomasochisme.

* Pour qu'il y ait un double bind mimétique au sens fort,
il faut un sujet incapable d'interpréter correctement
le double impératif qui vient de l'autre en tant que
modele — imite-moi — et en tant que rival — ne m’imite
pas.

+ La seule obsession des deux rivaux consiste a vaincre
l'adversaire plutot qu'a acquérir I'objet. C'est la dispa-
rition de l'objet qui la rend possible et, non seulement
elle s'exaspere, mais elle se répand contagieusement
aux alentours.

LA FOULE

* Au départ, les rivaux mimétiques se disputent un
objet et la valeur de cet objet augmente en raison
des convoitises rivales qu'il inspire. Plus le conflit
s'exaspere, plus son enjeu devient important aux yeux
des deux rivaux. En plus, ce conflit attire les autres:
si deux personnes désirent la méme chose, bientot il
y a trois, quatre personnes et ainsi de suite, un effet
“boule de neige”.

» Aux yeux des spectateurs, il n'y a plus d’enjeu du tout.
La valeur, d'abord conférée par la rivalité a |'objet lui-
meéme, non seulement continue a augmenter mais elle
se détache de l'objet pour venir se fixer sur |'obstacle
que chacun des adversaires constitue pour l'autre.

* Un processus aveugle de diabolisation et de haine
commence.

+ Ce chaos, ou les diverses personnes ne se différencient
plus 'une de l'autre, a un mouvement inconscient
d’une foule unanime, dans laquelle apparait un point
de convergence sous la forme d'un membre de la
communauté, arbitrairement choisi, et qui passe pour
la cause unique du désordre.

* Le mimétisme d'appropriation change de forme: celui-
ci deviendra un mimétisme antagoniste. La fameuse
guerre de Hobbes, une guerre de tous contre tous se
transforme en une guerre de tous contre un.

de la violence: le bouc émissaire
victime sacrificielle

LE BOUC EMISSAIRE

Pour créer une solution a cette violence, dans laquelle
finalement tous les membres seront impliqués, il faut
donc trouver un coupable. Ce choix est completement
aléatoire et imprévisible. Cette personne est toujours
un étranger, d'une maniéere ou une d'autre; elle peut
avoir des infirmités physiques (n‘avoir qu'un ceil, étre

Par MONIEL VERHOEVEN, ANTHROPOLOGUE

borgne, boiter, ou autre) ; elle peut étre trop belle ou trop
laide; cette personne peut enseigner un nouvel art ou
une nouvelle technologie; elle peut étre une personne
qui a un role ambigu dans la société, comme le griot,
le troubadour, dans les sociétés ouest-africaines. Bref, il
y a une transgression quelque part. Cette transgression
est définie comme une impureté.

Le bouc émissaire est “choisi” par I'unanimité de la
communauté, la foule ou leurs représentants. Il faut que
quelqu’un soit expuls€, ou qu'il prenne la fuite, afin que
la paix au sein de la société revienne.

Une violence va se cristalliser sur cette personne : c'est
l'accusation par la foule d'une victime qui est vue comme
responsable des désordres et catastrophes (la peste, le
parricide, l'inceste, le chomage, I'homosexualité) et qui
afflige la communauté, c’est-a-dire de la crise. Cette
victime décharge la communauté de toute responsabilite.
Le bouc émissaire deviendra le “coupable” pour cette
“misere”, cette “peste” (des douleurs, angoisses, une
épidémie, des souffrances, des maladies contagieuses).
C'est lui qui I'a provoquée. C'est sur lui ensuite que “tout”
est transféré, déplacé. Ce processus est non-conscient ;
c'est une suggestion, une illusion méme, car en fait ce
choix est assez aléatoire, sans raison claire, presque au
hasard. Dans la plupart des cas, cette personne ne sait
meéme pas qu’elle est coupable de quelque chose. Il est
donc éloigné par une foule sans piti€, hystérique et en
transe, par les lyncheurs de la communauté. Le bouc
émissaire deviendra un monstre. Il sera exclu, il prendra

S

la fuite ou il se suicidera. Il est mis “dehors”, a l'extérieur.

LAVICTIME SACRIFICIELLE

Le bouc émissaire exclu sera ensuite sanctifié, divinisé :
il suscite l'illusion d'une victime sacrificielle suprémement
active et toute-puissante. A partir de l'extérieur, cette
victime engendra le mimétisme de réconciliation, la paix,
la fertilité et la vitalité de la communauté.

Le bouc émissaire est donc a la fois coupable et récon-
ciliateur. Cela suppose qu’on attribue au bouc émissaire
une sorte de transcendance religieuse : il sera “sacralise”
et ainsi il deviendra un nouveau modele a imiter. Dans
la transition du bouc émissaire vers la victime sacrifi-

LL

Le bouc émissaire est “choisi” par
'unanimité de la communauté, la foule
ou leurs representants. Il faut que
quelgu’un soit expulsé, ou qu'il prenne
la fuite, afin que la paix au sein de la
société revienne,

77




MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

cielle, il deviendra divinité au sens archaique, ¢'est-a-dire
toute-puissante pour le bien et le mal simultanément. La
réconciliation qu’elle peut évoquer est donc un aspect
sacré: la religion est ainsi a I'origine de la culture, des
institutions et des rapports entre les membres d'une
communauté. Cette victime incarnera le retour a la vie,
fondation d'une nouvelle communauté dans laquelle
se cristallisent les formes institutionnelles. 1l deviendra
celui qui peut aider la communauté a se réconcilier, a
ne plus retomber dans la crise des rivalités. La victime
sacrificielle devient le pole unique d'un mimeétisme rituel
et unificateur, pacificateur.

Ce processus inconscient n‘accede a la conscience
que sous la forme du sacré. Celle-ci crée de nouveau de
l'ordre au sein du désordre : le dedans et le dehors sont
de nouveau discernés, un ici et un 13, un “autrefois” et
un “maintenant”. La société et son cosmos distinguent
de nouveau une séparation, une transcendance dans
laquelle une culture puisse s'étalonner : une différence
sacrale qui fonde toutes les différences.

e sacré de la culture

Le processus du désir mimétique triangulaire qui abou-
tit dans une victime sacrificielle dévoile ainsi la genese
des grandes institutions a partir des sacrifices rituels.
Lorigine culturelle dépend du religieux : les origines de
toutes les institutions politiques et culturelles y trouvent
leurs origines.

La vérité est que la culture humaine tire ses origines
du meurtre fondateur, donc de la violence et du sacrifice.
La culture, engendrée a travers ce processus religieux,
va essayer de maitriser la violence mimétique.

Pour éviter que ce premier meurtre se répete, chaque
culture doit développer des pratiques religieuses et des
représentations :

* Les mythes
* Les interdits/tabous
* Les rituels.

Ceux-ci sont une protection pour éviter que ce meurtre
se répete, que la communauté plonge de nouveau dans
un “vrai” meurtre.

LES MYTHES

Les mythes d'origine ont un role spécifique : ces textes
racontent les événements de ce premier meurtre. Ce
meurtre a réellement eu lieu. Les mythes le racontent
a travers le point de vue unanime de la rage hystérique
de la foule, des persécuteurs, des lyncheurs. C'est la
logique de la foule. Ces mythes racontent toujours,
d’'une maniére ou d'une autre, la méme origine de la
violence. On n'y discute pas la culpabilité de la victime.
Pour René Girard, cette dimension de chatiment est
toujours collective et non-consciente.

Par MONIEL VERHOEVEN, ANTHROPOLOGUE

LES INTERDITS/TABOUS

Les interdits/tabous essaient d’exclure tout élément
qui risque de déstabiliser, de mettre en danger I'équilibre,
la paix de la communauté. Les plus grands dangers
viennent de la violence suite aux processus mimétiques
au sein de la communauté, pas par des risques naturels
ou environnementaux. Les interdits sont créés pour
endiguer les risques de ces conflits mimétiques. Tous les
interdits concernant la revanche, I'endogamie, l'inceste
ont comme but de lutter contre le caractere mimeétique.
Il faut étre vigilant face aux doubles, des personnes qui
imitent. Les rapports d’évitement, des interdits alimen-
taires, des regles de mariage, existent afin d'éviter le
retour de la violence d’origine.

LES RITES

Les rites ont la méme fonction que les interdits : éviter
la violence.

Tandis qu'un interdit régularise, endigue la violence,
un rite la canalise. Un rite évoque le mimésis triangulaire
symboliquement.

Les rites luttent contre cette crise culturelle d'une
maniere qui semble, au premier degré, un peu étrange.
Ceux-ci mettent en scene une crise mimétique en
transgressant intentionnellement les interdits et en la
finalisant par un sacrifice.

Source: www.rene-girard.fr.

LesD.O.
N° 464
Décembre 2016



LesD.0.
N° 464
Décembre 2016

MYTHES @ HISTOIRE @ SOCIETE

Un rite reproduit la mimésis, I'imite, I'exprime dra-
matiquement, avec son dénouement violent inclus.
Cette violence évoquée se cristallise sur une victime
qui représente le bouc émissaire original.

Les rituels et leurs sacrifices rituels ont pour but de
renouveler les effets vitalisants du premier meurtre. Le
mécanisme du bouc émissaire sera “jou€” avec de nou-
velles victimes (souvent des animaux). Cette violence,
qui risque a nouveau de grimper et de transformer la
communauté en une foule hystérique, sera ainsi canalisée
vers un sacrifice. Le rite est donc un procéde religieux
qui doit éviter le retour d'une vraie crise sacrificielle.
Il prend soin de I'élimination de I'origine violente de
la sociéte, en mémorisant cette origine par un moyen
plus innocent.

Par contre, ces interdits et rites comportent toujours
des signes indirects du mécanisme victimaire. Le danger
que la premiere persécution se répétera est toujours la.

Ces pratiques risquent par ailleurs aussi d'évoquer de
nouvelles structures de dominance, qui vont définir com-
ment le mécanisme de violence devrait étre régularisé.

NS tion du mécanisme du désir
it ique triangulaire

Ce mécanisme n’est pas derriere nous pour toujours,
il peut réapparaitre malgré nos systemes de défense: les
interdits, les rites, le drame, les lois, I'éducation. Dans
des ruptures, ou pendant des périodes de transition, par
exemple, entre la société agraire et la société industrielle,
celle du développement de la Nation Etat, notre société
globalisante, les rapports interdividuels et les structures
sociales changent. Dans de telles périodes, l'indifférence
entre les membres risque de revenir et, ainsi, le risque
de retomber dans le mécanisme du désir mimétique.
La violence peut toujours revenir, elle se cache toujours
quelque part.

ONE-hemin Girard nous propose
plelllynous libérer 7

Ce processus d'indifférenciation violente continue
donc a nous menacer comme un destin.

“Culture” est en fait tout ce que 'homme met en route
pour éviter de replonger dans cette violence d’origine.

Etre humain veut dire: ne pas tolérer la différence.

Rester humain veut dire: réparer la différence
entre 'homme et son semblable.

Girard nous propose déja d'oser accepter que la base
de chaque culture et de nos rapports interdividuels sont
nés a travers cette violence, y sont ancrés.

La seule maniere de casser le mécanisme du désir
mimétique triangulaire est, selon Girard, de montrer
comment celui-ci fonctionne, d’en devenir conscient.

Par MONIEL VERHOEVEN, ANTHROPOLOGUE

[l appelle cela une conversion: accepter que I'équilibre
de la paix, de la cohésion et de la coopération soit tres
fragile, car la violence peut toujours resurgir.

[l faut ensuite veiller a ce que la différence soit protégée,
car l'indifférence, devenir le méme, est justement la base
de la violence. La différence, ce qui nous distingue et
nous sépare de l'autre, est justement la base d'un ordre
et de la coopération.

La différence n'est pas la méme chose que l'identite,
car cette derniere notion est trop “fixe”. L'étre humain
se transforme pendant sa vie et la notion de différence
aidera a mieux articuler et suivre ces changements.

René Girard va encore plus loin en montrant la
radicalité des écritures judéo-chrétiennes. L Ancien et le
Nouveau Testament révelent progressivement le pouvoir
structurant de la victimisation dans les religions paiennes.
Ces textes changent la perspective en mettant la lumiere
sur la victime et en attaquant la foule, les lyncheurs. La
premiere pierre deviendra un skandalon. Ceci signifie
l'incapacité d'échapper a l'esprit de rivalité qui est en fait
un esprit de servitude, car il nous agenouille devant tous
ceux qui 'emportent sur nous, sans voir |'insignifiance des
enjeux. La prolifération des scandales, donc des rivalités
mimétiques, est ce qui produit le désordre et 'instabilité
dans la société, mais cette instabilité est arrétée par la
résolution du bouc émissaire, qui produit I'ordre.

Les textes bibliques remplacent la structure victimaire
de la mythologie par un theme de victimisation qui révele
le mensonge de la mythologie. Ceux-ci décrivent les
choses du point de vue de la victime, dont ils clament et
révelent l'innocence. Ces textes évoquent la possibilité
que 'homme a de résister au mécanisme mimeétique. Il
faut éviter le point de vue de la foule et des lyncheurs,
mais il faut partir de la victime: c’est la victime qui est
innocente. Il ne faut pas la sacrifier, ni la sacraliser comme
un bouc émissaire. Et surtout, il faut casser la structure
de vouloir désirer ce que l'autre désire.

Ainsi, la naissance et la liberté de 'homme peuvent
commencer. ®

REFERENCES

¢ YouTube: René Girard philosophe.

e France Culture, www.franceculture fr:
René Girard (plusieurs entretiens et conférences)

e Association Recherches mimétiques: www.rene-girard.fr

Ouvrages de René GIRARD
e Laviolence et le sacré. Paris, Grasset, 1972

e Des choses cachées depuis la fondation du monde. Paris,
Grasset, 1978

e e bouc émissaire, Paris, Grasset, 1982
e Je vois Satan tomber comme ['éclair. Paris, Grasset, 1999

e Les origines de la culture. Paris, Desclée de Brouwer, 2004.




